
 
ION HELIADE RĂDULESCU. ONTOLOGIE TRINITAIRE ET 

IMPLICATIONS ARITHMOLOGIQUES 
 

Dorin ŞTEFĂNESCU1

 
Abstract 

 
The paper presents Ion Heliade Rădulescu’s thought – as it appears in his theoretical writings The 

Equilibrium between antitheses, The Critical Universal History and The Biblicals – about the nature of the relation 
between dualism and triadism in its multiple hypostases. The constant progression of the duality towards a 
triadic ontological form begins with the discussion about the theory of the point and that of the line, 
before finding its accomplishment in the triad, usually a triangle. Aspect that makes possible a comparative 
study concerning the Pythagorean implications, an arithmological background integrated in the horizon of 
a superior, enlightened, eclecticism. 

 
 

Keywords: Heliade Rădulescu, dualism, trinitarism, Pythagoreism, mystic triangle          
 
 

 

Le dualisme professé par Heliade – tel qu’il est exposé dans ses œuvres théoriques 
L’Equilibre entre les antithèses ou l’Esprit et la matière (1859-1869), L’Histoire critique universelle (t. 
I, 1892 ; t. II, 1893) et Les Bibliques (1859) – s’intègre organiquement dans une conception 
trinitaire. Le dualisme oppose toujours deux termes disparates, entre lesquels il ne saurait 
exister aucun accord (polarité = adversité) ; par contre, la dualité naturelle créatrice de 
triade existe dans un permanent état de dialogue entre des termes corrélatifs (polarité = 
complémentarité). Repoussant l’unité simple ou le système monadique formé de dualités 
monstrueuses ou chimériques, Heliade n’accepte que la dualité naturelle, dont les termes 
réciproquement complétés créent un résultat, en tant que troisième terme supérieur aux 
autres deux dont il réalise la synthèse. De sorte que ce n’est pas seulement l’unitarisme qui 
est dépassé vers le dualisme, mais le dualisme lui-même doit se parfaire dans le triadisme, 
selon une conception dialectique : « Certains qui s’appellent unitariens n’ont reconnu qu’un 
principe, un seul point, avec lequel ils n’ont pu être que stationnaires. D’autres en 
reconnaissant les deux principes et en s’appelant dualistes avec la seule dualité n’ont tiré 
qu’une ligne (…). Mais à mesure que la science humaine est arrivée à former et à 
reconnaître le triangle, de triangle en triangle l’esprit humain a pu parcourir l’univers 
jusqu’au triangle universel ».2

                                                           
1 Assoc. Prof., PhD., Petru Maior University, Târgu-Mureş.  
2 L’Histoire critique universelle, t. I, Bucarest, 1892, p. 37. 

 La science supérieure, élargie et multiforme est la seule 
capable de reconnaître le modèle trinitaire du monde, fondé sur le schéma dialectique actif 
– passif – résultat. C’est « la véritable science trinitaire » qui contient « une loi universelle 
et éternelle », celle du rapport non antagonique entre la matière et l’esprit. Le dualisme 
traditionnel, où deux principes se trouvent en opposition permanente, est nuancé par 
l’introduction des qualifications supplémentaires, comme par exemple celle – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior



22 
 

fondamentale – de l’existence (de l’infinité) et de l’inexistence (de la finitude) qui 
caractérisent, l’une le terme réel, et l’autre le terme irréel des dualités mentionnées. Aussi 
se réduisent-elles, en dernière instance, à des monismes dogmatiques ou à des unités 
simples, coagulés autour du seul principe marqué de positivité.  

Il n’est pas sans intérêt de faire appel au problème des paradigmes pythagoriciens 
de la pensée d’Heliade afin de détailler quelques implications arithmologiques (plutôt 
géométriques) présentes dans l’affirmation citée plus haut, et qui ouvrent l’horizon d’une 
intéressante doctrine du point (« aucune ligne ») et des trois aspects de la ligne : ligne en 
arrière, ligne d’un côté et ligne en avant. « Demandez à n’importe quel mathématicien s’il peut 
tirer une ligne à l’aide d’un point seul » ; « avec un seul point on reste immobile », constate 
Heliade, en ajoutant : « disons que l’humanité simple est un point mathématique. Que 
peut faire un géomètre, un mathématicien, un homme ordinaire d’un seul point ? Il ne 
peut tirer ou former aucune ligne ».3 Le point est donc le lieu de l’immobilité ou, plutôt, le 
non lieu solitaire dont rien ne semble découler, puisque lui-même, pris en soi, n’est que 
l’un qui se suffit à soi. Pour les pythagoriciens, le point est l’Un, monade indivisible et 
pourtant génératrice de la série des nombres, principe parfait, « le commencement » des 
choses. Pour Heliade, le point correspond au moment représenté par la dualité 
monstrueuse, une fausse dyade qui se réduit en fait à une unité simple, monadique, l’un 
des termes annihilant l’autre. L’unité ainsi créée est destructrice, la dualité se supprimant 
elle-même. Dans toute unité, y compris l’unité ponctuelle, agit la tension d’une dualité 
réprimée, un rapport antithétique refoulé. C’est pourquoi le point reste sur place, puisqu’il 
tient sur place toute épreuve de disloquer quoique ce soit. Concernant la correspondance 
entre le point et la dualité monstrueuse, Heliade affirme : « Les dualités monstrueuses 
ayant deux points positifs forment une ligne, mais en arrière ».4

Mais sans la possibilité de générer d’autres formes de l’existence numérique 
(géométrique), le point se verrait obligé de se désintégrer, l’unité simple étant « égale au 
rien ». Afin d’éviter une telle perspective, l’unité ponctuelle – caractérisée par l’inertie et la 
conservation pure – ne se meut pas, mais met en mouvement, comme une sorte 
d’impulsion statique du mouvement : « le point est une unité qui a position ».

 On a affaire à une fluxion du 
point vers la réalisation d’une unité linéaire régressive, une créativité négative qui suppose 
le retrait de la ligne en elle-même vers le point de départ. Il s’agit d’une ligne qui nie sa 
propre existence, en régressant vers l’état ponctuel, qui se résorbe, par l’absorption du 
terme subordonné, dans une unité dont la structure hiérarchisée (asymétrique) est le 
résultat d’une involution. Théorie point étrangère, selon Heliade, à celle des « chutes » 
successives qui marquent l’histoire universelle. 

5 C’est la 
bien connue fluxion du point, moment dynamique générateur qui correspond à son 
déroulement linéaire, tel qu’il apparaît dans la doctrine pythagoricienne ; « un corps solide 
construit d’un seul point, et ce point, soumis à une fluxion, parachève le plan ».6

                                                           
3 L’Equilibre entre les antithèses ou l’Esprit et la matière, Bucarest, 1859-1869, pp. 12, 328. 
4 Ibidem, p. 16. 
5 Aristote, De anima I (A), 4, 409a 4. 
6 Sexte l’Empirique, Adversus mathematicos, I, 281.   

 Une ligne 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior



23 
 

simple est l’extension dyadique du point, limitée par le nombre fini de points ou bien 
poussée dans l’infini du principe pair (infinité de points) : « Pendant que la dyade est la 
première extension (car d’abord l’unité se détend en dyade…), si on définit (…) la ligne, on 
ne doit pas l’appeler ‘la quantité qui trouve son extension dans une seule dimension’, mais 
c’est justement la ligne qui est la première extension ».7 Comme l’une des figures 
primordiales, la ligne est elle-même extension, mouvement du point. Par conséquent, 
quant à la définition qu’on donne à la ligne droite, on n’a pas affaire seulement avec le 
chemin le plus court entre deux points, mais justement avec les transformations du point, 
avec les accumulations qui ont engendré plus tard le paradoxe de Zénon.8 Et parce que 
« la définition de la ligne résulte de la notion de deux9 – la dyade étant la ligne en soi – la 
ligne est une dualité figurant le rapport qui relie (ou plutôt délie) l’unité et la partie : « mais 
avec une ligne – dit Heliade – quelqu’un ne peut mesurer que la longueur vers où il se 
rend ; d’une ligne seule on n’a pas assez, on ne peut pas mesurer l’espace ; avec une ligne 
quelqu’un est seulement d’un côté ».10 La fluxion du point sous la forme de la ligne instaure 
une limitation de l’espace, une détermination des oppositions. À première vue, la ligne 
correspondrait aux dualités chimériques, structures où les éléments antithétiques sont 
disposés d’une manière concentrique conformément à une hiérarchie ontologique 
déviante (différente, somme toute, de la hiérarchie absorbante spécifique aux dualités 
monstrueuses, bien que les deux soient créatrices d’asymétries) : « D’un côté seulement, on 
risque de perdre l’équilibre », et cela parce que « d’un côté ce n’est toujours que d’un 
côté », à savoir d’un seul côté de la ligne. Ce qui veut dire que « les dualités chimériques ne 
forment pas de ligne puisqu’elles n’ont qu’un seul point positif ».11

                                                           
7 Alexandros, Commentaire à « La Métaphysique », 512, 37. Cf. Filosofia greacă până la Platon [La 
philosophie grecque jusqu’à Platon], vol. 1, partea a 2-a, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1979, 
p. 119. 
8 Ibidem, p. 118. 
9 Aristote, La Métaphysique, VII (Z), 11, 1036 b. 
10 L’Équilibre entre les antithèses…, l’édition citée, p. 12. 
11 Ibidem, p. 16. 

 La positivité de ce 
point est assurée par l’Existence, tandis que le soi-disant point négatif est marqué de Non-
existence ; l’opposition s’instaure entre une présence et une absence, entre un point et un 
contrepoint asymétrique. Mais celui-ci n’existe pas en soi ; on n’a affaire ni avec une 
présence-en-soi et ni avec une absence-en-soi ; chacun à part existe comme terme 
antithétique en fonction de l’existence ou de l’inexistence de l’autre. Par conséquent, 
l’Existence ne représente une présence qu’opposée à la Non-existence, de même que la 
Non-existence n’est absence qu’opposée à une Existence. La tension créée entre un Tout 
et un Rien (entre l’être et le non-être) définit la spécificité des dualités chimériques 
(concentriques). Mais et le Rien et l’absence existent en tant que limites de l’existant, de 
même que le Tout ou la présence existent en tant qu’existences limitées. Il en résulte que la 
ligne qui part d’une présence (par exemple de l’être du bien) trouve à son bout une 
absence (le non-être du mal), en se dissolvant dans sa propre limite ou dans sa propre 
décentralisation. La ligne est la voie qui traverse cet espace intermédiaire entre deux 
régimes ontologiques opposés, mais c’est une ligne qui, à mesure qu’elle avance, se perd 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior



24 
 

dans le néant, se pointille de plus en plus faiblement dans le désert même de son bout 
jamais atteint. La ligne d’un côté, spécifique aux dualités chimériques, trace une route qui ne 
mène nulle part ou, dans le meilleur des cas, mène en arrière vers son point de départ. 

« Mais les dualités naturelles forment une ligne en avant ; leurs termes, en se 
rencontrant face à face dans un point de contact, produisent un effet naturel (…) et 
formant une trinité, forment un triangle et le progrès commence ».12 Si, rapportée à l’unité 
simple du point, maintenant « la dualité est quelque chose », c’est parce qu’ « il y a deux 
termes, deux points dont on peut tirer une ligne, un mouvement en avant ou en arrière. 
Et si ces deux termes sont positifs, à savoir s’ils existent tous les deux, et l’un est 
l’accomplissement de l’autre, alors la ligne se fait en avant, c’est-à-dire cette dyade produit 
quelque chose ».13 Ce produit de l’unité composée réalise le progrès et dans son acception 
de résultat qualitatif des significations gnoséologiques, et dans celle d’expression du 
devenir ontologique. L’essor du connaître et de l’être n’est possible que par un 
mouvement qui part de la conservation de l’unité ponctuelle réelle, en s’accomplissant en 
route, suivant la spirale du progrès vers l’idéalité et la perfection (la perfection absolue se 
trouvant non dans le vide d’un bout inaccessible, mais « au bout des bouts », à savoir 
« dans l’illimité ») : « La conservation est donc le point de départ du connu d’où l’on se 
meut en chaque génération vers le progrès ou la perfectibilité, qui est l’inconnu ou l’idéal 
désiré. (…) Le progrès étant une propriété de l’esprit, il ne peut pas se faire connaître s’il 
ne se manifeste pas à travers l’amélioration matérielle qui tient des sens. Le progrès est 
l’idéal, la conservation est le réel ».14

Par conséquent, la ligne qui se retire en soi (ligne en arrière) et la ligne qui se perd 
dans l’absence de soi (ligne d’un côté) présentent deux modalités de l’espace de lutter contre 
des projets imaginaires. Quant à la ligne qui passe au-delà de sa propre absence (ligne en 
avant), et qui réussit à imposer une présence là où l’infini avoisine le fini, en établissant 
dans cet espace de rencontre un point de contact avec la ligne issue du terme contraire, 
elle réalise « une trinité, un triangle qui est la mesure par laquelle on mesure l’univers », « le 
triangle avec lequel on peut mesurer l’espace ou l’univers ».

  

15 Cette double cause, émanée 
par la structure duale réciproque, créée un effet unique et naturel, un résultat 
qualitativement supérieur aux causes qui l’ont produit : « Dans chaque trinité on voit deux 
principes ou causes ; l’une Active et l’autre Passive et un Résultat, un produit de ces deux 
causes », et « si, par conséquent, le résultat de deux termes des dualités naturelles n’est pas 
plus grand que la ligne qui se forme entre l’Actif et le Passif, alors il n’y a pas de trinité, et 
de progrès non plus ».16

                                                           
12 Ibidem, p. 17. 
13 Ibidem, p. 328. 
14 Ibidem, p. 278. 
15 Ibidem, p. 329. Cf. aussi Les Bibliques ou notices historiques, philosophiques, religieuses et politiques sur la 
Bible, Paris, 1859, p. 13. 
16 L’Équilibre entre les antithèses…, l’édition citée, pp. 14, 15. « De la communion entre deux êtres, A et 
B, hétérogènes et parallèles, il en est toujours sorti un troisième être qui n’est ni A, ni B » (L’Histoire 
critique universelle, t. I, l’édition citée, pp. 36-37).   

 L’extension de la ligne donne donc naissance à une nouvelle 
unité, la triade, identifiée au chiffre trois, qui représente dans la conception 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior



25 
 

pythagoricienne le premier nombre impair et parfait. « Le tout (to pan) et toutes les choses 
(to panta) – dit Aristote – sont définis par les trois notions ; car la fin, le milieu et le 
commencement ont le nombre du tout ; ces notions forment le nombre de la triade ».17 
« Chacun des éléments de la triade – commente Mihai Nasta dans les notes à Pythagore – 
symbolise effectivement un moment de la génération des choses. La monade comme unité 
était le principe parfait, ‘le commencement’ considéré parfois au dehors de la série des 
nombres. La dyade était (…) le principe de l’illimité, qui, avec l’unité, générait la série des 
nombres, mais, en même temps, selon l’optique traditionnelle, symbolisait ‘le milieu, plus 
important même que le tout’ (proverbe cité par Hésiode). Trois avec l’Un formait un 
couple de nombres primes, en limitant de la sorte parfaitement l’indétermination de la 
dyade. On achevait ainsi, par la triade, l’équilibre du tout conçu comme l’Un parfait ».18

La conception d’Heliade reste la même en ce qui concerne l’équilibre entre les 
antithèses qui se manifeste en tant que système trinitaire.

   

19 La triade modèle de ce système 
est la triade Esprit (actif) – Matière (passif) – Création ou Univers (résultat). Le résultat 
apparaît comme produit d’une double cause formée du principe actif et du principe passif, 
cause qui a toutefois son propre fondement, de sorte que l’esprit universel et la matière 
universelle sont des causes secondes de la Création, mais à leur tour ils sont les effets 
d’une première cause, transcendante, appelée par Heliade « Elohim »  (selon la tradition 
judaïque) : «  Il est naturel à une création, comme à toute œuvre, qu’il y ait tout d’abord la 
nécessité de pouvoir, de mouvement, et c’est pourquoi le premier nom qu’on donne à la 
Divinité créatrice est celui d’Elohim ».20 On obtient donc deux trinités, l’une supérieure, 
absolue et active : Elohim – Esprit – Matière (ou l’Autorité – l’Actif – le Passif) et l’autre 
inférieure, relative et passive : Esprit – Matière – Création (ou l’Actif – le Passif – le 
Résultat) : « L’Esprit universel et la Matière universelle (…) les seuls principes dont on a 
créé le monde par l’autorité et la toute-puissance divines. L’Elohim, l’Esprit et la Matière 
forment sa première trinité absolue, supérieure et active (…). Du mariage entre ces deux 
principes universaux se forme une autre trinité inférieure et passive, à savoir l’Esprit, la 
Matière et l’Univers, donc l’Actif, le Passif et le Résultat ou l’Effet. Ces deux trinités 
forment le numéro six ou les six jours ou périodes de la création qui s’est produite par le 
concours concordant des éléments ; le terme sept, ou celui de la cessation, finit la gamme 
de l’harmonie universelle, où partout Dieu est content ».21

                                                           
17 Aristote, Du ciel I (A), 1, 268, a 10. 
18 In Filosofia greacă până la Platon, vol. I, partea a 2-a, ed. cit., p. 113. Dans la vision de Petron 
d’Himère, « les mondes ne sont pas innombrables, ni un ni cinq, mais cent quatre-vingt-trois, disposés dans 
la figure d’un triangle » (Plutarque, De defectu oraculorum 22, p. 422 B, in Filosofia greacă..., vol. I, 
partea a doua, ed. cit., p. 163).    
19 Des éléments du trinitarisme « ont pu être empruntés du pythagorisme, du platonisme du néoplatonisme 
et du gnosticisme » (Radu Tomoiagă, in Istoria filosofiei româneşti [L’Histoire de la philosophie 
roumaine], vol. I, Ed. Academiei, Bucureşti, 1972, p. 201). Cf. aussi George Călinescu, Istoria literaturii 
române de la origini până în prezent [L’Histoire de la littérature roumaine depuis les origines jusqu’au 
présent], Ed. Minerva, Bucureşti, 1982, p. 144.    
20 Les Bibliques…, l’édition citée, p. 3. 

    

21 Ibidem, p. 8. « Ces deux trinités ou triangles qui forment un carré doivent produire aussi un résultat qui est 
le cercle, car dès que deux triangles droits et égaux forment un carré, les points culminants ayant un centre, le 
cercle est déjà imaginé » (L’Équilibre entre les antithèses, l’édition citée, p. 15). « Tout  est composé dans 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior



26 
 

On peut remarquer que les nombres se transforment en figures géométriques,22 
mais ce qui est important c’est l’affirmation du caractère naturel du triangle (de la triade) 
et la constatation de la synthèse supérieure qu’il réalise. Cela seulement dans le cas où 
entre les termes de la triade il y a un équilibre d’essence, une harmonie créatrice d’un 
Résultat. Autrement, quand ils changent leurs places et leurs rapports (la cause en est le 
péché du déséquilibre), l’effet est « la chute, la disharmonie, la mal, l’abandon de l’état 
normal de l’humanité, de l’univers entier, comme Résultat ».23 Mais ce qui nous semble 
encore plus important c’est d’établir le caractère du rapport entre le dualisme et le 
trinitarisme. Le dualisme – monstrueux ou chimérique, selon Heliade – est conçu comme 
limite du trinitarisme, le triangle (la triade) se présentant comme un fragment de l’espace 
infini, illimité (aoriston),24 contenu dans les limites décrites par des points et des lignes. 
Concernant les Pythagoriciens, Aristote écrit : « certains affirment que le fini est l’élément 
paire (pair). Car c’est justement ce principe pair, s’il est inclus et délimité par l’élément 
impair, qui confère aux choses existantes l’infinitude ».25

                                                                                                                                                                                     
l’univers, même l’atome le plus indivisible. Parce que tout atome, tout point est un cercle et tout cercle est 
égal ou équivalent à un triangle, par conséquent toute unité paraissant est une trinité » (ibidem, p. 328). Dans 
le même contexte, cf. la sous-division ternaire de la roue zodiacale et les interférences avec la pensée de 
Philolaos (in Filosofia greacă..., vol. II, partea a 2-a, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1984,  p. 124 
sq.). Ici encore, la vision d’Heliade est apparentée à celle des Pythagoriciens qui – selon Aëtius – « 
invoquaient la tétrade comme le plus grand sermon » , puisqu’il semble faire allusion à une figure pareille à la 
tétrade, au « quaternaire » ou au tetraktys lorsqu’il écrit : « 12 n’est que 3 multiplié par 4, ou quatre trinités, 
qui totalise le nombre des points cardinaux (…) ; c’est-à-dire l’univers entier est symbolisé dans ces quatre 
trinités » (Les Bibliques…, l’édition citée, p. 13).         
22 « Car un est le point, deux est la ligne, trois le triangle, quatre la pyramide » ; « la première entité, le 
principe, dont se génère la grandeur est le point ; la deuxième est la ligne ; la troisième la surface ; la 
quatrième le solide ». « Dans cette série on peut voir la première progression » (Theolog. Arithm., pp. 74, 10, 
sur l’enseignement de Philolaos, in Filosofia greacă..., ed. cit., pp. 76, 77; cf. n. 84, p. 122). 
23 Les Bibliques…, l’édition citée, p. 9. « Jusqu’à ce que chaque terme reste à sa place, à son poste, de sorte 
que l’équilibre entre l’Actif et le Passif se conserve, jusqu’alors il existe ce qui s’exprime par ‘ tout est fort 
bon’, à savoir le Bien, l’harmonie. Le Bien ou l’harmonie n’existent qu’en équilibre entre l’Actif et le Passif, 
c’est-à-dire que l’un n’ait pas plus de valeur et de poids que l’autre, car chacun est comme j’ai dit actif et 
passif en même temps, car l’un est incomplet sans l’autre, car l’un perfectionne, parachève l’autre ». (ibidem). 
« Quand la trinité change sa place et le Passif devient Actif, le Résultat est la chute, la perte du bien, la 
décadence, le rien. Mais comme à partir du rien en bas une autre trinité commence, celle-ci n’existe pas dans 
le changement de place de ses termes, mais dans une perversité totale ; ici le Mal devient actif et le Bien 
passif » (ibidem, p. 13).     
24 « Les illimités sont ceux qui n’existent pas (encore), donc l’inachevé aussi, de même que ce qui n’est pas ; 
car tous ceux-ci ‘deviennent’, mais en tant qu’ils deviennent ils n’existent justement pas encore » (Eudemos, 
apud Simplicius, Phys. fr. 27). 
25 Aristote, La Physique, III, 4, 203 a 1. « Comme éléments du nombre, ils [les Pythagoriciens, n.n.] 
considèrent le pair et l’impair, dont le premier est infini, l’autre fini. L’unité provient des deux éléments (car 
elle est paire et impaire), et le nombre de l’unité » (Aristote, La Métaphysique,  I (A), 5, 986 a 15). Cf. la 
vision sur la limite (peras) et sur l’illimité (apeiron) chez Philolaos, in Filosofia greacă..., vol. II, partea a 2-a, 
ed. cit., pp. 27, 87 (fr. 2). 

 Étant un en-dehors de la limite 
(imparité naturelle), la triade inclut en même temps ses limites, la parité la limitant de 
l’intérieur, parité (dualité) à son tour dé-limitée (bordée) par l’illimité triadique. De sorte 
que la limite de la paire est l’impaire même, tout comme la limite du fini est l’infini. C’est à 
partir d’ici que le pythagorisme établit l’identification (paradoxale d’ailleurs et arbitraire 
après tout) entre la limite-impaire et l’illimité-paire, respectivement, dans notre cas, entre 
la triade impaire et la dyade paire, les deux se trouvant dans un rapport de limitation 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior



27 
 

réciproque. C’est toujours d’ici qu’on déduit le caractère infini (illimité) des choses, 
constaté par Aristote, dans la situation donnée l’éternité en vérité de la triade mystique. 
D’ici à peine, à partir de ce moment coïncidant du devenir des contraires, on peut dire 
avec Heliade : « le progrès commence ». C’est parce que ce qui devient (ce qui sera) se 
trouve entièrement dans ce qui est (ce qui commence à être). Au-delà des implications 
pythagoriciennes – ou plutôt les récupérant et les intégrant dans l’horizon d’un éclectisme 
supérieur, illuminé et élargi par l’encyclopédisme –, le modèle de la conception trinitaire 
d’Heliade est représenté, dans son essence, par le dogme chrétien de la Sainte Trinité. 
Entre le Dieu créateur et l’Univers se trouvent l’esprit et la matière, l’actif et le passif qui 
créent au nom du Créateur. Le système de ce qu’Heliade appelle « les deltas éternels »  – 
dont G. Călinescu affirme au’ils n’ont « rien à faire avec la dialectique hégélienne, mais 
avec la Kabbale »26

Tomoiagă, Radu, Ion Eliade Rădulescu. Ideologia social-politică şi filosofică, Ed. Ştiinţifică, 
Bucureşti, 1971 

 – est justement « le triangle mystique » ou « le système de Dieu » qui, de 
la triade supérieure, céleste, se réfléchit dans l’univers triadique inférieur, sublunaire, à 
travers l’action concertée de l’esprit et de la matière. Cette construction à trois points, 
sous forme de triangle, correspond à la quatrième lettre de l’alphabet grec, le delta (Δ), 
symbole et « culte de la vérité », selon Heliade, la vérité (alétheia) étant « propre et innée à 
l’espèce du nombre » (Philolaos). L’espace deltaïque est en intention une tentative 
d’intégrer les contraires, une synthèse mystique des oppositions.  

 
 

Bibliographie 
Călinescu, George, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Minerva, 
Bucureşti, 1982 
Călinescu, George, Oglinda constelată, Ed. Saeculum, Bucureşti, 1990 
Filosofia greacă până la Platon, vol. I, II, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1979, 
1984 
Heliade Rădulescu, Ion, Biblicele sau notitii istorice, philosophice, religioase şi politice 
asupra Bibliei, Paris, 1858 
Heliade Rădulescu, Ion, Equilibru între antithesi sau Spiritul şi Materia, Bucureşti, 1859-1869 
Heliade Rădulescu, Ion, Historia critică universală, Bucureşti, vol. I, 1892 
Heliade Rădulescu, Ion, Opere I. Poezii, Ed. pentru literatură, Bucureşti, 1967 
Istoria filosofiei româneşti, vol. I, Ed. Academiei, Bucureşti, 1972 

                                                           
26 George Călinescu, Oglinda constelată, Ed. Saeculum, Bucureşti, 1990, p. 58, n. 4. C’est ce qu’Eminescu 
appelle « le delta des Bibliques saintes », et Heliade lui-même – dans son poème Le 20 Décembre 1943 – « Le 
Delta vivant ». Dans le Vocabulaire qui suit le poème, il mentionne : « Delta. Une forme triangulaire Δ, c’est 
ainsi que se présente la providence ou l’œil de Dieu. En outre, les antiques nommaient eux-aussi le grand livre 
où Dieu inscrivait le destin et les faits des hommes » (Curier de ambe sexe, IV, Ed. II, pp. 310-313; in Opere I. 
Poezii [Œuvres, I. Poésies], Ed. pentru literatură, Bucureşti, 1967, p. 413). « Le Delta apparaît de la sorte – 
commente R. Tomoiagă – comme un complément organique de la métaphore des noces, expression mystique de 
la synthèse dialectique » (Ion Heliade Rădulescu. Ideologia social-politică şi filosofică [L’idéologie sociale, 
politique et philosophique], Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1971, p. 127).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

