
Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            182 

 

PARADIGMATOLOGY PAGES. (HI)STORIES AND TROPISMS 
         

Alina Buzatu 

Assoc. Prof., PhD., „Ovidius” University of  din Constanța 

 

 
Abstract: Glossing upon important texts of Thomas Kuhn, Michel Foucault, Giorgio Agamben, my study 

re-examines some pragmasemantic traits of paradigm, a metatheoretical term of crucial importance in 

epistemology, and tries to illustrate its logic  with contemporary artistic initiatives.  

 
Keywords: paradigm; paradigmatology; Pathosformel; analogic cognition; serial art.  

 

 

În 1929 moare Aby Warburg, excepțional teoretician și istoric de artă  german. Numele 

său – onorat de exegeții artei (Ernst Gombrich ii dedică o biografie intelectuală) – este legat de 

un foarte interesant proiect, rămas neterminat, un atlas de imagini denumit Mnemosyne. În 

termenii unei descrieri foarte simple, atlasul cu pricina constă în patruzeci de panouri învelite cu 

pânză neagră, pe care erau juxtapuse mai bine de o mie de imagini luate din cărți, reproduceri 

din manuscrise vechi, ilustrații din reviste sau fotografii făcute de Warburg însuși. Grupajele de 

fotografii sunt reunite sub etichete tematice precum „Coordonatele memoriei‖, „Astrologie și 

mitologie‖, „Formule dionisiace ale emoției‖ etc. ,  urmărind a da o reprezentare vizuală, prin 

mișcări și gesturi, a limbajului pasional. Conceptul pe care atlasul de imagini al lui Aby 

Warburg îl inaugurează este Pathosformel (formulă a pathosului), o figură de gândire construită 

din elemente puse în contrast, figurată, în desfășurarea sa, dinamogramă a experienței afective. 

„Vorbind‖ limbajul primitiv al pasiunii, toate imaginile aranjate metonimic își trag identitatea 

dintr-un arhetip, fac palpabile transformările ale unei formule de pathos în diferite epoci și spații 

culturale. Warburg a văzut în atlasul său chiar un instrument pedagogic și o soluție de explicare 

teoretică a ideilor sale despre natura schimbărilor istorice, repetiției și receptării în artă, fiind 

foarte fericit când Albert Einstein i-a apreciat tehnicile de cercetare.  

 Nu este întâmplător, deci, că  un filozof subtil precum Giorgio Agamben alege să dea ca 

exemplu atlasul de imagini al lui Warburg pentru plasticizarea înțelegerii comune a conceptului 

de paradigmă. Cartea lui Agamben din 2009 – Signatura rerum / The Signature of All Things. 

On Method, în traducerea de limbă engleză– se deschide cu o reflecție binevenită și foarte 

informată asupra conceptului de paradigmă, un studiu esențial în paradigmatologie, în care 

definițiile recapitulate din istoria filozofiei se îmbină, dialogic, cu formulări proprii, puse în 

contexte epistemologice actuale. Pentru Agamben, atlasul de imagini constituit de Warburg este 

un trop vizual care, dând  expresie – sau, mai curând expresii – hibridizării intre arhetip și lumea 

fenomenală, este o bună ilustrare a raportului dintre paradigmă și formele care o compun.  

Conceptul de paradigmă este un hit teoretic interpretat în multe chei, un termen de mare 

amplitudine pragmasemantică, din seria unor termeni transversali precum semn, text, structură, 

discurs, identitate, ideologie etc. Este un concept din vechime, dar de care nicio epocă de 

cunoaștere nu s-a putut dispensa, în ciuda unor reacții resentimentare puternice. Câmpul său de 

semnificații este extrem de vast, având drept coordonate pe Platon, Aristotel, Kant, hermeneutica 

și, mai aproape de noi, Thomas Kuhn, Michel Foucault și, nu cel din urmă, David Deutsch. O 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:01 UTC)
BDD-A28653 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            183 

 

definiție unificată a conceputului ar presupune eforturi arheologice, știu fiind că orice concept-

vedetă încifrează multiplicități, își acumulează componentele de sens din diferite straturi de 

cunoștere.  

Toate definițiile de secol al XX-lea au ca numitor comun al definițiilor puterea de a face 

sensibilul inteligibil. Istoria recentă a conceptului pornește de la Thomas Kuhn, epistemolog de 

anvergură inter~/ multidisciplinară, școlit la Harvard și profesor de filozofia științei la Princeton 

și la MIT.  

Apărută în 1962, cartea sa Structura revoluțiilor științifice a schimbat ‖fața‖ științelor 

contemporane și a impus în agenda intelectuală a secolului al XX-lea noțiunea de paradigmă, 

cuplată cu altă sintagmă care va face istorie, schimbare de paradigmă.  Kuhn introduce o 

perspectivă diferită de cea a lui Karl Popper, modulând ideea că evoluția științei nu este condusă 

de un vector linear, ci se produce „în salturi‖. Kuhn a utilizat termenul de paradigmă în două 

accepții: în sensul cel mai larg, ca model teoretic care înglobează idei, credințe și asumpții ce 

rezultă din organizarea cunoașterii și practicilor științifice, matrice disciplinară care strânge 

laolaltă toate bunurile de cunoaștere ale unei comunități științifice (însemnând seturi de tehnici, 

modele sau valori la care adică membrii unui grup în mod conștient sau inconștient; stricto 

sensu, ca singur element al unui asemenea set, care poate servi drept exemplu comun  și, deci, 

poate înlocui reguli explicite, adică poate permite formularea unei tradiții coerente de cunoaștere 

(precum legile lui Newton pentru un tip de înțelegere științifică asupra lumii). Fără vreun recul 

față de propriile formulări, Kuhn vede știința dezvoltându-se în etape: o știință „normală‖ și o 

știință „revoluționară‖, altfel spus un establishment și un număr de erezii. O paradigmă este 

validă atâta vreme cât poate găsi soluții la problemele unui timp sau a unei comunități științifice. 

Dar, paradoxal, prin însăși exercitarea sa, o paradigmă își delimitează un câmp de investigație și 

rămâne „oarbă‖ la fenomenele care „cad‖ în afara acestui câmp. Dacă numărul problemelor pe 

care o paradigmă nu mai este capabilă să se gestioneze teoretic excede numărul soluțiilor pe care 

le dă, știința normală întră într-o perioadă de criză  și „cedează‖ în fața formelor de știință 

concurente,  mai eficiente sau utile epistemic. Schimbarea de paradigmă ce rezultă de aici 

inaugurează o „ruptură de paradigmă‖. Asupra acestei sintagme au glosat și Gaston Bachelard (în 

anii `30), apoi  Georges Canguilhem, ambii subliniind că o ruptură de paradigmă nu apare doar 

ca rezultat al unor noi descoperiri empirice sau al acumulării de fapte ştiinţifice, ci implică o 

reorganizare conceptuală a unui întreg câmp de cunoaştere. Așa cum observam, o paradigmă este 

activă atât timp cât numărul de soluții pe care le oferă îl depășește pe cel al aporiilor, dar, dacă  

un contradiscurs disident promite mai mult, paradigma se rupe și noi convenții științifice 

guvernează formele de cunoaștere.  

 Acest mod de a pune problema a născut o întrebare: cine face regulile în știință? Altfel 

spus, cine decide ce este valid  științific și ce nu, cine oficializează „știința normală‖ și 

excomunică formele marginale de știință? O privire înapoi ne spune că umanitatea se poate 

înșela asupra criteriilor care decid ce e științific sau nu. Se pune, bineînțeles, problema puterii, 

fie că e vorba de puterea unei discipline asupra altor domenii ale cunoașterii, fie că e vorba de 

capacitatea de redefinire și diseminare a unor practici sociale, culturale, economice. Nu este, o 

spune Kuhn, o putere individuală a oamenilor de știință, adică nu e ca și cum vreo intelligentia ar 

decide ce fenomene „cad‖ în câmpul științei și care nu, ci sunt niște mecanisme de putere 

supraindividuale care reglează acest inextricabil proces de negociere a conținuturilor 

paradigmatice.  

Raportul dintre o paradigmă și mecanismele de putere care o comandă a stârnit multe 

patimi. Detractorii au contestat chiar utilitatea conceptului, reproșând, pe rând, că paradigma este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:01 UTC)
BDD-A28653 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            184 

 

acceptare complice a iluziei unui punct de vedere suprem, capabil să le unifice pe toate celelalte, 

că într-o lume intrinsec plurală, multiplă, „marile viziuni‖ asupra întregului sunt apanajul 

minților simple, nu a celor emancipate, că ideea de istorie ca devenire lineară a dispărut, că 

marile povești s-au dizolvat, că nu putem căuta în știință doar regularități pe care să le înrolăm 

cuminți în vreo tendință din mainstream, fără examen de valoare. Un „anarhist‖ al filozofiei 

științei precum Paul Feyerabend a mers până acolo încât a comparat activitatea omului de știință 

cu astrologia, cu voodoo-ul sau chiar cu mafia, denunțând pretențiile de obiectivitate  și 

exemplaritate ale construcțiilor acestora. Profesând un soi de ‖dadaism‖ critic, Feyerabend 

respinge așa-zisele universalii metodologice, care nu sunt altceva decât falsificări sau iluzii. 

Oamenii de știință, crede el, nu operează cu o singură metodă, ci încearcă să armonizeze metode 

disparate și adesea contradictorii, speculează și se orientează după simțul comun. Mai mult,  

Feyerabend introduce un punct de vedere care putea părea exotic atunci când pune problema 

modului în care validăm consistența teoriilor; se pare că decizia este mai curând estetică, nu 

rațională, gustul și afinitățile unei comunități prevalând asupra judecăților de valoare științifice. 

Puterea unei teorii este mai curând socială, decât epistemologică, știința fiind judecată, de fapt, 

prin criterii care nu îi aparțin. Activitatea umană poate să supraviețuiască fără cancerul filozofiei 

și a filozofiei științei – este suficient simțul comun și știința anarhistă. 

 Dar nu toți oamenii de știință au văzut în conceptul de paradigmă un lagăr de concentrare 

pentru ideile lor. Sărind în apărarea lui ideilor lui Kuhn și a celor care le-au pus ulterior în 

perspectivă, filozofii și oamenii de știință au explicat în agora că noțiunea de paradigmă dă 

inteligibilitate muncii lor, că astfel se protejează autonomia comunităților științifice față de 

mediul social și economic, că, până la urmă, astfel se introduc criterii prin care să separi 

științificul de neștiințific. S-a adăugat cu maliție că, dacă adoptarea unui punct de vedere reduce 

inevitabil câmpul de cunoaștere, lipsa unui punct de vedere este expresia anomiei 

epistemologice. Pe scurt, solicitau termenului paradigmă să își exercite valoarea de raționalitate.  

 Cu toate acestea, întrebările despre raporturile unei paradigme cu puterea din 

„spatele‖ lor solicitau răspuns. Plecând de la ideile lui Kuhn, dar inspirat mai curând de 

Canguilhem,  Michel Foucault propune rezolvări metateoretice subtile în majoritatea operelor 

sale științifice. Foucault apelează la un alt jargon științific, în care termenii emblematici sunt 

problematizare, formațiune discursivă, aparat,  arheologie, cunoaștere,  putere. În textele sale 

apare – fără definiții precise - și termenul paradigmă , „mișcat‖ însă dinspre epistemologie spre 

politică, întrucât nimic nu poate fi validat drept procedură de cunoaștere într-un domeniu sau 

epocă dată  - afirmă Michel Foucault - fără să se conformeze unui set de reguli și constrângeri 

caracteristice unui anumit domeniu sau epocă. Teoreticianul francez nu este interesat să listeze 

enunțurile, obiectele, conceptele care formează starea cunoașterii la un moment dat, care au fost 

demonstrate sau validate ca adevăruri științifice, ci să reveleze și să înțeleagă care sunt regulile 

sau coercițiile care guvernează organizarea paradigmelor. Foucault își produce chiar propriul 

termen – epistemă – în care vede setul de relații care unește pentru o perioadă dată practicile 

discursive care dau naștere figurilor de cunoaștere, științelor și sistemelor formalizate; termenul 

este astăzi monedă curentă, sine qua non, în toate studiile de filozofie a științei contemporane. 

De altfel, Foucault își definește efortul de cercetare prin obiectivul de a schița o istorie a 

felurilor în care oamenii elaborează și organizează cunoașterea despre ei înșiși; această 

cunoaștere nu este de la sine înțeleasă, ci legată, în mod fundamental, de tehnici specifice care 

ajută oamenii să înțeleagă cine sunt ei: tehnici de sisteme de semne, care permit utilizarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:01 UTC)
BDD-A28653 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            185 

 

semnelor, sensurilor, simbolurilor și, în mod esențial, tehnici de putere, care determină conduita 

de cunoaștere a indivizilor
1
. 

 Nu trebuie să ne uităm mai departe de titlul  cărții sale – Semnătura tuturor 

lucrurilor – pentru a înțelege că Giorgio Agamben este în mod evident sedus de ideile lui 

Foucault. Agamben duce lucrurile într-o direcție interesantă, încercând să ilustreze, în sensul cel 

mai strict al cuvântului, conceptul de paradigmă, adică să îi dea reprezentare vizuală, să  îi 

asocieze o figură.  Un astfel de trop vizual îl descoperă chiar într-un text al lui Foucault, A 

supraveghea și a pedepsi
2
. Aici Foucault pleacă de la modelul arhitectural al panopticului, 

văzând în specificitatea acestui tip de construcție diagrama unui mecanism de putere în forma 

sa ideală. În demonstrația teoretică, panopticul interesează și prin principiul de organizare (așa 

cum ne informează și numele, interiorul său poate fi cuprins dintr-o singură privire), dar cu 

precădere  prin modalitățile de putere care validează principiul de organizare. De aceea, observă 

Agamben reangajând și ideile lui Kuhn alături de cele ale lui Foucault, un panoptic 

funcționează ca o paradigmă în sensul cel mai strict al cuvântului: un obiect singular poate 

garanta inteligibilitatea celor din grupul cărora face parte.  Paradigma se supune logicii 

analogice a exemplului. Să dai  un exemplu este un act complex care presupune că termenul 

care funcționează ca o paradigmă este deactivat din utilizarea sa normală, nu pentru a fi mutat 

în alt context, ci, din contră, pentru a prezenta canonul, regula utilizării sale, care nu poate fi 

arătată în alt mod. Paradoxal, o paradigmă poate fi înțeleasă printr-un obiect (de sens) pe care îl 

conține, care devine exemplar fără ca, în acest mod, să se poată dispensa de restul obiectelor din 

clasa pe care o reprezintă. E ca și cum un obiect poate deveni exemplu, dar nu poate „arăta‖ 

paradigma fără ca celelalte obiecte din clasa pe care  o reprezintă să fie și ele cunoscute. Și, tot 

ca paradox, într-o paradigmă inteligibilitatea nu precede fenomenul, ci stă, ca să spunem așa, 

„alături‖ (para). Deși aceste observații par complicate, ele au o solidă bază intuitivă. Astfel, 

orice copil poate înțelege că paradigma unui verb  înseamnă o listă cu formele flexionare, un set 

în care fiecare formă își afirmă diferența, iar jocul de diferențe afirmă o regulă de organizare
3
. 

Or, într-o epocă în vizualul este regimul dominant, „figurarea‖ conceptului de paradigmă prin 

atlasul de imagini al lui Warburg este o probă a subtilității teoretice a lui Agamben. Tropi 

vizuali ai conceptului de paradigmă sunt de găsit în arta modernă, artă care solicită, printre 

multe alte pretenții, recunoașterea legitimității sale de cunoaștere.  

Să luăm cazul artei seriale practicate de Andy Warhol. Campbellřs Soup Cans, bunăoară, 

este una dintre cele mai cunoscute embleme ale artei contemporane, reprodusă memetic în 

spațiul culturii de masă, „citată‖ pe obiecte decorative, șorțuri de bucătărie și tricouri. După cum 

se știe, în 1962 Warhol a expus treizeci și două de tablouri reprezentând cutiile unei supe 

                                                             
1 Vezi  Foucault, Michel, Lumea este un mare azil. Studii despre putere, Cluj, Idea Design&Print, 2005, traducere de 

Bogdan Ghiu și Raluca Arsenie, p. 114 și urm.  
2 Foucault, Michel, A supraveghea și a pedepsi: nașterea închisorii, București, Humanitas, 1997, traducere de 

Bogdan Ghiu.  
3 În gramatică, paradigma o listă care servește drept model standard. Flexiunile verbului latin amare (amo, amas, 

amat...) furnizează paradigma pentru verbele regulate din conjugarea I. Termenul este folosit pe larg, în sensuri 

înrudite, în lingvistică, istoria științei și științele sociale. În lingvistica postsaussureană, o paradigmă desemnează 

de obicei un set din care se selectează entități lexicale ce sunt apoi combinate pentru a forma o sintagmă. (....) 

Saussure însuși nu folosește termenul de paradigmă, însă „relațiile asociative‖ descrise de el în Cursul de 
lingvistică generală (1916) sunt adesea considerate a fi paradigmatice. Potrivit lui Roman Jakobson (1956), 

paradigma și sintagma corespund polilor metaforic, respectiv metonimic ai limbajului, descoperiți în studiul său 

despre afazie. V. Cf. Macey, David, The Penguin Dictionary of Critical Theory, UK, Penguin Books Ltd, 2000 / 

ed.cit. Dicționar de teorie critică, București, Comunicare.ro, 2008, trad. de Dan Flonta, Sorana Corneanu, Sorin 

Gherguț, Gigi Mihăiță, George Tudorie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:01 UTC)
BDD-A28653 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            186 

 

americane foarte populare – erau treizeci și două pentru că la acel moment compania Campbell‘s 

comercializa tot atâtea de varietăți de supă. În ciuda impresiei de reproducere mecanică, Warhol 

a pictat cele treizeci și două de cutii, diferențiindu-le prin detaliile de pe etichetă. Din 1967, anul 

în care înființează Factory Addition, compania sa de imprimare și distribuție, Warhol duce mai 

departe ideea de înseriere, „confecționând‖ portofolii de imagini diferențiate prin tratamentul de 

culoare; prima și cea mai cunoscută serie, conținând zece imagini, este Marilyn. Acest tip de artă 

substituie, așa cum s-a arătat în diferite demonstrații teoretice, logica asemănătorului cu logica 

omogenității, căci, dacă asemănarea este o relație între un original care domină și ierarhizează 

toate copiile care pot fi făcute după el, omogenitatea se desfășoară în serii care nu au nici 

început, nici sfârșit, care nu se subordonează nici unei ierarhii, serii care se desfășoară de la o 

minusculă diferență la o minusculă diferență. Este, cum ar fi spus Foucault, o raportare 

nedeterminată și reversibilă a similarului la similar. Aceste exemple reușesc să probeze că: 1. O 

paradigmă este o formă de cunoaștere care nu este nici inductivă, nici deductivă, ci analogică. 2. 

Neutralizând dicotomia dintre general și particular, aceasta înlocuiește logica dicotomică cu 

logica modelului analogic bipolar. 3. Cazul paradigmatic se definește prin suspendarea și, în 

același timp, expunerea apartenenței la un grup, astfel încât este imposibil să separi 

exemplaritatea sa de singularitate. 4. Într-o paradigmă, nu există origine sau archē, orice 

fenomen este origine, orice imagine arhaică. 5. Istoricitatea unei paradigme nu stă nici în 

diacronie, nici în sincronie, ci în intersecția dintre acestea. 

 Tropismele vizuale au, în acest caz, o funcție metodologică. Putem citi pagini despre 

conceptul de paradigmă, reconstituind definițiile termenului în diacronie, din Antichitate până în 

prezent, dacă avem rezistență și decizie intelectuală. Sau putem pleca de la acest tip de exemple 

din artă, refăcând drumul de la înțelegerea sensibilă și imagine la gândirea care a întemeiat 

conceptul
4
.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Agamben, Giorgio,  The Signature of All Things. On Method, New York,  Zone Books, 

2009, trans. Luca d‘Isanto, Kevin Attel.  

 

Foucault, Michel, A supraveghea și a pedepsi: nașterea închisorii, București, Humanitas, 

1997, traducere de Bogdan Ghiu.  

 

Foucault, Michel, Lumea este un mare azil. Studii despre putere, Cluj, Idea 

Design&Print, 2005, traducere de Bogdan Ghiu și Raluca Arsenie.  

 

                                                             
4 Alături de concluziile formulate în finalul capitolului What is a Paradigm?, Agamben adaugă un alt trop cu valoare 

de exemplu, un fragment din  poemul Description without Place al lui Wallace Stevens: „Is it possible that to seem – 

it is to be, /As the sun is something seeming and it is /The sun is an example, what is seems /It is and in such 
seeming all things are.‖. Apud Agamben, Giorgio,  The Signature of All Things. On Method, New York,  Zone 

Books, 2009. 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:01 UTC)
BDD-A28653 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            187 

 

Kuhn, Thomas, Structura revoluțiilor științifice, București, Humanitas, 1999, ediția a II-a, 

traducere din engleză de Radu J. Bogdan.  

 

Macey, David, The Penguin Dictionary of Critical Theory, UK, Penguin Books Ltd, 

2000 / ed. cit. Dicționar de teorie critică, București, Comunicare.ro, 2008, trad. de Dan Flonta, 

Sorana Corneanu, Sorin Gherguț, Gigi Mihăiță, George Tudorie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:01 UTC)
BDD-A28653 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

