
 

 

  117 

 

Ficțional și sacru. Repere semantice și pragmatice 

 

  
Ștefan OLTEAN 

 

 
The paper proposes a semantic and pragmatic view of fictionality, starting from the 

prototypical case of narrative fiction. As a start, two major conceptualizations are 

described – a referential one and a pragmatic one –, and then the role of both pragmatic 

and referential factors in determining the nature of this category is addressed. Within this 

framework, the sacred texts are also briefly discussed. The paper concludes that the latter 

are in principle nonfictional, given the absence of fictional intentions on the part of their 

authors. However, suct texts allow a nonreferential treatment; this does not entail a 

typological change, but merely reflects an attitude of the readers. 

  

Keywords: fiction making, make-belief,  fictive intent, intensional, referential, sacred 

 

 
1. La unul dintre poli se situează conceptualizări care abordează problema mărcilor 

semantice ale ficționalității din unghiul relevanței lor referențiale și pragmatice, iar 
pertinența acestor demersuri a fost recent evaluată de Mary Galbraith (1995). Unii 
cercetători, în urma analizei discursului indirect liber (DIL) și a narațiunii 
impersonale, conchid că narațiunea ficțională trebuie pusă pe seama funcției 

constitutive sau poetice a limbajului, diferită de funcția sa ‗asertorică‘, comunicativă 
(Flundernik, 2003; Galbraith 1995), definită prin intenția de a provoca un 
comportament adecvat al interlocutorului. Narațiunea ficțională nu s-ar conforma 
uzului comunicativ al limbajului, în această concepție. Totodată, ea este 
nonexpresivă, susține Banfield (1982), care o deosebește, pe baza prezenței sau 
absenței anumitor mărci lingvistice (spre exemplu, structuri expresive – exclamații, 

insulte, întrebări, repetiții –, pronume personale, deictice, timpuri verbale, elemente 
lexicale specifice), de discurs (categorie comunicativă și expresivă). După cum 
demonstrează și Kuroda (1976), în forma sa impersonală (narațiunea omniscientă 
la persoana a treia), enunțurile nu emană de la un narator sau vreun personaj și nu 
pot fi puse pe seama vreunui act mental intențional al acestuia, care ar reclama o 
marcare la persoana întîi. Cu alte cuvinte natrațiunea creează cunoașterea unui 

eveniment sau a unei realități ficționale – o lume imaginară – prin evocarea unui 
obiect intensional (adică, nonexistent, imaginar) în conștiința lectorului. Funcția 
poetică sau constitutivă creează, în această concepție, realitatea ficțională a povestirii. 
A nu se crede, însă, că este respinsă esența comunicativă a limbajului și a narațiunii 
prin această conceptualizare, nici realitatea pragmatică a autorului și a cititorului, 
pentru că se acceptă faptul că narațiunea ficțională este comunicativă prin aceea că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:54 UTC)
BDD-A28332 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

  118 

 

semnificația ei se actualizează prin lectură; doar că anumite particularități lingvistice 
ale acesteia nu se întîlnesc în uzul comunicativ obișnuit al limbii. 

Ideile reprezentanților teoriei poetice a narațiunii contrastează cu acelea ale altor 
naratologi. Ele sînt totuși provocatoare, relevînd aspecte fenomenologice interesante 
ale narațiunii, cum ar fi posibilitatea acesteia, subliniată de Galbraith (1995: 32), de a 
„spune multe lucruri fără ca ele să fie rostite de cineva din interiorul ficțiunii‖ (tr. n. – 

Ș.O.). 
Mai jos redăm cîteva pasaje în discursul indirect liber delectate din autori englezi 

și traduse în limba română, care se pare că nu au nici un emițător, singura lor funcție 
fiind aceea de a exprima gîndurile sau perspeciva personajului, sau conștiința 
spontană noreflexivă (ii) a acestuia (v. Oltean, 1993; 2003):  

 

i. [a] She sat at the window watching the evening invade the avenue… 
 [b] Few people passed. [c] The man out of the last house passed on his way 

home; she heard his footsteps . . . crunching on the cinder path before the new red 
houses. [d] One time there used to be a field there in which they used to play every 
evening with other people's children. . . . [e] Her father used often to hunt them in out 
of the field with his blackthorn stick (Joyce 1965 [1915]: 36). 

 
 [a] Ședea la fereastră și privea cum se lăsa seara peste stradă. 
 [b] Puțină lume trecea. [c] Bărbatul din ultima casă trecea în drumul lui spre 

casă; îi auzi pașii.... scîrțîind pe aleea cu zgură din fața caselor noi, roșii. [d] Pe 
vremuri era un cîmp acolo, unde se jucau în fiecare seară cu copiii altora….[e] Tatăl 
ei avea obiceiul să-i gonească înăuntru de pe cîmp, fugărindu-i cu bățul lui de lemn 

de corn. 
 

ii. Her cousin sat motionless. Somehow she was aware that his face was red. 
(Lawrence, 1934 [1915]: 108, The Rainbow). 

 Vărul său stătea nemișcat. Pe undeva era conștientă că era roșu la față. 
 

iii. [a] Tomorrow was Monday. [b] Monday, the beginning of another school-
week (Lawrence 1977 [1921]: 216). 

[a] „Mîine urma să fie luni. [b] Luni, începutul unei alte săptămîni de şcoală!” 
 
2. La celălalt pol se situează conceptualizări după care ficționalitatea este o 

categorie complexă din punct de vedere pragmatic și comunicațional, în a cărei 

producere un rol determinant revine contextului extralinguistic. Asemenea poziții sînt 
exprimate în cadrul analizei discursului (v. Teun A. van Dijk, 1975; Siegfried Schmidt 
1982), precum și în cadrul teoriei actelor de vorbire (v. John Searle, 1979 [1975], 
Marie Louise Pratt, 1977; Sandy Petrey, 1990; Oltean, 1999). În pofida deosebirilor 
care separă aceste conceptualizri, cercetătorii susțin că natura ficționalității nu este 
determinată de referent sau de proprietățile textuale, ci de factori pragmatici, cum ar fi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:54 UTC)
BDD-A28332 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

  119 

 

emițătorul, receptorul sau tipul de act comunicativ. A nu se acorda importanță 
prioritară dimensiunii pragmatice, ci proprietăților textuale sau factorilor semantici 
echivalează, după Schmidt (1982: 90), cu o eroare ontologică, dat fiind că 
ficționalitatea se constituie prin operații efectuate de subiecți umani asupra 
proprietăților structurale și nu prin acestea din urmă luate izolat. 

 

3. Există și o direcție mentalistă, în conformitate cu care fiecare narațiune, fie 
literară, fie neliterară (spre exemplu, istoria), este nonreferențială, deoarece conține 
configurații imaginare de evenimente; toate narațiunile ar fi, prin urmare, în mod 
necesar ficționale (v. teza ficționalitații inevitabile a tuturor narațiunilor). În 
conformitate, însă, cu Paul Ricoeur (1984), configurațiile ‗imaginare‘ introduse prin 
selecțiile și procesele de organizare pe care le presupune actul configurațional 

(punerea în intrigă [‗emplotment‘]) nu ar fi mărci ale ficționalitătii. Ele scot, însă, 
narațiunea de sub incidența referențialității și o plasează sub aceea a reconfigurării, 
narațiunea, inclusiv cea istorică, situîndu-se sub categoria lui ‗standing for‘ sau ‗taking 
the place of‘, evenimentele relatate depinzînd de reprezentările autorilor despre 
evenimentele reale, neconfundîndu-se cu acestea din urmă. 

 

4. Conceptualizarea pragmatică a ficționalității este întru totul justificată pentru că 
natura actului comunicativ este responsabilă de proprietățile formale și de caracterul 
intensional, nonreferențial al construcțiilor textuale, dar rolul acestora din urmă nu 
poate fi în nici un caz neglijat. În conformitate cu Ryan (1991: 73), funcția de 
comunicare a unui enunț poate fi specificată, printre altele, prin intermediul 
categoriilor ilocuționare (spre exemplu, aserțiune, ordin, întrebare, promisiune). Sînt, 

însă, asemenea categorii pragmatice relevante pentru descrierea ficționalității? Searle 
(1979) respinge ideea că discursul ficțional reprezintă o modalitate ilocuționară 
particulară a limbii, enunțurile sale nefiind justificate epistemologic de către autor, ele 
neavînd forță ilocuționară, spre exemplu forță asertorică, și necontînd, ca atare, ca 
acte cu relevanță socială sau comunicațională, cum este cazul în uzul nonliterar al 
limbajului (cu alte cuvinte, autorul nu este garantul adevărului enunțurilor produse). 

Searle consideră, în schimb, că ficțiunea constă din acte ilocuționare pretinse sau 
simulate, create de autor prin producerea unor acte ilocuționare corect constituite 
(enunțurile sînt construite corect grammatical și lexical), a căror referință este, însă, 
suspendată. Autorul adoptă, totuși, o atitudine ilocuționară față de discursul fictional, 
susține Searle, prin invocarea unor convenții orizontale, care suspendă convențiile 
verticale ce instituie referința. În consecință, abordarea searliană explică ficționalitatea 

prin intermediul intențiilor auctoriale, acestea fiind esențiale pentru invocarea 
convențiilor orizontale.  

O asemenea noțiune nu este, însă, total lipsită de probleme pentru că nu poate da 
seama de unele aserțiuni simulate care nu sînt ficționale, cum ar fi imitațiile parodice 
sau ironice ale unor acte conversaționale sau discursive cotidiene (ale unei cunoștințe, 
spre exemplu), care nu sînt menite să înșele interlocutorul (cu alte cuvinte, nu sînt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:54 UTC)
BDD-A28332 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

  120 

 

minciuni), dar totuși nu sînt ficționale. Currie (1990; 2010) conchide că teoria ficțiunii 
ca act simulat este greșită și că autorul face mai mult decît să pretindă că înfăptuiește o 
aserțiune. El propune o explicație a ficțiunii ca un tip de act ilocuționar particular, 
alternativă a aserțiunii, situat pe picior de egalitate cu aceasta. Gestul este întru totul 
justificat, de vreme ce ficționalitatea operelor literare depinde de ficționalitatea 
enunțurilor care o compun. Astfel înțeleasă, ficționalitatea prezintă, la rîndul ei, două 

aspecte fundamentale: unul intențional (este produsul unui tip particular de act 
comunicativ: act de ficționalizare [‗fiction-making‘] din partea autorului) și, respectiv, 
unul intensional (enunțul trebuie să nu fie adevărat în lumea reală). Primul aspect se 
asociază cu intențiile autorului sau cu atitudinea particulară pe care acesta o adoptă 
față de povestire, atitudine numită implicare imaginativă [‗make-believe‘] (Currie 
1990: 18). Cu alte cuvinte, autorul intenționează ca cititorul să își imagineze că 

povestirea relatată nu este adevărată în lumea reală, ci în lumi posibile sau imaginare. 
Dacă cititorul recunoaște intenția autorului, atunci el nu va credita enunțurile 
ficționale ca fiind adevărate, ci ca și cînd acestea ar fi adevărate, implicarea 
imaginativă desemnînd un tip diferit de atitudine propozițională (atitudine adoptată 
față de propoziții), diferită, spre exemplu, de convingere sau dorință. 

Ideea că autorul intenționează să îl implice imaginativ pe cititor în povestire ocupă 

un loc central în această concepție despre ficțiune. Ea repune pe rol intenția auctorială 
sub forma intenției ficționale [‗fictive/fictional intent‘], factor constitutiv al 
comunicării de tip fictional; aceasta determină natura intensională, nonreferențială a 
construcției textuale și jocul imaginativ, a cărui structură este în parte dictată de text. 
Ficțiunea devine astfel un act comunicativ. Ea presupune o intenție din partea 
autorului, anume intenția de a-l implica imaginativ pe cititor cu privire la conținutul 

povestirii sau, în formularea lui Nicholas Rescher (1996: 33), aceea de a-l determina 
să accepte povestirea ca „un produs al imaginației‖. 

Ca act de comunicare, ficțiunea prezintă structura generală a actelor de vorbire, 
modelul preferat de Currie pentru descrierea acestuia fiind oferit de Paul Grice (1968, 
1982). Modelul în discuție definește semnificația în termeni intensionali: a spune că x 
(o propoziție, o expresie lingvistică) semnifică p înseamnă că locutorul se referă la 

ceva prin x, care la rîndul său este echivalent cu a spune că locutorul scontează, prin 
întrebuințarea lui x, să producă un anumit efect asupra interlocutorului prin 
recunoașterea de către acesta a intenției sale ca x să fie considerat drept dovadă pentru 
p și, mai mult decît atît, el intenționează ca recunoașterea intenției sale de către 
interlocutor să aibă un rol determinant în realizarea efectului urmărit (vezi și Ryan, 
1991: 69; Chierchia și McConnell-Ginet, 2000). În mod similar, autorul unei ficțiuni 

intenționează ca cititorul să adopte o atitudine de implicare imaginativă față de text 
sau, mai degrabă, față de enunțurile acestuia prin recunoașterea de către cititor a 
intenției în discuție. Cum se realizează, însă, această recunoaștere? Ea presupune, 
printre altele, recurgerea la mijloace specifice, o manieră particulară de a scrie sau 
natura spectaculară a povestirii, sau, pur și simplu, faptul că opera va fi prezentată și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:54 UTC)
BDD-A28332 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

  121 

 

vîndută ca ficțiune. Intenția autorului este deci încifrată în text, iar cititorul o va 
recunoaște în virtutea competenței sale lingvistice și culturale. 

Prin urmare, un factor constitutiv al ficționalității este de natură pragmatică. El 
privește intențiile autorului și prevede că un enunț sau text, pentru a fi ficțional, 
trebuie să fie produsul unui act de ficționalizare [‗fiction-making‘]. Condiția 
pragmatică este, însă, în principiu, insuficientă, fiind doar parțial garantul atitudinii de 

implicare imaginativă pe care cititorul o adoptă față de povestire. O condiție 
suplimentară, de natură semantică sau referențială, se cere de asemenea îndeplinită. Ea 
vizează raportul dintre ceea ce se relatează și ceea ce există și prevede ca 
evenimentele descrise să nu fie adevărate în lumea reală, ci numai în alte cadre de 
referință sau în lumi posibile (vezi și Ryan, 1991; și Oltean, 2005, unde se reevaluează 
rolul referențialității textuale). Cu alte cuvinte, discursul ficțional este în mod necesar 

intensional, enunțurilor sale neatribuindu-li-se valori de adevăr în lumea reală, ci în 
lumi imaginare. 

Proliferarea însă a conceptualizărilor exclusiv pragmatice ale ficționalității impune 
prudență în examinarea condiției semantice sau referențiale pentru stabilirea cu 
precizie a relevanței acesteia în cazul ficțiunii. Problema se reduce, în esență, la 
răspunsuri date următoarelor întrebări: Se poate oare vorbi de ficțiune în absența 

intenției ficționale a autorului? Este natura intensională, nonreferențială a enunțurilor 
o proprietate sine qua non a ficțiunii? 

Prima întrebare repune pe rol teza fundamentală a teoriilor poetice ale narațiunii, în 
conformitate cu care, după cum am văzut, opera narativă, în absența vreunei intenții 
de comunicare, creează o realitate ficțională prin simplul fapt că enunțurile ei, în 
virtutea ‗funcției lor obiective‘, evocă o semnificație în conștiința celui care le percepe 

(Kuroda 1976).  
Dacă nu există, însă, nici un fel de intenție de comunicare, atunci judecățile 

autorului pur și simplu nu mai contează, iar ficționalitatea se reduce la atitudinea 
cititorilor. O asemenea tendință se bazează pe interesul firesc al cititorului în 
povestirea în sine, în detrimentul actului de relatare, și caracterizează teoriile 
referențiale ale ficționalității, care caută să explice natura ficțiunii în termenii relației 

dintre construcțiile textuale și lumea reală. Dat fiind că această relație poate fi 
interpretată diferit de către autor și de către cititor, un text menit a fi nonficțional poate 
fi receptat ca fiind ficțional și invers. În consecință, în această conceptualizare, 
ficționalitatea devine o „proprietate variabilă istoric determinată‖, după cum susține și 
Thomas Pavel (1986: 80; tr. n. – Ș.O.), care explică ficționalizarea miturilor în Grecia 
antică prin diminuarea treptată a credinței în zei, fenomen care a condus la 

suspendarea legăturii referențiale dintre personaje sau evenimente și corespondenții 
lor din lumea reală și la tratarea „oarecum nonreferențială‖ a conținuturilor acestora. 

În cazul, însă, al unui demers în centrul căruia se situează factorul intențional, 
ficționalitatea nu este o variabilă istoric determinată, ci este fixată odată și pentru 
totdeauna în momentul producerii textului. Drept urmare, texte mitologice precum 
cele invocate de Pavel nu ar fi cu adevărat ficționale deoarece au fost produse cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:54 UTC)
BDD-A28332 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

  122 

 

scopul de a reprezenta revelația divină însăși și nu pentru a fi evaluate în exclusivitate 
după criterii estetice, iar pierderea credinței nu ar atrage după sine modificarea acestei 
intenții originare. Dacă nu ar fi așa, atunci, extrapolînd, chiar și Biblia ar putea fi o 
ficțiune și nu o carte despre revelația divină, pentru că mulți îi savurează povestirile ca 
și cînd acestea ar fi ficțiuni. Un asemenea tip de lectură ar pune pe primul plan 
calitățile poetice/estetice ale Bibliei și, prin tratamentul nonreferențial al enunțurilor, 

ar dilua substanțial semnificația ei religioasă, ceea ce ar contraveni scopurilor urmărite 
de autori. Intențiile acestora ar fi de fapt ignorate. Nu ar fi vorba, prin urmare, de o 
lectură potrivită pentru că textul a fost conceput ca nonficțional, statut pe care îl 
păstrează și în prezent chiar datorită intenției nonficționale a autorilor. În acest sens, 
putem afirma că evenimentele relatate în Biblie sînt menite a fi adevărate, ele 
prezentînd o dependență contrafactuală de fapte/evenimente ce ar fi existat: cu alte 

cuvinte, dacă faptele/evenimentele ar fi fost diferite, atunci și povestirile Bibliei ar fi 
fost diferite.  

Ceea ce demonstrează acest scurt comentariu este că atitudinea adoptată de cititori 
față de text nu poate transforma un text nonficțional într-unul ficțional, că ea nu poate 
modifica statutul tipologic al textului, care este fixat odată pentru totdeauna de către 
producător în momentul producerii textului prin intenții comunicative specifice. În cel 

mai bun caz, am putea vorbi despre receptarea unui text nonficțional, cum ar fi Biblia, 
ca și cînd acesta ar fi ficțional. Precizarea atrage atenția asupra unei distincții 
necesare, între a fi ficțional [‗being fiction‘] și a fi considerat drept ficțional [‗being 
regarded as fiction‘] (vezi Currie 1990: 39; Ryan 1991: 77; și Searle 1979 [1975]), 
ultimul caz implicînd posibilitatea ca intenția autorului să fie ignorată. Așadar, o operă 
este ficțională dacă este produsul unor intenții specifice, anume intenții ficționale; în 

caz contrar, opera nu este cu adevărat ficțională, dar poate fi receptată ca fiind 
ficțională, situație în care problematica ficționalității este redusă la o chestiune de 
ordin estetic, ceea ce contează nefiind valoarea informativă a textului, ci aspectele 
legate de plăcerea lecturii. 

 
În consecință, un text sacru este, în principiu, nonficțional chiar datorită lipsei 

intenției ficționale a autorilor. Un asemenea text permite, totuși, o tratare 
nonreferențială, ficțională, caz în care nu ar fi totuși vorba de modificarea statutului 
său tipologic, ci de un fenomen de receptare. 

 
Referințe 

Banfield, Ann. 1982. Unspeakable Sentences. London: Routledge and Kegan Paul 

Chierchia, Gennaro and McConnell-Ginet, Sally. 2000. Meaning and Grammar: An 

Introduction to Semantics. Cambridge, Massachusetts: MIT Press 

Currie, Gregory. 1990. The Nature of Fiction. Cambridge: Cambridge University Press 

Currie, Gregory. 2010. Narratives and Narrators. A Philosophy of Stories. New York: 

Oxford University Press 

Dijk, Teun A. van. 1975. Pragmatics and Poetics. University of Amsterdam (Mss.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:54 UTC)
BDD-A28332 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

  123 

 

Galbraith, Mary. 1995. „Deictic Shift Theory and the Poetics of Involvement in Narrative‖. În 

Deixis in Narrative. A Cognitive Science Perspective, Judith F. Duchan, Gail E. Bruder, 

Lynne E. Hewitt. Hillsdale (eds.), New Jersey: Lawrence Erlbaum Associates, Inc., 19-60 

Grice, H. Paul. 1968. „Utterer‘s Meaning, Sentence Meaning, and Word Meaning‖. 

Foundations of Language 4, 225-242 

Grice, H. Paul. 1982. „Meaning Revisited‖. În Mutual Knowledge, N. V. Smith (ed.). New 

York: Academic Press 

Joyce, James. 1965 [1915]. „Eveline‖. În Dubliners. New York: The Viking Press 

Kuroda, S.-Y. 1976. „Reflections on the Foundations of Narrative Theory‖. În Pragmatics of 

Language and Literature, Teun A. van Dijk (ed.). North Holland, 107-140 

Lawrence, D. H. 1934 [1915]. The Rainbow. Hamburg, Paris, Bologna: The Albatros 

Lawrence, D. H. 1977 [1921]. Women in Love. Harmondsworth, Middlesex, England: Penguin 

Books 

Oltean, Ştefan. 1993. „A Survey of the Pragmatic and Referential Functions of Free Indirect 

Discourse‖. Poetics Today, 14: 4, 691-714  

Oltean, Ştefan. 1999. „Fictionality as a Pragmatic and Referential Category‖. Journal of 

Literary Semantics, XXVIII:  2, 92-104 

Oltean, Ştefan (2003). „On the bivocal nature of free indirect discourse.‖ Journal of Literary 

Semantics, 32, 167-176 

Pavel, Thomas G. 1986. Fictional Worlds. Cambridge, Massachusetts, and London: Harvard 

University Press 

Petrey, Sandy. 1990. Speech Acts and Literary Theory. New York and London: Routledge. 

Pratt, Marie Louise. 1977. Toward a Speech Act Theory of Literary Discourse. Bloomington: 

Indiana University Press 

Rescher, Nicholas. 1996. „Questions About the Nature of Fiction‖. În Fiction Updated: 

Theories of Fictionality, Narratology, and Poetics, Calin-Andrei Mihailescu and Walid 

Hamarneh (eds.). Toronto: University of Toronto Press, 30-38 

Ricoeur, Paul. 1984. Time and Narrative vol. 1. Chicago and London: The University of 

Chicago Press 

Ryan, Marie-Laure. 1991. Possible Worlds, Artificial Intelligence, and Narrative Theory. 

Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press 

Schmidt, Siegfried J. 1982. Foundations for the Empirical Study of Literature: the Components 

of a Basic Theory. Hamburg: Buske 

Searle, John R. 1979 [1975]. „The Logical Status of Fictional discourse‖. În John R. Searle, 

Expression and Meaning. Cambridge University Press, 58-75 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:54 UTC)
BDD-A28332 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

