Issue no. 14

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

2018

LA DESCRIPTION ETHNOLOGIQUE DE LA COUTUME DEVENIR « DE
GRANDES AMIES » OU « DES FRERES POUR LA VIE » DANS DES
REGIONS REPRESENTATIVES DE LA TRANSYLVANIE

Ligia Monica Cristea
PhD. Student, University of Oradea

Abstract:The habit of bosom friends and of surorities is full of meaning. We can see that the
contemporary shape of manifestation of surorities and bosom friends decreased considerably.
Therefore, the description of the habit cannot tell the various stages where the habit was or it is in the
present. The habit has contributed in the past and tries to contribute even nowadays to maintain
moral values, values that have been essential for Romanian people along its tumultuous existence.

Keywords: folklore, traditions, Romania, Transylvania, confraternity

Lessignifications de la coutume devenir de grandes amies ou des fréres pour la vie

sont multiples. Les actions que les participants doivent accomplir sont nombreuses et doivent
étre bien connues aussi par ceux qui participent au rituel que par ceux qui y sont diréctement
impliqués.

Pendant le déroulement du rituel il y a un échange d'objets entre celles qui veulent devenir de
grandes amies et ceux qui veulent devenir fréres pour la vie.

A Chioar, une localité de Maramures, 1'épithalame est interrrompu pour que les gestes
rituels puissent continuer; I'hdte prend des gimblettes et les passe par -desssus la table au
couple avec lequel il est devenu frere pour la vie. Ensuites ils s'embrassent.le dernier moment
cérémonial du festin des fréres pour la vie est la danse et les vers accompagnés par des cris de
joie(la danse « la sura » est ouverte par ceux qui sont devenus freres pour la vie.

A Surdesti, toujours dans la région de Maramures, au moment du rituel fréres pour la
vie on échange des gimblettes et on boit de 1'eau-de-vie. Les bouteilles sont tenues dans la
main droite et au moment ou ils boivent de la bouteille, les deux fréres se croisent les bras.
Dans la méme localité une famille peut avoir plusieurs freres.

La méme maniere de marquer le serment on la retrouve a Fanate. Ici, les hommes qui vont
devenir fréres pour la vie et les femmes qui vont devenir de grandes amies lient leurs bras par
une gimblette, les hommes a l'aide d'une gimblette et les femmes a l'aide d'une autre
gimblette. A la fin,Je marié embrasse 'amie de la mariée et la mariée embrasse le frere du
marié. A Coas, le marié et la mariée peuvent avoir plusieurs freres et plusieurs amies.

Ce rituel se déroulait parfois séparément des autres événements; le mariage ou le
baptéme. Les invitations étaient adressées a ceux qui allaient participer au rituel, deux ou
trois jours a l'avance. Ce rituél était scellé par le baiser donné a travers une gimblette.
Simultanément se déroulait un autre rituel celui des fréres pour la vie et de grandes amies
pour les enfants de 12 a 14 ans. Autrefois, les mariés étaient obligés d'accepter les fréres
qu'on leur imposait, mais, au bout d'un certain temps, on leur a donné la possibilité de choisir
leurs freres, selon les préférences.

A Coas, aux mariages le rituel de devenir des fréres pour la vie et de grandes amies
commencait avant de se mettre a table. Le frére, qui se trouve derriere la table, se léve et serre
la main du marié et de la mariée et s'embrassent. Le marié¢ donne a son frére une bouteille
d'eau-de-vie. La bouteille est instrutata c'est-a-dire elle est décorée de rubans tricolores ou de

488

BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:00 UTC)



Issue no. 14

2018 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

papier crépé.

Le rituel de devenir de grandes amies est scellé en introduisant le bras dans une gimblette
et en serrant la main de son amie. Pendant qu'elles se serrent les mains, elles s'embrassent.
Elles boivent aussi de 1'eau-de-vie de la bouteile decorée. N'importe qui peut étre le frére et
I'amie du marié et de la mariée, mémes des membres de la famille, excepté les freres et les
sceurs biologiques.

Dans une autre localité de Maramures, a Bontdieni, ce rituel est dirigé par un marieur
(« staroste » qui dirige avec habilité I'événement qui se déroule devant tous ce qui participent
au mariage. Tout commence par 1'allumage d'une bougie dont le rdle est de consolider ce lien
devant Dieu. A partir de ce moment- 1a, ceux qui jusqu'a présent ont été les meilleurs amis
deviennent des freres, c'est- a- dire, ils deviennent des parents.

A Hovrila, pendant le rituel, on échange un petit pain en forme de croix et des ceufs peints.
Ces ceufs ont des couleurs différentes, chaque famille ayant une couleur spécifique.

A Lapusu- Romanesc, les enfants qui devenaient fréres pour la vie préparaient une
gimblette qu'ils offraient au futurs fréres. Ce lien était scellé par un baiser a travers la
gimblette.

A Remeti sur Somes, on a observé le rituel suivant : ceux qui devenaient des fréres pour la
vie trinquaient et buvaient du méme verre. Ils devaient avoir les bras croisés et a la fin, ils se
souhaitaient d'avoir de la chance dans la vie.

A Preluca Veche, les mariés choisissent les futurs fréres parmi les meilleurs amis. Ces
liens seront plus forts et dureront jusqu'a la mort. Pendant 1'épithalame, les hotes offrent de
petites gimblettes au couple qui deviendra leur frére pour la vie et leur grande amie. Ces
gimblettes sont offertes par- dessus la table, ensuite ils s'embrassent : le marié avec son frere
et la mariée avec son amie. Ce geste est repété par le couple choisi comme frére pour la vie et
grande amie. Les villageois de Preluca Veche avaient des freres et de grandes amies dans tous
les villages du département et ils ont transmis ces liens a leurs enfants, qui reconnaissaient
ces liens qui existaient entre leurs parents.

Un moment important dans ce rituel est representé, dans cette localité de Maramures, par
« la réponse des gimblettes ». Aux noces on met douze paires de gimblettes devant ceux qui
vont devenir des fréres pour la vie. Entre les gimblettes on met une bouteille decorée. Au-
dessus de chaque paire de gimblettes, il y a un papier - on remplace de cette manicre la
galette- et sur le papier on met des gateaux. Chaque frere est obligé de mettre de 1'argent
aussi sur les gimblettes. Le rituel peut se dérouler a d'autres événements, non seulement aux
noces. Un moment trés important dans la vie des villageois de Preluca Veche est la véillée.
Celle-ci est une excellente occasion pour dérouler le rituel « frére pour la vie », car beaucoup
de villageois y participent. A cette occasion se formaient douze couples de freres. Chaque
couple avait une gimblette sur laquelle on mettait un tablier du costume des paysannes
roumaines « zadie » et de l'argent. Tous ceux qui participaient buvaient ensuite d'une bouteille
« horinca », de 1'eau-de-vie sucrée. Par ce geste I'hdte manifeste son hospitalité.

Les jeunes filles et les garcons devenaient de grandes amies et des freéres pour la vie
aPaques. L'éveénement avait lieu a Paques, a 'église. Les serments se prétaient devant I'autel
de 1'église pendant les prieres du prétre. Pendant les prieres, les jeunes se tenaient devant
l'autel, la main sur la croix.

A Finteusu-Mare,le premier jour de Paques, les freres échangent des ceufs peints en rouge
et des «coci», échange qui scelle ce lien. A Bontaieni, ce rituel se déroulait, parfois, a
Paques lorsque les enfants allaient dans le cimetieére du village et devenaient des fréres pour
la vie, en échangeant des gimblettes.

A Sinca Veche, «la jeune fille mettait au cou de chaque jeune homme une serviette

489

BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:00 UTC)



Issue no. 14

2018 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

(peschir) et eux lui donnaient deux monnaies »'.

A Zam, en Transylvanie, les fréres échangent des gimblettes et les jeunes filles font la
méme chose. La gimblette des jeunes filles «est plutdot allongée et s'appelle pupaza »
(gimblette en forme de nid).”

A Vascau, dans le département de Bihor, les jeunes filles et les jeunes hommes se
réunissent «a une fontaine, ils mettent des ceufs rouges dans l'eau et se font des
déclarations »°. A Chiscau, Bihor, les jeunes filles et les jeunes garcons prétent un serment en
mettant la main gauche sur la poitrine. Dans la main, ils doivent avoir : du pain, du sel et de
la terre. Ce sont des conditions pour que le serment soit valable. IIs se mettent a genoux pour
prononcer le serment. Le couple scelle le serment en mangeant du pain avec du sel et en
buvant du vin. Ensuite, ils se piquent le bout du pouce avec une aiguille jusqu'a ce que le
sang coule et apres ils s'entrecroisent les doigts trois fois. A la fin, ils se serrent les mains et
s'embrassent. A Carasau, pendant le serment, les deux jeunes filles se mettaient a génoux
l'une devant l'autre.

Dans la région de Banat, a la différence des autres régions de la Tansylvanie, les jeunes
filles qui devenaient de grandes amies et les jeunes garcons, freres pour la vie, s'embrassaient
a travers une tranche de pomme coupée en forme de cercle.

Dans beaucoup de rituels, « 'homme et 1'arbre se substituent réciproquement. L'arbre
peut devenir frére, sceur, ou femme posthume de I'homme »*. Il exprime «l'idée de
I'immortalit¢ par la mort et de la renaissance perpetuelle (le verdissement et la
défeuillaison) ».

Dans la région de Sibiu, a l'occasion de Saint Théodore, les enfants deviennent des
« fréres pour la vie » a Sacel, et cousins et cousines »% a Orlat. A Sacel, les enfants se
réunissaient autour d'un arbre, tournaient autour de lui, prononcaient le serment et a la fin, ils
échangeaient de petites gimblettes preparées par leurs meres. Cet échange marquait la fin du
rituel. Le méme rituel se déroule a Orlat avec quelques petites différences. Les enfants se
rassemblaient autour d'un arbre, chaque enfant mettait au-dessus de I'arbre la gimblette qu'il a
apportée, nommée « le petit sapin »'. ils secouaient l'arbre et l'enfant dont la gimblette
tombait la premiére était appellé « le grand cousin ».® Les autres enfants devaient lui obéir. A
la fin, les jeunes filles et les jeunes gar¢ons échangeaient les gimblettes et les mangeaient.
Cette coutume se déroule a Saint-Théodore, dans la région de Hateg. Ici, les enfants jetaient
dans la riviere un morceau de la gimblette apportée, ensuite, ils mangeaient ensemble ce qui
était resté. Parfois, le gimblette avait la forme de la croix, juste pour indiquer qu'elle était
utilisée a l'occasion de ce rituel. La gimblette était mise dans un recipient ou on versait du
vin. Tous les garcons qui allaient devenir fréres pour la vie, prenaient le vin avec une cuillére
et mangeaient la gimblette.’

Dans les localités des Montaignes de 1'Ouest, les garcons prétaient le serment avec du
pain et du sel. «Parfois, les garcons se piquaient l'auriculaire avec une aiguille et

'Adrian Fochi, Datini §i eresuri populare de la sfarsitul secolului al XIX-lea, Editura Minerva, Bucuresti, 1976,
pag. 154
*Ibidem, pag. 156
3Ibidem, pag. 157
*Academia Romana, Institutul de etnografie si folclor “C. Brailoiu”, Sarbdtori si obiceiuri, Volumul IlI,
5?"rcmsilvam'a, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 2003, pag. XV
idem
®Valer Buturd, Cultura spirituald romaneascd, Editura Minerva, Bucuresti, 1992, pag. 294
Tidem
8idem
%idem

490

BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:00 UTC)



Issue no. 14

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

w

NN I NV RN

11.
12.
13

14.
15.

16.

2018

mélangeaient leur sang pour consolider le serment. '

Dans d'autres régions, les participants échangent des ceufs rouges, parfois, les garcons
s'offrent des objets personnels auxquels ils sont attachés : des couteaux ou des flites de
bérger. Les jeunes filles échangeaient des mouchoirs, des serviettes ou s'offraient de petits
cadeaux : des boucles d'oreilles, des bracelets, des bagues et méme des casseroles. Toutes ces
échanges se déroulent puisque «les relations sociales sont fondées sur le principe de
I'échange et de la réciprocité ; chacun a le droit d'étre reconnu pour ce qu'il répresente et pour
ce qu'il fait ; aucun geste ne doit pas €tre sans réponse et personne, quelle que soit sa position
sociale ne peut se soustraire i ce principe.''

Par conséquent, on peut remarquer que la forme contemporaine de la coutume a
considérablement diminué. La description synthétique de la coutume ne peut pas reproduire
en détail les différentes étapes ou elle se trouvait et se trouve. Le plus souvent, les
informations sont incomplétes, puisqu'elles ont été prises a des moments différents. Il y a des
informations qui proviennent de la fin du XIX-ieme siecle ou de la fin du XX-ieéme siecle, qui
surprennent la manifestation de cette coutume dans des régions et des formes différentes.

Les recherches récentes, celles faites apres 1'an 2000 restituent, peut-Etre, les dernieres
manifestations de cette coutume, formes de manifestations qui se sont modifiées le long du
temps.

On peut affirmer que cette coutume a contribué et essaie de contribuer maintenant a la
conservation des valeurs morales, valeurs essentielles pour le peuple roumain au cours de son
existence tourmentée.

BIBLIOGRAPHY

Academia Romana, Institutul de etnografie si folclor “C. Brailoiu”, Sarbatori si obiceiuri,
Volumul 111, Transilvania, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 2003

Armstrong, Haren, O scurta istorie a mitului, Editura Leda, Bucuresti, 2008

Bala, Simona loana, Universul feminine in cultura si spiritualitatea traditionala a poporului
romdn. Tara Crigurilor, Editura Argonaut, Editura Muzeului Tarii Crisurilor, Cluj-Napoca,
2011

Bancila, Vasile, Filosofia varstelor, Editura Anastasia, Bucuresti, 1997

Biltiu, Pamfil, Poezii si povesti din Tara Lapusului, Editura Minerva, Bucuresti, 1990

Birlea, Ovidiu, Folclorul romdnesc, Editura Minerva, Bucuresti, vol. I, 1981, vol. II, 1983
Barlea, Ovidiu, Studii de etnologie, vol. 11, RCR Editorial, Bucuresti, 2016

Borza, Alexandru, Dictionar etnobotanic, Editura Academiei, Bucuresti, 1968

Branda, Alina, Cuceu, Ion, Timoce-Mocanu, Cosmina (editori),Antropologie si studii
culturale. Perspective actuale, Editura Mega, Cluj-Napoca, 2012

Buhociu, Octavian, Folclorul de iarna, ziorile §i poezia pastoreasca, Editura Minerva,
Bucuresti, 1979

Butisca, Constantin, Monografia comunei Draganesti-Bihor, Editura Brevis, Oradea, 2002
Butura, Valer, Cultura spirituala romdneasca, Editura Minerva, Bucuresti, 1992

Caraman, Petru, Studii de etnologie, Editura ,,Grai si suflet — Cultura nationala”, Bucuresti,
1998

Coman, Mihai, Mitologie populara romdneasca, vol. 1, I1, Editura Minerva, Bucuresti, 1986
Fochi, Adrian, Datini §i eresuri populare de la sfarsitul secolului al XIX-lea, Editura
Minerva, Bucuresti, 1976

Ghinoiu, lon, Mitologie romdna, Editura Univers Enciclopedic Gold, Bucuresti, 2013

Ibidem, pag. 295
"Dominique Picard, Politefea, manierele elegante si relatiile sociale, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2000, pag.36

491

BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:00 UTC)



Issue no. 14

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.

25.
26.

27.
28.

29.
30.
31.
32,
33.
34.
3s.
36.
37.
38.

39.

2018

Ghinoiu, Ion, Varstele timpului, Editura Meridiane, Bucuresti, 1988

Godea, loan, Zona monagrafica Beius, Editura Sport - Turism, Bucuresti, 1981

Gulian, C.I., Mit si cultura, Editura politica, Bucuresti, 1968

Herseni, Traian, Forme stravechi de cultura poporana romdneasca - Studiu de
paleoetnografie a cetelor de feciori din Tara Oltului, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977
Herseni, Traian, Sociologie — Teoria generala a vietii sociale, Editura Stiintifica si
Enciclopedica, Bucuresti, 1982

Lardellier, Pascal, Teoria legaturii ritualice. Antropologie si comunicare, Editura Tritonic,
Bucuresti, 2003

Marian, Simion Florea, Sarbatorile la romadni. Studiu etnografic, vol. 1II, Editiunea
Academiei Romane, Cincizecimea, Bucuresti, 1901

Moise, llie, Confrerii carpatice de tineret — ceata de feciori, Editura Dacia, Cluj-Napoca,
2012

Moézes, Tereza, Zona monagrafica Crisul Repede, Editura Sport - Turism, Bucuresti, 1984
Nitu, George, Elemente mitologice in creatia populara romdneasca, Editura Albatros,
Bucuresti, 1988

Olinescu, Marcel, Mitologie romdneasca, Editura 100+1 GRAMAR, Bucuresti, 2004

Picard, Dominique, Politetea, manierele elegante si relatiile sociale, Editura Dacia, Cluj-
Napoca, 2000

Pop, Mihai, Folclor romdnesc, vol. 1 si 1, Editura ,,Grai si suflet — Cultura nationala”,
Bucuresti, 1998

Pop, Mihai Obiceiuri traditionale romanesti, Editura Univers, Bucuresti, 1999

Pop Mihai, Stoica Georgeta, Zona etnografica Lapus, Bucuresti, Editura Sport-Turism, 1984
Ruxandoiu, Pavel, Folclorul literar in contextul culturii populare romanesti, Editura ,,Grai si
suflet — Cultura nationala”, Bucuresti, 2001

Theodorescu, Barbu, Paun Octav, Folclor literar romdnesc, Editura didactica si pedagogica,
Bucuresti, 1967

Tucra, Nicolae, Vascau: comuna-tinut; monografie, Editura Brevis, Oradea, 2000

Vaduva, Ofelia, Magia darului, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 1997

Vrabie, Gheorghe, Folcloristica romdna — evolutie, curente, metode, Editura pentru literatura,
Bucuresti, 1968

Vrabie, Gheorghe, Folclorul. Obiect-principii-metoda-categorii, Editura Academiei
Republicii Socialiste Romania, Bucuresti, 1970

Vulcanescu, Romulus, Mitologie romdna, Editura Academiei Republicii Socialiste Romaénia,
Bucuresti, 1985

Vulcanescu, Romulus, Dictionar de Etnologie, Editura Albatros, Bucuresti, 1979

492

BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

