
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

189 

ELIADE LU PAR ELIADE. CONSIDERATIONS DE L`AUTEUR SUR SES 
PROPRES CONTES FANTASTIQUES 

 

Rodica Brad 
Senior Lecturer, PhD., ”Lucian Blaga” University of Sibiu 

 

 
Abstract:We would like to follow the statements Eliade makes on various occasions over the years on 

his own fantastic writings which he sometimes interpret regarding his own theory on fantastic, as a 

phenomenon born from the degradation of the sacred and related to the theory of the camouflage of 

the sacred into the profane but also regarding the critical, sometimes inappropriate reception of his 
writings. Some other times, in the Diary or in other writings, Eliade jots down aspects of the scholarly 

writings which he finds in stories without having had the intention to develop them in a literary 

manner. Following these critical reflections we understand the major role played in his laboratory of 
creation by the scholarřs intuition, the convictions of the religions historian, of Eliade as the 

mythologist and the specialist in hermeneutics, but mostly the importance given to creative 

spontaneity, the lack of any fettering of creative imagination. Freedom is the sign under which 
literature and fantastic writings are created, which give the key to the work itself, according the 

authorřs confession. 

 
Keywords:novel, fantastic theory, journal, exegesis, interpretation 

 

 

Sans aucun doute Eliade appartient à la catégorie des écrivains autoréflexifs qui 

sřintéressent à lřexégèse de leurs œuvres. Cřest ce quřil souligne dřailleurs lui-même : « Je 

suis de ces auteurs qui croient pouvoir formuler une opinion critique, donc objective et 

argumentée sur leur propre création littéraire, j`apprécie l`exercice de juger et de comprendre 

sa propre œuvre l`un des plus fascinants exercices de critique intellectuelle. J`ai écrit une 

longue préface à Océanographie et, si on réédite jamais mes vieux romans, je les 

accompagnerai volontiers de longues préfaces où je ferai « le critique », mais où jřoserais 

polémiquer avec mes critiques »
1
.  

La littérature fantastique représente assurément le compartiment le plus aimé par 

l`auteur, le plus souvent abordé aussi, celui qui exprime le mieux le moi profond du créateur 

Eliade, continûment fasciné par le mystère infini du monde et par son complexité accablante.  

Tout comme lřauteur lřavoue à Monica Lovinescu dans une interview publiée dans le 

volume Entretiens avec Mircea Eliade, la littérature fantastique et surtout son dernier roman 

La Nuit de la Saint Jean donnent la clé de l`œuvre entière.
2
 Eliade a manifesté non seulement 

un intérêt spécial pour le genre fantastique qu`il a cultivé en des formules de création toujours 

renouvelées, mais il a investi ce genre de valences et de dimensions nouvelles, en accord avec 

ses propres convictions et ses propres théories. L`œuvre est parfaitement unitaire et ouverte à 

un humanisme que l`auteur a envisagé à travers la redécouverte et la revalorisation du sacré, 

du mythe et du symbole dans la vie de l`homme actuel désacralisé. Dans cette perspective, la 

théorie du camouflage du sacré dans le profane est aussi la clé de voûte de la littérature 

                                                             
1
 Mircea Eliade la revue Rampa, 7 dec. 1935 

https://www.google.ro/search?q=Rampa+,+7+dec+1935&rlz=1C1JRYI_enRO709RO709&tbm=isch&tbo=u&so

urce=univ&sa=X&ved=0ahUKEwib8fSkhYLZAhWRe8AKHVtaBqoQ7AkINw&biw=1366&bih=662 
2 Monica Lovinescu Intrevederi cu Mircea Eliade, Eugen Ionescu, Ştefan Lupaşcu şi Grigore Cugler/ Entretiens 

avec Mircea Eliade, Eugen Ionescu, Ştefan Lupaşcu şi Grigore Cugler, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 

1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

190 

fantastique ayant comme corollaire l`incognoscibilité du mystère dans les conditions de la vie 

sécularisée de notre temps. 

 Plus encore, Eliade a cru avec conviction à l`avenir de la littérature fantastique dans 

laquelle il a vu un genre révolutionnaire, raccordé aux grandes théories et découvertes 

enregistrées dans les sciences positives, mais aussi dans les mutations intervenues dans 

l`évolution du roman au XXe siècle. Ainsi, pour Eliade le fantastique représentait une manière 

nouvelle et inédite de retourner à la „dimension mythique, autonome et glorieuse de la 

narrationŗ, un genre à une forte dimension gnoséologique, capable d`incorporer le discours 

scientifique dans la tentative de donner sens à l`existence par le fait même de révéler les 

mystères qui ne cessent de nous inciter au-delà des frontières de la connaissance rationnelle.  

Le fantastique devient donc pour Eliade un genre discursif profondément significatif, 

capable d`innover le genre épique, proposant une nouvelle mythologie par le retour aux 

sources oubliées de l`imagination littéraire, une possibilité de réinvestir du sens la vie 

marquée par le vide existentiel de l`homme sécularisé de la contemporanéité. Représentant 

donc „une nouvelle mythologieŗ par son adaptation au besoin de sacré de l`homme sécularisé 

mais aussi aux découvertes enregistrées dans le domaine des sciences positives ou des 

sciences humaines (dont il considère l`épanouissement fondamental pour le XXe siècle : la 

psychologie, la sociologie, l`histoire des religions, l`histoire, la philosophie ou les expériences 

paranormales).  

Si la théorie du camouflage du sacré dans le profane représente une sorte de clé et en 

même temps un élément unificateur et intégrateur de l`œuvre, le fantastique équivaut à une 

technique de création capable de révéler, par des moyens spécifiques, l`essence des mystères 

qui nous entourent. Etant d`essence sacrée, le fantastique est aussi réinvesti intellectuellement 

et même philosophiquement comme formule de création à même de renouveler la littérature 

par l`assimilation des découvertes enregistrées au long des cinq dernières décennies.  

Genre moderne complexe, le fantastique est donc pour Eliade genre de prédilection 

pour investiguer sur le terrain littéraire les niveaux du réel à l`unité desquels l`homme ne 

cesse d`aspirer tant par la connaissance de type rationnel que par celle poétique et 

symbolique. Par le fantastique Eliade montre que il n`y a pratiquement pas d`antinomie entre 

le réel et le surnaturel, mais que, au contraire, les deux peuvent coïncider secrètement, pour 

peu de temps et de manière fulgurante. C`est par la superposition secrète des deux plans qu`on 

crée les prémisses de la constitution et de l`interprétation des sens car, tout comme Eliade 

l`affirme et le répète, le mystère du camouflage exprime en dernière instance le mystère de la 

condition humaine. 

Eliade s`est prononcé assez souvent sur ses écrits littéraires et notamment sur ses 

contes fantastiques considérant utile d`intervenir pour expliquer, pour interpréter ou même 

pour corriger des fois la réception critique considérée inadéquate de certains de ses contes. 

Cette tendance réflexive se fait voir en fait durant toute sa carrière littéraire, à partir des 

premiers écrits parus en Roumanie et jusqu`aux derniers contes rangés souvent par les 

critiques dans la catégorie des contes mythiques ou mystiques. Les textes littéraires sur 

lesquels il a décidé de se prononcer sont d`abord  les deux romans fantastiques écrits en 

Roumanie s`inspirant de la tradition fantastique roumaine (Eminescu) et de la tradition 

folklorique Mademoiselle Christina et Le Serpent (à ce temps-là, Eliade a même écrit une 

étude très importante intitulée Le Folklore comme instrument de connaissance publiée en 

1937), ensuite ses contes formant le cycle indien Minuit à Serampore et Le Secret du docteur 

Honigberger. Les contes écrits à Paris et surtout à Chicago jouiront également de 

considérations critiques énoncées spontanément ou en rapport avec la réception critique 

considérée inappropriée. C`est surtout le cas de la nouvelle Chez les Bohémiennes dont la 

réception a incité l`auteur à donner des explications intéressantes qui renvoient aussi à sa 

manière d`envisager la fiction en général. Les textes écrits en exil en marge desquels Eliade a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

191 

glosé sont donc: Chez les Bohémiennes, le Pont, Le vieil homme et l`officier, Les Fossés, In 

curte la Dionis, mais surtout le roman La Nuit de la Saint Jean qui présente aussi, entre autres 

dimensions, des éléments fantastiques.
3
 

Cřest dans Cahiers de lřHerne et dans Fragments dřun Journal quřEliade raconte 

l`histoire de l`écriture du roman Domnişoara Christina/Mademoiselle Christina et insiste sur 

sa conviction que les gens peuvent avoir aussi dřautres modes dřexistence que celle 

« incarnée ». L`anormalité qui intervient dans le roman sera lue et expliquée par Eliade (dans 

sa correspondance) par ce quřil appelle « la corruption du réel », une forme de contamination 

du réel (assimilé à la vie) par l`irréel, représenté par le vampire amoureux, mais aussi par la 

nostalgie inassouvie de vie ressentie par celui-ci. Ainsi, dans une lettre adressée à Ştefan 

Nechifor, l`auteur du drame lyrique en deux actes inspiré par le roman, Eliade note, à peu près 

50 ans après lřécriture : « mon personnage, Mademoiselle Christina, était la fille d`un boyard 

qui avait été tuée pendant les révoltes paysannes de 1907, qui retourne sans cesse aux lieux de 

son enfance, où elle n`avait pas réussi à vivre sa jeunesse. Évidemment, étant Řrevenantř, elle 

ne pouvait prolonger cette  Řfantomatiqueř et précaire post-existence que par le sang des 

animaux du manoir et du village. Mais ce n`est pas ce motif folklorique qui constitue le point 

de départ du drame, mais le fait que Mademoiselle Christina avait réussi à « corrompre », 

spirituellement parlant, une petite fille de dix à onze ans, Simina, sa nièce, avait donc réussi à 

communiquer avec elle de façon concrète, en lui apprenant de ne pas avoir peur de sa 

présence « physique ». Bien que encore enfant, Simina était devenue, grâce à cette expérience 

singulière, « mûre » de tous les points de vue. Cřest ainsi que, lorsque Mademoiselle Christina 

tombera amoureuse d`un des hôtes du manoir et essaiera de le séduire, en le séduisant d`abord 

dans le rêve, ensuite en le préparant à ne pas sortir du charme même pas après l`avoir réveillé, 

Simina va refléter exactement cette Řpassionř et se conduira envers Egor en femme adulte. Il 

ne s`agit pas de  précaution sexuelle ou autre - mais d`une condition absolument automatique 

engendrée par la corruption qui résulte du renversement des lois naturelles. Je me rendis très 

bien compte de  l`horreur  de ce personnage, mais cřétait ce que je voulais montrer : que tout 

retard contre la Nature, dans une condition paradoxale (un être « spirituel » se conduisant 

comme un corps vivant), constitue une source de corruption pour tous ceux qui l`entourent. 

Sous son aspect angélique, Simina cachait un monstre et cela pas à cause dřinstincts ou 

pulsions aberrants mais, au contraire, à cause dřune fausse spiritualité, du fait qu`elle vivait 

complètement dans l`univers de Mademoiselle Christina, un  esprit qui refusait d`assumer sa 

manière spécifique de vivre »
4
. 

L`élaboration du roman Le Serpent a été fascinante pour l`auteur qui l`explique dans 

l`Epreuve du labyrinthe : « La nuit, pendant deux ou trois heures, j`écrivais Le Serpent. 

Comme toujours dans mes histoires fantastiques, tout commençait dans un univers quotidien, 

banal. Un personnage, un geste, et peu à peu cet univers se transmue. Cette fois, c`est un 

serpent qui surgissait dans une maison de campagne où se trouvaient je ne sais combien de 

personnes… Je me mettais à écrire, chaque nuit, sans rien savoir d`avance. Je voyais le début, 

et puis, au fur et à mesure, je découvrais la suite. Evidemment, je savais beaucoup de choses 

sur le symbolisme du serpent. J`avais même écrit un article sur son rôle rituel et j`avais sur le 

sujet toute une bibliothèque a portée de la main-mais je n`ai pas eu la moindre tentation 

d`aller y chercher quelque détail. Quinze jours plus tard, le roman était fait. A la lecture des 

épreuves, j`ai été très étonné par la continuité et la cohérence du récit. Pourtant, tous les jours, 

à trois heures du matin, j`avais déposé devant ma porte la liasse de pages rédigées […].Mais 

ce qui m`étonnait davantage encore, c`était de ne découvrir dans mon Serpent aucun de ces 

                                                             
3 C`est surtout dans Fragments d`un Journal que l`auteur présente l`élaboration longue et difficile du roman. 

Nous ne nous proposons pas de commenter aussi ces notes, faute d`espace. 
4 Mircea Handoca Convorbiri cu şi despre Mircea Eliade/ Entretiens avec et sur Mircea Eliade, Bucarest, 

Humanitas, 1998, p. 220, (notre trad. RB). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

192 

grands symboles que je connaissais si bien. Aucune parcelle de mon savoir n`était passé dans 

cette œuvre d`imagination. En sorte que son symbolisme, qui ne répète rien de connu, est 

assez obscur, et-parait-il-assez réussi du point de vue de la fiction. Quand on est possédé par 

un sujet, la vision intérieure est sans doute nourrie de tout ce qu`on porte en soi, mais cette 

vision est sans aucune relation avec le savoir intellectuel des mythes, des rites et des 

symboles.»
5
 

Sur Le Serpent Eliade note aussi le 24 juin 1963 dans Fragments d`un Journal: « un 

jeune étudiant de Social Thought, Botinovici, vient me voir. Il avait lu Le Serpent en 

traduction allemande et avait été enthousiasmé. Il voudrait lire dřautres de mes œuvres 

„littérairesŗ, mais je ne lřy encourage pas. Nous parlons, cependant, de ma conception du 

fantastique en littérature. Je lui rappelle que cette conception prend ses racines dans ma 

théorie de „lřIncognoscibilitéŗ du Miracle- ou dans ma croyance quřaprès lřIncarnation, le 

„transcendantŗ se camoufle dans le monde ou dans lřhistoire et devient ainsi „incognoscibleŗ. 

Dans Le Serpent, une atmosphère banale et des personnages médiocres se transfigurent 

graduellement. Mais, ce qui venait dř„au-delàŗ, ainsi que toutes les images paradisiaques de la 

fin du récit Ŕ étaient déjà là, dès le début, mais camouflées dans la banalité de tous les jours 

et, comme telles, méconnaissables.
6
 

Quant au symbolisme et à la gestation du conte Le Serpent, c`est le Fragment 

autobiographique qui offre des éclaircissements. Eliade parle de lřabsence de toute 

collaboration consciente entre lřécrivain libre, lřérudit et lřinterprète des symboles dans le 

processus dřélaboration du conte : « par rapport au symbolisme du serpent, je disposais dřun 

matériel folklorique et ethnographique considérable, mais, malgré cela, je ne lřai pas consulté. 

Peut-être que, si je mřy étais appliqué alors, le symbolisme du Serpent aurait été encore plus 

cohérent, et lřinvention littéraire en aurait été gênée. Je ne le sais pas. Ce qui me semble 

intéressant est que, bien que «  jřeusse attaqué» un sujet si cher à l`historien des religions que 

jřétais, lřécrivain a refusé toute collaboration consciente avec lřérudit et lřinterprète des 

symboles, a tenu à tout prix à rester libre, à choisir ce quřil aimait et à refuser les symboles et 

les interprétations que l`érudit et le philosophe lui offraient toutes faites »
7
. Et Eliade conclut 

avec fermeté sur ce moment de sa création : « L`expérience du Serpent mřa convaincu de 

deux choses : 1.-que lřactivité théorique ne peut influencer de manière consciente et 

volontaire l`activité littéraire ; 2. Ŕque l`acte libre  de la  création littéraire peut, au contraire, 

révéler certains sens théoriques.  En effet, ce nřest quřaprès avoir relu Le Serpent en volume 

que j`ai compris que dans ce livre, jřavais résolu, sans le savoir, un problème qui me 

préoccupait depuis longtemps (depuis les Soliloques, 1929-32) et que jřai exposé plus tard, de 

façon à peu près systématique, dans le Traité»
8
. 13307. 

Les contes du cycle indien projettent le lecteur dans le fantastique le plus pur, croit 

Henri Claude Roquet. Interrogé sur la croyance quřil accordait aux faits racontés, Eliade 

répond sans hésitation : « Je crois dans la réalité des expériences qui nous font «sortir du 

temps » et « sortir de lřespace ». Ces dernières années, jřai écrit quelques nouvelles où il est 

question de cette possibilité de sortir de son moment historique ou de se trouver dans un autre 

espace, comme Zerlendi. En décrivant les exercices yogiques de Zerlendi, dans Le secret du 

docteur Honigberger, jřai donné certaines indications, fondées sur mes propres expériences, 

                                                             
5Mircea Eliade L`Epreuve du labyrinthe.Entretiens avec Claude Henri Rocquet, Paris, Belfont, 1988, pp.197-

198. 
6  Mircea Eliade Fragments d`un Journal, traduit du roumain par Luc Badesco, coll. Nrf, Paris, Gallimard, 1973, 

p. 427. 
7Mircea Eliade Fragment autobiografic/ Fragment autobiografique, Caete de dor reproduit dans Biblioteca 

Bucurestilor, Ianuarie 2007 Ŕ Anul X, Nr.1. 
8Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

193 

et que jřai passées sous silence dans mes livres sur le Yoga. Mais, en même temps, jřai ajouté 

des choses inexactes, justement pour camoufler les données réelles. »
9
 

A propos du Secret du docteur Honigberger, Eliade explique sa façon de désigner le 

narrateur et surtout son dessein de faire disparaitre toute trace du passage de celui-ci dans la 

maison de Zerlendi: « en décrivant les exercices yogiques de Zerlendi, dans Le secret du 

docteur Honigberger, jřai donné certaines indications, fondées sur mes propres expériences, 

et que jřai passées sous silence dans mes livres sur le Yoga. Mais, en même temps, jřai ajouté 

des choses inexactes, justement pour camoufler les données réelles. »
10

 Interrogé de nouveau 

s`il croit véritablement aux faits qui nous font sortir du temps et de l`espace, Eliade répond 

sans hésitation: «oui, dans le sens quřon peut avoir une expérience tellement « convaincante » 

quřon est oblige de la considérer comme réelle.»
11

 

Plus tard, en 1947, une note du Journal vase rapporter à la lecture de la nouvelle  Le 

Secret du docteur... par Pauwels. Ainsi, le 1 mars 1947 Eliade écrit : « Pauwels m`écrit que le 

Secret du docteur Honigberger l`a enthousiasmé et qu`il croit susceptible d`accrocher un 

vaste public: Ŗmais de la bonne façon, car vous offrez moins à la distraction qu`à la 

méditation ŗ. Mais la traduction de J.C. lui semble „ très en dessous de ce que l`on devine du 

texte original et dessert beaucoup l`ouvrage. Il y faudrait un style aussi élégant et serré que 

celui de Mérimée. Mais il ne comprend pas très bien la fin... »
12

. 

Eliade donne d`abord des détails sur l`écriture de la nouvelle In curte la Dionis dans 

Fragment d`un Journal  le 12 avril 1966, plus précisément sur l`idée du conte et sur le thème 

du labyrinthe et de l`amnésie: «un sujet de nouvelle commence à me passionner. Je m`en 

„voisŗ que le début, qui est assez mystérieux. Un homme arrive en taxi, entre pressé dans un 

hôtel à plusieurs étages Ŕet il s`arrête exaspéré. Il était venu rencontrer quelqu`un dont le nom 

lui échappe soudainement. Impossible de se rappeler. En vain le concierge essaie-t-il de 

l`aider: il rencontrait cette personne pour la première fois, il ne l`avait jamais vue et ne savait 

même pas quel était son métier. Le concierge lui montre le tableau avec les noms des 

locataires. L`inconnu hésite et finalement il a l`impression qu`un certain nom est bien celui 

qu`il cherche. Il le répète plusieurs fois, demande l`étage, le numéro de l`appartement et 

monte dans l`ascenseur. Arrivé au dernier étage, il se rend compte qu`il a de nouveau oublié 

et le nom et le numéro de la porte. Il a honte de descendre pour relancer le concierge. Il 

marche un peu au hasard dans le couloir. Le temps passe. Au bout d`un quart d`heure, il lui 

semble se retrouver à l`endroit d`où il était parti. Une amnésie étrange, pleine de surprises-car 

dans le vide laissé par l`oubli se faufilent toutes sortes de personnages irréels et des 

événements incompréhensibles se précisent.»
13

 

Le même conte În curte la Dionis est commenté par lřauteur par la transposition du 

mythe orphique renversé en littérature : « je relis În curte la Dionis - note Eliade - […] et je 

me demande ce quřon comprendra de cette nouvelle - et qui en comprendra. Le symbolisme 

de base en est évident (ou du moins cřest mon impression): cřest lřinversion du mythe 

orphique. Ce nřest plus Orphée qui descend aux Enfers pour ramener Eurydice à la vie mais 

cřest elle, la femme (Leana) qui le cherche, le trouve et le fait sortir dř« Enfer », cřest à dire 

quřelle le sauve de la perte de soi, de lřamnésie,  de lřaliénation dans laquelle Adrian 

                                                             
9Mircea Eliade L`Epreuve du labirynthe, ed. citée, p. 61. 
10Ibidem. 
11Ibidem. 
12 Mircea Eliade Fragments d`un journal, ed. citée, p. 62. 
13Ibidem, p. 517. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

194 

sřeffondre périodiquement). Mais combien dřautres « sens », à peine suggérés dans la 

nouvelle, ne sřajoutent au scénario mythologique bien connu ».
14

 

A propos de l`élaboration de la nouvelle  Pe strada Mântuleasa / Le vieil homme et 

l`officier qu`il considère son œuvre la plus libre et aussi la plus réussie, Eliade note en août 

1955: « j`ai commencé un long récit- Strada Mântuleasa - qui me passionne. Il m`arrive 

d`écrire huit à neuf heures par jour, comme dans ma jeunesse. Je me plonge insensiblement 

dans une mythologie bucarestoise, en hibernation depuis quinze ans»
15

.  

Eliade explique la signification de cette nouvelle par lřopposition de deux 

mythologies : la mythologie issue du folklore et celle du monde moderne : « j`ai voulu 

opposer deux mythologies : la mythologie populaire, la mythologie du folklore, qui est une 

richesse vivante et inassouvie pour le vieux professeur, et la mythologie du monde moderne, 

de la technocratie - celle-ci dépasse largement le cadre étroit de la police d`un État totalitaire, 

donc la mythologie des gens munis de logique et de toutes sortes dřinstruments. Ces deux 

mythologies sont mesurables réciproquement. La police veut déchiffrer le sens caché de ces 

histoires. Dans un certain sens, elle a raison, mais elle se résume à chercher un secret 

politique. Ces gens veulent déchiffrer l`autre univers, l`autre mythologie, à la lumière de leur 

propre mythologie. Ils sont incapables de s`imaginer qu`un sens pourrait exister en dehors de 

leur champ politique »
16

. 

Eliade se déclare dřaccord avec lřinterprétation donnée par H. Cl. Rocquet à ce conte 

voyant dans la nouvelle une allégorie de l`historien des religions qui reconstitue la mémoire 

des hommes mythiques et qui, par cette mémoire, les sauve : « Ainsi, toute mémoire serait 

une mémoire de l`origine et toute mémoire serait lumière et salut. Parce que rien n`est perdu, 

parce que, grâce au temps, au temps qui détruit et crée sans cesse, l`origine a acquis un sens. 

Nous verrions de la sorte comment l`histoire s`accomplit en herméneutique et 

l`herméneutique en création, en poésie. Il me semble que Zaharia Fărîmă est le gémeau 

mythique et le double fraternel de Mircea Eliade.»
17

. 

Une autre dimension de cette nouvelle est accentuée par lřauteur, celle de « parabole 

de lřhomme fragile. Fărîmă est le nom du vieil homme, cela veut dire en roumain « miette, 

fragment ». Or, c`est lui qui survit, et ce sont les puissants qui tombent. Cela veut dire au 

moins que celui qui sait raconter peut, dans certaines circonstances difficiles, se sauver ».
18

. 

De même, le conte en question pourrait être interprété aussi sous lřangle de vue de lřanamnèse 

comme moyen de récupération de la signification perdue. C`est la grille de lecture que 

propose Claude Henri Rocquet et que Mircea Eliade accepte, en relevant que celui-ci a touché 

le fond : « Rappelez-vous, dit Fărîmă.» Et les hommes se souviennent d`eux-mêmes. Par des 

chemins de fable, d`enfance, ils retrouvent leur vérité. Le vieil homme rappelle un temps qui a 

existé, le temps de l`école primaire, voici trente ans, mais il suffit de rappeler ce temps pour 

que, plus profond, surgisse le temps légendaire. En somme : sous l`histoire, le mythe ; et sous 

le mythe, la mémoire de l`origine.»
19

. En effet, dans une lecture politique, on devrait dire que 

Fărîmă s`insinue de manière consciente au ventre du Léviathan, n`étant donc pas une victime 

innocente, vu qu`il se propose de défier le monstre. Cřest pourquoi il devient le symbole de 

l`homme qui cherche le salut par le Logos, qui rappelle au monde amnésique du pénitencier 

généralisé la dimension oubliée du Logos. 

                                                             
14Mircea Eliade. Jurnal/Journal Ediţie îngrijită de Mircea Handoca, édition soignée par Mircea Handoca, 2 vol. 

Vol. 1 (1941-1969), vol. 2 (1970-1085). Bucureşti, Editura Humanitas, 1993, vol. 1, pp. 590-591. (notre trad. 

RB). 
15 Mircea Eliade Fragments d`un Journal, ed. citée, p. 226.  
16 Mircea Eliade  L`Epreuve du labirynthe, ed. citee, p. 207. 
17Mircea Eliade L  ̀Epreuve du labirynthe, ed. citée, p. 210. 
18Ibidem, p. 209. 
19Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

195 

Dans Journal Eliade se montre mécontent de la réception de sa nouvelle Chez les 

bohémiennes et note le 5 mars 1968 : « Je devrais écrire un jour un commentaire critique à 

propos des articles parus sur Chez les bohémiennes. J`ai l`impression qu`on n`en a pas saisi 

l`essentiel: cette histoire ne „ symboliseŗ rien, elle ne transforme pas la réalité immédiate par 

un chiffre. La nouvelle fonde un monde, un Univers indépendant de la géographie et de la 

sociologie du Bucarest des années 1930-1940. Il ne faut pas chercher à quoi se réfèrent les 

différents épisodes dans la réalité qui nous est accessible à nous ni ce que représente tel 

personnage ou tel autre. C`est la présentation du Univers nouveau, inédit, ayant ses lois 

propres- cřest cette présentation qui constitue un acte de création et non seulement dans le 

sens esthétique du terme. En pénétrant dans cet univers, en apprenant à le connaitre, à le 

savourer-quelque chose vous est révélé. Le problème qui se pose au critique n`est pas de 

déchiffrer „le symbolismeŗ du récit, mais-en admettant que le récit l`ait charmé, convaincu- 

d`interpréter le message caché par la réalité du récit (plus précisément ce nouveau genre de 

réalité que dévoile l`aventure de Gavrilescu.)»
20

. Et il revient sur le sujet cinq jours 

après : « Toujours sur Chez les bohémiennes. Une telle littérature fonde son propre univers, 

tout comme les mythes nous dévoilent la fondation des Mondes, des modes d`être (animal, 

plante, des institutions, des comportements), etc. C`est dans ce sens que l`on peut parler d`un 

prolongement du mythe dans la littérature: non seulement parce que certaines structures et 

figures mythologiques se retrouvent dans les univers imaginaires de la littérature, mais surtout 

parce que, dans les deux cas, il s`agit de création, c`est à dire de la création (=la révélation) de 

certains mondes parallèles à l`Univers quotidien où nous nous mouvons. Dans ma nouvelle, 

comme dans un mythe polynésien ou nord-américain, il y  a et il n`y a pas un monde „réelŗ, 

c`est à dire un monde où l`homme de tous les jours vit ou peut vivre. Mais, comme dans un 

mythe, Chez les Bohémiennes (et d`autres nouvelles du même genre) révèle des significations 

insoupçonnées, donne un sens à la vie „ de tous les jours. »
21

 

À propos de la signification de la nouvelle fantastique Un om mare, Matei Călinescu 

note dans son texte  Despre Ioan P. Culianu şi Mircea Eliade. Amintiri, lecturi, reflecţii/ À 

propos de Ioan P. Culianu et Mircea Eliade. /Souvenirs, lectures, réflexions : « dans une note 

sur une feuille volante, qui ne figure pas dans lřédition du Journal publiée par Mircea 

Handoca, Eliade écrit, le 30 juillet 1968 : « Jřai relu hier soir Un om mare. Étonné de 

découvrir que, interrogé sur ce quřil voyait, ce quřil pensait, ce quřil y avait là, Cucoaneş, le 

méganthrope, (il mesurait alors 6-7 mètres) répond : Tout est ! Et puis il montre le ciel, les 

arbres, la terre etc. Ontophanie. Il anticipe lřexpérience de A. Huxley, qui, après avoir pris de 

la mescaline et, après avoir vu, pour la première fois, que la chaise existe, et que les objets qui 

lřentouraient existent, etc. Jřai écrit la nouvelle en février 1945 quelques années avant 

lřexpérience de Huxley. Il est inutile dřexpliquer encore pourquoi. Cucoaneş avait eu la 

révélation ontophanique -universelle (entre parenthèses, j`ajoute, la nouvelle me semble 

purement et simplement extraordinaire.) »
22

. 

Sur le symbolisme de la nouvelle Le Pont Eliade écrit le 28 décembre 1963: « dans la 

nouvelle que je suis en train dřécrire (Le Pont), je voudrais faire comprendre jusquřà 

lřobsession son sens secret: le camouflage des mystères dans les événements de la réalité 

immédiate. Faire ressortir, par conséquent, lřambivalence de tout « événement », dans le sens 

quřun événement apparemment banal peut révéler tout un univers de significations 

transcendantes et quřun « événement » apparemment extraordinaire, fantastique, peut être 

accepté par ceux qui le vivent comme quelque chose qui va de soi et dont ils ne songent 

                                                             
20 Mircea Eliade Fragments d`un Journal, p. 550. 
21Ibidem. 
22.Matei Călinescu Despre Ioan P. Culianu şi Mircea Eliade. Amintiri, lecturi, reflecţii/ À propos de Ioan P. 

Culianu et Mircea Eliade. /Souvenirs, lectures, réflexions, Bucaresti, Polirom, p. 121.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

196 

même pas à sřétonner. »
23

. Quant au symbolisme du pont qui est à la base de la nouvelle, 

Eliade fait souvent des précisions concernant la signification de ce symbole comme espace de 

passage entre deux mondes. Ainsi, dans Fragments d`un Journal l`auteur réfléchit au 

symbolisme du Pont, des Portes et des Seuils et voit même la mort comme rupture de niveau 

entre la vie et l`au-delà. « Je rappelle le symbolisme du Seuil, le „passage de lřautre côtéŗ, la 

rupture de niveau: le passage dřun mode dřêtre à un autre. [...] La Mort.»
24

 

La nouvelle Şanţurile  /Les Fossés traite du thème du sabotage de l`histoire par les 

Roumains. La Formule appartient à Lucian Blaga et renvoie à l`attitude des Roumains qui au 

long de leur histoire ont tâché de faire face aux événements malheureux par l`inaction, par le 

sabotage. Sur la genèse de celle-ci, comme sur ses significations, Eliade note le 27 juin 1963: 

« La nouvelle Şanţurile et le sabotage de lřHistoire. Je reprends la nouvelle commencée il y a 

10 jours. Je lřintitulerai, probablement,  «Les Fossés». Je voulais dřabord lui donner un titre 

qui trompe le lecteur: « La bataille dřOglindeşti». En fait, la bataille avait eu lieu à quelques 

dizaines de kilomètres du village où les derniers survivants sont occupés à creuser les fossés 

pour trouver le trésor. Cřétait une façon de montrer comment « les Roumains ont saboté 

lřHistoire». A la veille de la catastrophe, lorsque tout sřeffondrait et que dřautres maitres se 

préparaient à occuper et à dominer le pays Ŕ mon village écoutait les conseils dřun vieillard et 

cherchait le trésor auquel il rêvait, lui, depuis près de 80 ans. »
25

.  

De façon évidente, nous croyons que ces brèves considérations de lřauteur, 

occasionnelles ou non, sur ses propres créations fantastiques sont des références critiques qui 

mettent les accents considérés nécessaires en vue de la compréhension et de  l`interprétation 

de ses contes. Nous trouvons que les plus intéressantes sont celles dans lesquelles Eliade nous 

offre des éclaircissements sur sa poétique fantastique et aussi de possibles pistes de lecture, 

comme cřest le cas du Serpent, du Vieil Homme et l`officier et de Chez les bohémiennes.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Mircea Eliade L`Epreuve du labyrinthe.Entretiens avec Claude Henri Rocquet, Paris, 

Belfont, 1988. 

Mircea Eliade la revue Rampa, 7 dec. 1935 

https://www.google.ro/search?q=Rampa+,+7+dec+1935&rlz=1C1JRYI_enRO709RO

709&tbm=isch&tbo=u&source=univ&sa=X&ved=0ahUKEwib8fSkhYLZAhWRe8A

KHVtaBqoQ7AkINw&biw=1366&bih=662. 

Mircea Eliade Fragments d`un Journal, traduit du roumain par Luc Badesco, coll. Nrf, 

Paris, Gallimard, 1973. 

Mircea Eliade Fragment autobiografic/ Fragment autobiografique, Caete de dor 

reproduit dans Biblioteca Bucurestilor, Ianuarie 2007 Ŕ Anul X, Nr.1. 

Mircea Eliade L`Epreuve du labyrinthe, Paris, Belfont,1988.  

Mircea Eliade. Jurnal./Journal, Ediţie îngrijtă de Mircea Handoca, édition soignée par 

Mircea Handoca 2 vol. Vol. 1 (1941-1969), vol. 2 (1970-1085). Bucureşti, Editura 

Humanitas, 1993, vol. 1. 

Monica Lovinescu Intrevederi cu Mircea Eliade, Eugen Ionescu, Ştefan Lupaşcu şi 

Grigore Cugler/ Entretiens avec Mircea Eliade, Eugen Ionescu, Ştefan Lupaşcu şi 

Grigore Cugler, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1992. 

Mircea Handoca Convorbiri cu şi despre Mircea Eliade/ Entretiens avec et sur Mircea 

Eliade, Bucarest, Humanitas, 1998. 

                                                             
23 Mircea Eliade Fragments d`un Journal, p. 443. 
24Ibidem, p. 370. 
25Ibidem, p. 428. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

197 

Matei Călinescu Despre Ioan P. Culianu şi Mircea Eliade. Amintiri, lecturi, reflecţii/ 

À propos de Ioan P. Culianu et Mircea Eliade. /Souvenirs, lectures, réflexions, 

Bucuresti, Polirom, 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:57 UTC)
BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

