
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

137 

THE MEANINGS OF THE MYTH OF EDEN IN THE LYRICAL POETRY OF 
LUCIAN BLAGA 

 

 

Ion Popescu Brădiceni 
Assoc. Prof., PhD., ”Constantin Brâncuși” University of Tîrgu-Jiu 

 

 
Abstract:In Lucian Blaga's vision, the Eden myth is a permanent of Romanian literature, thus his 

attitude is to assure its continuity and at the same time its discontinuity: that qualitative rupture, 
revolutionary, produced by the adhering to the formula of expressionist lyric. That is why creation is 

and will be a continuous search for the first age, of loneliness and his lull, a solemn return to the 

powers of the beginning. There is always the reinvestment of aspiration to reduce the convention of 
language, Ŗthe lieŗ with magical functions, according to which the restoration of of the golden age 

could be possible, especially when the decisive function of the Eros intervenes in Blaga's mythology. 

The reinvented Eros in human beings will always have a regenerating role and constitutes a factor of 

the Ego's transfiguration . Thus, in Lucian Balga's conception , lyrical poetry is Paradise. The poet, a 
searcher of self, rediscovers Ŕ inside him Ŕ his ontological heaven, under the form of pure art. The 

special duration of Blaga's poetry is the hardness of fable, a dream of humanity, aspiring to become 

scriptural reality. 
The poetic merit of Lucian Blaga is that he would have strayed the exclusive interest in the facts of 

conscience into the direction of organic life and of the ancestral subconscious and that he recalled to 

life the irrational of the popular ethos though poetic scholarship , also reclaiming his right to tackle 
the lyrical problem, of searching for God. His poetry, in its entirety includes, thus, in divergent ways, 

the modern preoccupation for life's illogical and irrational hidden meanings, but also the just as 

modern metaphysical unrest, anticipating trans-modernity and the new paradigm of trans-modernism 

on Romanian soil.   

 
Keywords: unraveling, beginning, magic, paradise, mystery 

 

 

1. MITUL EDENIC – UN MIT PERMANENT AL LITERATURII ROMÂNE 

Toposul edenic este un topos circumscris de un mit primordial, în care şi ideile sunt 

primordiale. Dar a devenit toposul edenic şi un mit permanent al literatorii române, în care 

corpusul de idei s-a permanentizat de asemenea. În Thracia străveche au existat un mit al 

Cerului şi un mit al Pămîntului, străbătute de boarea de la Eleusis, unde vechii greci celebrau 

misterele doctrinei sufletului nemuritor. [1]  

Avîndu-şi propriul zeu, pe Zalmoxis, thracii hiperboreeni aspiraseră, legitim, la 

puritate şi la perfecţiune, la o putere spirituală superioară. Cum? Prin teribila legare a ideii 

morţii de ideea absolutei fericiri. Reintrată în neantul însuşi, fiinţa omului fuzionează cu 

spaţiul supremei armonii, cu toate atributele infinitului. Ca să aibă acces în paradis, sufletul 

omului trebuie să se libereze de materie, prin delir, prin extaz, printr-un exces de viaţă 

profundă. 

În marile poeme româneşti, descrierea raiului păstrează amintirea paradisului visat de 

thraci, ca pe un ospăţ perpetuu, într-o muzică lină, ritualică, sacralizantă. Thracia zăpezii de 

pe munţi şi a mării de la bază a creat un convoi de legende mereu reinterpretate. Existenţa 

fiind o durere, moartea o salvează şi-i redă bucuria existenţei totale, în lumină, ca suflet etern. 

 

2. URCAREA ÎN CUVÎNT ŞI SALVAREA LIMBAJULUI  

DE „MINCIUNĂ” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

138 

 

Lucian Blaga a fost un copil cu „semnŗ, şi scriind „semnŗ, îi dăm cuvîntului înţelesul 

de „tot ce era în stare să stîrnească în oameni sentimentul sacrului"[2]; de „manifestări ale 

autorevelării sensibile a sacruluiŗ. Acest semn Ŕ citez: „Începuturile mele stau sub semnul 

unei fabuloase absenţe a cuvîntuluiŗ[3] Ŕ apare simptomatic de la început de drum ca tăcere 

iniţială ce-şi rostea, totuşi, comunicarea cu lumea prin lumina din ochi, care transgresa 

orizontul, dezvoltînd transorizontul.   

A se observa că povestea plină de penumbre a instalării în logos începe, desigur, prin 

cuvîntul fabulos: „înfiinţareaŗ limbajului, făptuirea acestuia sunt evenimentele care decid 

sensul existenţei şi, dincolo de aceasta, trasează calea de acces în lumea cealaltă, în fabulosul 

miturilor şi al arhetipurilor. „Intrareaŗ în cuvînt este o iniţiere în misterele unui univers străin 

de „existenţa cursivăŗ a fiinţei şi, totodată, uimita descoperire a unui cod secund „pe 

coordonatele căruia eul părăseşte definitiv starea embrionarăŗ [4]. Fiinţa omului iese din Eden 

ca să se confrunte cu propria sa formare, ca să aibă acces la real, dar şi normă care îşi conţine 

limitele. 

Urcarea în cuvînt este însoţită de o „stranie detaşare şi un sentiment de ruşinareŗ Ŕ îl 

citez din nou pe Lucian Blaga Ŕ provocate, aceste stări, de lucida conştientizare a „minciuniiŗ 

logosului, copilul intrînd în cuvînt prin luarea în posesie a „păcatului originar al neamului 

omenescŗ. Fiul mamei devine Fiul cuvîntului. Povestea făptuirii acestuia este istoria instalării 

convenţiei limbajului. Şi se caută deja salvarea din ea prin pierderea privirii înspre zare, 

înspre Munţii Apuseni, dincolo de care nu s-ar mai afla decît povestea, deci un alt fel de 

limbaj, imaginar, dezvoltat pe linia de vis ce separă aceste lumi. Pe această linie de vis, se 

ivesc: creaţia, poezia, filosofia, hermeneutica. 

Salvarea o mai poate da şi trăirea prin contopire a „vieţii de plaiŗ, prin identificare cu 

acest peisaj arhetipal, paradiziac, transferat din istorie şi social în mitic şi arhaic, din profan în 

sacru, din natură în cultură. „Urcînd în cuvîntŗ, eul narator  îşi asumă „păcatul originarŗ; se 

autosesizează de părăsirea spaţiului paradisiac al comunicării directe (prin tăceri expresive şi 

prin lumina ochilor), al absenţei  „minciuniiŗ şi păcatului. De aceea creaţia va fi o continuă 

căutare a vîrstei dintîi, a singurătăţii şi acalmiei sale, o întoarcere solemnă spre puterile 

începuturilor.[5] 

Vom întîlni şi năzuinţa de a reduce limbajului convenţia,  „minciunaŗ prin reînvestirea 

lui cu funcţii magice. Aceste începuturi sunt circumscrise de Lucian Blaga în orizontul-fundal 

denumit metaforic „timpul-cascadăŗ. 

3. „TIMPUL-CASCADĂ ŞI IMAGINAREA UNUI AGENT TRANSCENDENT” 

Astfel, „timpul-cascadăŗ Ŕ şi aici îl citez pe filosof Ŕ „reprezintă orizontul unor trăiri 

pentru care accentul supremei valori zace pe dimensiunea trecutului. Timpul, prin el însuşi..., 

înseamnă cădere, devalorizare, decadenţă. Clipa, ce vine, este...oarecum inferioară clipei 

antecedente. Timpul-cascadă are semnificaţia unei necurmate îndepărtări în raport cu un punct 

iniţial, învestit cu accentul maximei valori. Timpul e prin însăşi natura sa un mediu de fatală 

pervertire, degradare şi destrămare..! Omenirea se depărtează cu fiecare pas, cu fiecare clipă, 

de starea originară, care a fost nu numai o stare de fericire, ci şi o stare de firească 

superioritate... Potrivit acestei viziuni, tot ce are întîietate în timp se bucură şi de întîietate 

ierarhică într-o scară de valori.ŗ  

E adevărat că acelaşi orizont al „timpului-cascadăŗ îl găsim şi în vechile mitologii, 

care...eroizează şi divinizează leatul începuturilor, al lumii, al omenirii, al aşezămintelor, al 

cetăţilor. De pe acest fundal al timpului-cascadă se desprind mitul genezei şi cel al 

paradisului, despre o mare lumină presolară şi despre omul imaculat de la început. 

Într-un sens, acelaşi orizont îl întrezărim, bunăoară, şi în metafizica platonică, după 

care lumea umbrelor, atinsă de imperfecţie şi crestată de urîţenie, e precedată de lumea 

ideilor, singura realitate neaoşă, singura existenţă fără pată. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

139 

Cea mai accentuată expresie şi-a găsit-o însă acest orizont totuşi  în neoplatonism şi în 

gnosticism. Fie că puterile cosmice sunt imaginate ca elemente impersonale, fie că sunt 

închipuite sub formă personal-ipostatică, ele sufăr degradarea în ordinea în care emană sau se 

nasc:  sus de tot, sau la început, e spiritul pur, vin pe urmă logosul, sufletul sensibil, sufletul 

vegetativ, materia; sau aceleaşi puteri închipuite ipostatic: Dumnezeu, cetele spiritelor 

superioare, cetele mijlocii, inferioare, apoi oamenii şi animalele, apoi plantele şi mineralele;  

aceeaşi   ierarhie şi cascadă poate fi privită şi sub aspect spaţial: sus stă neclintit punctul divin 

supracosmic, din el emană razele logosului, acestea îmbrăţişează sfera ideilor, în sfera ideilor 

intră ca tot atîtea globuri mai mici cerul astral, sfera planetelor: supuse tuturor sunt lumea 

sublunară, aerul, pămîntul, omul, materia.[6] 

Reacţionînd împotriva unei asemenea viziuni demoralizante, omul a sperat mereu să 

anuleze efectele dezastruoase ale timpului prin utilizarea unei tehnici rituale sau prin 

survenirea unei minuni, fie prin întruparea unui mare salvator cosmic ori prin magia supremă 

a unui ritual omnipotent, în ultimă instanţă prin imaginarea unui agent transcendent, înzestrat 

cu darul de a inversa sau de a restaura direcţia timpului. 

4. DE LA VERGILIU LA BLAGA, ÎNTRU RESTAURAREA EVULUI DE AUR 

Opera poetică [7]  este cea mai în măsură să  ne ofere semnificaţiile mitului edenic în 

lirica lui Lucian Blaga. George Călinescu, un pionier al interpretărilor blagiene, schiţînd un 

portret al poetului şi al dramaturgului născut în Lancrăm, observă panteismul bucolic al 

discursului, concepţie filosofică monistă care identifică divinitatea cu întreaga natură, o natură 

pastorală virgiliană, în care, prin iubirea intelectuală - a filosofiei - al cărei rod e înţelepciunea 

„care nu e intelect pur, ci intelect şi act, unite Ŕ virtuteaŗ [8], împărăţia lui Dumnezeu e 

realizabilă pe pămînt, prin domnia dreptăţii şi a păcii, făcîndu-i pe oameni virtuoşi şi fericiţi. 

Ca şi la Vergiliu, la Lucian Blaga mitologia se dovedeşte a fi în plină vigoare: nu un simplu 

colorit, ci adevăratul motor al povestirii. 

La Vergiliu, zeii oferă tihna în schimbul jertfirii mielului pe altar, „turmele umbra, 

răcoarea o catăŗ[9],  „sub un soare-arzător, răsună tufişele de greieriŗ, „albe cad flori de 

mălin, afinele negre-s culeseŗ,  „Pan primul trestii cu ceară să se unească mai multe a învăţat 

şi Pan are în grijă şi turme şi-oieriiŗ, văile sunt presărate şi populate cu crini, cerbi, păstori, 

nimfe, naiade, violete, maci, narcişi, mărar, măceşi, ierbi parfumate, gălbenele, castani, 

pruni,lauri, mirt, ulmi, viţă de vie. În spaţiul bucolic vergilian, „ de lapte acasă aduce-vor 

caprele pline ugereŗ, "cîmpii pe-ncetul de fragede îngălbeni-se-va spice,/ şi-n neîngrijite 

roşind atîrna-vor tufişele struguri,/ tarii stejari picura-vor o miere înrouratăŗ[10], „tot produce-

va toate pămîntulŗ, „chiar şi vînjosul pe tauri din juguri va scoate plugarulŗ, „Pan chiar, cu 

Arcadia arbitru, ar declara că învins eŗ de s-ar întrece cu poetul ş.a.m.d. 

Altfel scris, evul de aur al umanităţii se reinstaurează, un nou neam de aur răsare, 

„pruncul a zeilor viaţă primi-va, cu zeii vedea-va amestecaţi pe eroiŗ. Am dezvoltat această 

sugestie călinesciană prin metoda hermeneutică, tocmai pentru a putea intercepta un Lucian 

Blaga pe care vom încerca a-l decripta conform unui cod de ultimă oră: o teologie a 

transmodernităţii al cărei efort transdisciplinar este îndreptat spre ambiguităţile generate de 

diversitatea de idee ce înconjoară omul modern şi asaltul continuu al ereziei împotriva 

Cuvîntului Divin. [11] 

În monumentala sa „Istorie...ŗ[12], G. Călinescu, referindu-se la Nichifor Crainic, 

emite judecata că acesta are „nostalgia paradisuluiŗ, adică a „cetăţii eterne, ageografice şi 

atemporaleŗ( pag. 873). Un asemenea loc pare să fie, în poezia lui Lucian Blaga, legendara 

Eutopia, insolita Arabida, fericita Arcadie, al căror „peisaj transcendentŗ face trimitere la 

"mirajul unei ţări mitice"[13], la „loc favorabilŗ, propice germinării, creşterii, pămînt 

primitor, patrie-grădină paradisiacă( din greacă : eu- bine; topos-loc), atît în sensul obişnuit, 

cît şi în acela de topos al poeziei, patrie a devenirii şi creşterii seminţelor-cuvinte.ŗCultul 

naturiiŗ dobîndeşte substrat cosmic, impulsiuni macrocosmice, dezvăluindu-i poetului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

140 

dimensiunea nemărginirii şi aducîndu-l în postura unui zeu reînviat( a se înţelege un 

Dumnezeu liber de propria sa condiţie degradată, înstrăinată de om, abstracţiune, deus otiosus 

- zeu creator îndepărtat de creaţia sa), într-o „eră nouăŗ, în cinstea căreia „rostirea îmbracă 

acea formă de toast, compus din cuvinte augurale ce alcătuiesc un nobil excelsiorŗ. „Un măr 

cu carnea egală şi suavă peste totŗ, opera poetică antumă abundă în spiritualizări şi stilizări, în 

aureolări ale fiinţelor cîmpeneşti, fenomene de lumină şi angelic, izbucnind în pacea agrestă 

în care murise Pan. Toate ne dau o derivaţie bizantină a vechiului panism, încă sălbatică şi 

rurală, pe care am numi-o bucolic creştin, rusticitatea care „se eterizează fără să se distrugăŗ. 

În „Paşii profetuluiŗ, Blaga are în plus faţă de Vergilius trăirea pastorală în toată intensitatea 

senzaţiei şi cu un sens metafizic, căci Ŕ îl citez tot pe G.C. Ŕ „Mai mult decît o amintire 

mitologică, Pan este în bucolica lui Blaga o întrupare a voluptăţii de a participa la toate 

regnurile, de a surprinde mai cu seamă măruntele mişcări vitaleŗ. În acest panteism extatic şi 

extactic, trupul colaborează cu visul, miracolul anonim al universului trece în mit creştin, 

flora şi fauna se fac mai ascetice, mai simbolice, aproape mistice, dezvoltîndu-şi latura de 

sacralitate, încercate de nostalgii fără nume. Orizontul are luminişuri spirituale, totul este 

cîmpenesc, idilic, material, sediul profan al sacrului, căci Ŕ scrie Mircea Eliade [14] „la 

începuturiŗ, Fiinţele divine sau semidivine îşi făceau lucrarea pe pămînt... Omul doreşte să 

regăsească prezenţa activă a zeilor, doreşte să trăiască în Lumea proaspătă, curată şi puternică, 

aşa cum a ieşit ea din mîinile creatorului. Nostalgia perfecţiunii începuturilor explică în mare 

parte întoarcerea periodică in illo tempore . S-ar putea spune, în termeni creştini, că este vorba 

de o „nostalgie a paradisuluiŗ... Însă Timpul mitic pe care omul se străduieşte să-l 

reactualizeze periodic este un Timp sanctificat de prezenţa divină. Putem spune că dorinţa 

omului de a se afla în prezenţa zeilor şi într-o lume desăvîrşită(abia născută) corespunde 

nostalgiei stării paradiziace. O mare inocenţă cuprinde pe toate făpturile şi totul e plin de 

miracol şi de aşteptare, senzualitatea se împerechează cu serafismul. 

În "Lauda somnului" procesul de spiritualizare( poetul se opreşte la mijloc între cer şi 

pămînt - atitudine eretică - şi pipăie concretul lăsîndu-se nostalgizat de spirit) e mai înalt şi 

poetul cade într-o nostalgie edenică, într-o lîncezeală numită „tristeţe metafizicăŗ, încercînd să 

depăşească spaţiul terestru, să evoce un "peisaj transcendent" şi mai ales să depăşească 

momentul biografic, să intre în fondul ancestral, transbiografic. Iar mediul potrivit sustragerii 

de sub orizontul solar şi intrării în metafizic este somnul, „stare Dumnezeiascăŗ, de " tandră 

osmoză-identificare cu fondul primarŗ[15], numai pe această cale fiinţa scăpînd de boală, de-o 

tînjire argheziană, de-un spleen pe care şi îngerii l-au contactat. Exact ca în „Heruvim 

bolnavŗ, raiul cunoaşte putrefacţia; ceea ca rămîne strict personal în „Paradis in destrămareŗ 

este latura pictural-stilistică, abundenţa de îngeri, înlocuirea prin ei a oricărei figuraţii umane, 

care dau un fel de convenţie graţioasă. „Paradisul în destrămareŗ Ŕ subliniază Marin Mincu Ŕ 

echivalează cu o decădere a cunoaşterii de orice fel. Paradisul în concepţia blagiană era cel 

panic, în care făpturile ţineau loc  de cuvînt, se autoreprezentau, fiind ele însele semne. 

Degradarea semnelor instituite univoc este simultan o destrămare a fiinţei, „Semnul 

paradisiacŗ, „tainaŗ şi „minuneaŗ iniţială a „coroleiŗ lumii, cunoaşte trepte descendente. 

„Paradisul în destrămareŗ este în fond lumea textualizată: „Lumea biblică sau mitică este 

lecturată în negativ, trecînd din registrul consacrat, acela al sensului univoc, la registrul 

semanticităţii ambigui.ŗ[16] 

5. PRIN PRISMA FILOSOFIEI, CI NU PRIN ACEEA A ORTODOXIEI 

În ziarul "Viaţa", din 26 mai 1942, într-un interviu, Lucian Blaga îşi precizează 

atitudinea faţă de ortodoxie,(în urma nedumeririlor cu care o carte precum "Religie şi spirit" a 

fost întîmpinată de către cercurile bisericeşti), în aceşti termaai: „E o confuzie care se face 

identificîndu-se ortodoxia cu românescul, cînd de fapt ortodoxia nu este decît o parte în acest 

românesc. Este o religie care a fost asimilată de spiritualitatea românească, originea ei fiind 

grecească şi bizantină. Spiritualitatea românească e mult mai largă, mult mai bogată. NU se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

141 

poate face o privire asupra acestei probleme subordonîndu-te ortodoxiei Ŕ această privire 

trebuie făcută cu ochiul clar al filosofului, care se situează în afară de orice constrîngere; 

pentru a avea o impresie de ansamblu. Or, cred că s-a putut vedea din toată opera mea 

filosofică de pînă acum că felul meu de a gîndi este profund românesc. Deci, lucrarea de care 

vorbesc nu poate fi neromânească, pentru că nu este privită prin prisma ortodoxiei, ci prin 

aceea mai largă a filosofiei.ŗ 

O primă poziţie intransigentă, căreia prea puţin îi găsim justificare, o luase Dumitru 

Stăniloaie[17], în 1942, într-un studiu polemic răstălmăcitor, aproape regretabil, care, parcurs 

pe îndelete, mi-a lăsat un gust amar. Iată, spre edificare, concluzia finală: „ E o mare durere 

pentru noi că domnul Lucian Blaga a zădărnicit posibilitatea ca creştinismul şi în special 

ortodoxia românească să poată arăta în Domnia sa un exponent al lor, un luminător al unor 

taine fermecătoare ale lor. Pierderea e simţitoare şi pentru neam şi pentru ortodoxie, dar mai 

mare este pentru domnul Lucian Blaga, a cărui filosofie ar fi putut fi transmisă din veac în 

veac în legătură cu ele. În ipostaza în care s-a dezvăluit acum, nici neamul nici ortodoxia nu-l 

mai pot urma, căci nu se mai recunosc în ea. Să sperăm totuşi că se va întoarce. Istoria 

cugetării omeneşti mai cunoaşte asemenea întoarceri vivificatoare şi mîntuitoare.ŗ 

Da. Cu Blaise Pascal s-a petrecut un asemenea fenomen: în noaptea de 23 noiembrie 

1654, o fulgerătoare „conversiuneŗ ca urmare a unei crize de dezgust faţă de lume. Dar Blaise 

Pascal s-a despărţit de filosofia scientistă ca să adere la textul sacru, ce relevă un alt tip de 

cunoaştere imanentă, gînditorul declarînd supunerea sa totală faţă de legile credinţei 

codificate de evanghelie, nu faţă de decriptarea raţională a sensului existenţei unui salvator al 

lumii, fie el chiar de origine divină[18]. Savantul şi credinciosul, filosoful şi apologetul 

religiei creştine s-au separat iremediabil şi definitiv,rupîndu-l în două pe gînditor şi lumea sa, 

care-i alcătuiau de fapt fiinţa integrală, îmbolnăvită, dereglată psihic, masochist, fireşte pentru 

a atinge un grad supraomenesc, de puritate hialină. 

Dimpotrivă, Lucian Blaga a demonstrat forţă morală, a evitat stările de anxietate 

existenţială, n-a degenerat în oboseala trăirii fără certitudini, nu s-a speriat de o viaţă lipsită de 

sprijinul acordat de graţia chemată cu atîta stăruinţă, nu şi-a încins corpul cu o centură plină 

de cuie, ca să nu-şi poată întoarce privirea atrasă poate involuntar de farmecul feminin. „Au 

contraireŗ, Lucian Blaga are un cult al erosului, „este şi un poet solar al iubirii, fixată...într-un 

spaţiu dominat de duhul înverzirii. Cîntecul erotic se pierde în extazul contopirii într-o 

geologie purificată pînă la transparenţăŗ[19]. Cuplul de îndrăgostiţi a fugit din cetate, unde 

legea şi morala funcţionează, şi se refugiază în mijlocul naturii calme, edenice, purificatoare.  

Poetul se arată mai puţin preocupat de semnele transcendentului şi mai mult de 

imaginile unei naturi euforice. Ca în opera lui Dante, dragostea animă totul, evadează (reflex 

expresionist) într-o bucolică dogoritoare şi este declarată, solemn „singurul triumf al 

vieţii/asupra morţii şi ceţiiŗ (Epitaf pentru Euridike), sub vraja ei poezia este mai vie, „o fată 

frumoasă e o fereastră deschisă spre paradisŗ, în timp ce „mai verosimil decît adevărul e 

cîteodată un visŗ. Într-o parabolă( A fost cîndva pămîntul străveziu) poetul avansează o 

ipoteză cosmogonică: pămîntul, cîndva translucid „în sine îngînînd izvodul clar şi viuŗ, şi-a 

pierdut atributele luminozităţii, întunecîndu-se „ lăuntric ca de-o jale, de bezne tariŗ, cînd 

păcatul şi-a făcut „pe subt arbori caleŗ. Numai puterea iubirii îl readuce în starea iniţială. De 

altfel în postume, totul devine foc, flacără, diafan, paradisiac.  

Paradisul bucolicii blagiene este alb. Albul blagian este o culoare a iniţierii, a 

revelaţiei, a stării de graţie, a transfigurării care uluieşte. Este „simbolul renaşterii împlinite, al 

consacrăriiŗ şi are „o valoare idealăŗ semnalizînd mutaţiile fiinţei: moartea şi renaşterea[20]. 

Ion Pop [21] se numără printre exegeţii care a prins funcţia hotărîtoare a erosului în 

mitologia blagiană. Acesta constituie un factor de transfigurare a eului, în procesul simbolic 

de restaurare a condiţiei adamice, paradisiace. „Erosul reînviat în fiinţa umană va avea în 

permanenţă o funcţie de regenerareŗ, exprimînd năzuinţa de dezmărginire, de integrare a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

142 

fragmentului uman în Totul cosmic. După cum se poate observa, cadrul peisagistic în care se 

reconstituie sentimentul iubirii pierdute este edenic, este o „geografie mitologicăŗ, în care 

înaltul şi adîncul comunică, celestul şi teluricul se întrepătrund, uman şi cosmos se unifică 

prin reciprocă oglindire. Totul aparţine însă unei reverii a trecutului, este obiect al nostalgiei. 

Căci cuplul a fost exclus din edenul însufleţit de eros, eul însingurat, încins de tristeţe, poartă 

pe umăr „coasa tăgăduireiŗ, iar noul Adam şi noua Evă acuză un sentiment al neîmplinirii şi 

alienării. Comuniunea cuplului este regăsită doar într-un spaţiu arhaic Ŕ un echivalent al 

paradisului pierdut (Sufletul satului). Tot erosul devine energie transfiguratoare, capabilă să 

restituie eului poziţia de axis mundi. Perechea adamică îşi reintră în durata edenică în „joia 

foculuiŗ (timpul median, central) şi în „amiaza loculuiŗ (spaţiul paradisiac). Şi iarăşi iubirea 

este aceea care ajută limbajul poetic să redevină un fel de limbă adamică, păstrînd 

prospeţimea şi adîncimea de sens a întîielor cuvinte prin care Adam identifica lucrurile în 

spaţiul paradisiac. Verbul dobîndeşte valori magice, iar poezia este atunci un descîntec în care 

forţa cuvîntului asigură pătrunderea spre adîncurile de obîrşie, Iată tot atîtea „deschideri ale 

eroticii blagiene către orizonturi ale împlinirii convergînd în miticul spaţiu paradisiacŗ Ŕ îl 

citez iarăşi pe Ion Pop Ŕ asupra cărora se apleacă, cu aceeaşi aplicaţie teoretică, şi Eugen 

Todoran.[22] 

Dislocînd mitul în esenţa omenescului, Blaga optează pentru inversiunea sacrului cu 

profanul, Iar principiul central ai dislocării este Erosul ca principiu cosmic totalizator în 

structura generală a mitului antropogonic. Erotismul lui Blaga este cel al spiritului modern. 

Pentru el iubirea apare ca o „viziune poetică întreţinută de miturile iubirii, ca o tensiune între 

om şi Dumnezeuŗ, ca întemeietoare a omului într-un mit antropogonic după legile firii, „legea 

iubirii fiind o lege a naturii, ce mereu se reînnoieşte în ciclurile ei cosmiceŗ. „Focul iubirii 

este însoţit de o intenţie de purificare, ca orice simbol care gravitează în jurul ascensiunii sau 

al luminii, cum susţine Gilbert Durand[23], în aşa fel că toate practicile ascensionale sunt în 

acelaşi timp tehnici de transcendenţă şi practici de purificare. „Iubirea este destinul uman al 

unei eterne întoarceri, în care începutul şi sfîrşitul coincidŗ. „Iar dacă, în dialectica legii 

universale întemeiate pe acelaşi mit al schimbării naturii, menţinem din fondul dionisiac al 

orphismului explicarea dualităţii naturii umane, reunificată prin iubirea ca factor cosmic 

totalizator, în cele două feţe ale devenirii vom avea axul lumii, al cărui capăt de jos este 

„foculŗ pămîntului, iar cel de sus este „luminaŗ cerului.ŗ 

6. POEZIA ÎNSĂŞI – UN PARADIS 

Arta poetului rămîne cel mai pur exerciţiu al gîndului de-a se fi întrupat în poezia 

„purăŗ. Adică, răstălmăcesc eu însumi, poezia însăşi, al cărei nume evocă un paradis de 

alambicuri, retorte, laboratoare, de secrete magii albe, insuflate de divinitate. Idealul 

paradisiac înseamnă, finalmente, dor de frumuseţe, de arhetipuri, înseamnă înseninare a 

gîndului, după experienţa tragică a unui paradis în destrămare, expurgare a liricului de 

vanităţi, futilităţi, exteriorităţi. 

Poetul, căutător de sine, redescoperă - în sine - acest rai ontologic, printr-un sacerdotal 

act de iniţiere, reluată obsesiv din nostalgia originarităţii şi din aspiraţia spre o lume perfectă, 

gen utopie. Poezia exprimă lumea în cea mai senină şi mai abstractă formă a ei. Ea se întoarce 

în acele regiuni ala nemuririi, de care sufletul îşi mai aduce aminte, regiuni unde omul 

adamian se bucura de privilegii qasidivine, contemplînd Ŕ zis-a Platon Ŕ acele esenţe perfecte, 

simple, calme şi fericite şi fiind, el, limpede, liber de corpul-mormînt.  

Cît misticism este în arta poetului? Contemplarea extatică, religioasa reculegere pe 

pragul de templu al universului nu e propriu-zis misticism. E încercarea omenescului de a-şi 

imagina, de a-şi apropia, de inteligenţa sa, spaţiul esenţial de dincolo de viaţa ca timp, e 

dreptul ontologic de a se ridica la măsura ideală a universului. Sau cu vorbele lui Ion 

Barbu[24], principiul poeziei conceput „ ca o spiritualitate a vizualităţiiŗ, îl constituie „ 

Geometria înaltă şi sfîntăŗ. „Durata specială a poeziei d-lui Blaga e duritatea Fabulei, vis al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

143 

umanităţiiŗ. Caracterizîndu-i stilul, Ion Barbu reţine ca trăsături intemporalul şi cerescul şi-i 

identifică lirismul ca funcţie: întărirea unei moralităţi eterne. Eu însumi, într-un studiu 

anterior[25], îl fixam pe Blaga ca poet al transaparenţei; „Poezia ca „preschimbareŗ este deci 

o unitate a contrariilor, lejer sesizabilă la nivelul textului: „Ce se preschimbă-n poezie?/ 

Numai lucrurile cari s-au stins/ trecînd în amintireŗ(Alchimie). Lucrurile fiind mereu 

predispuse să-şi înceteze existenţa de simple semne magice pentru a redeveni obiecte şi a 

participa plenar la alchimia împăcării cu natura, poetul, temîndu-se a le pierde tîlcul, se 

cuprinde în ele determinîndu-le, pentru a defini figura poetică în raport cu dubla ei 

condiţionareŗ... Locuindu-le, poetul le pune în stare de transaparenţă, înlesnindu-ne nouă a 

descoperi în ele cristalul, a vedea în ele prototipul desăvîrşit. 

7. EMINESCIANISM ŞI BLAGIANISM 

Lucian Blaga reprezintă, el însuşi, pentru literatura română, o monadă. În acest 

microcosm „se oglindeşte, mai mult sau mai puţin clar, lumea în întregul eiŗ[26]. Care lume? 

Lumea în care a trăit poetul? Fireşte că da şi fireşte că nu! Este vorba de „lumeaŗ creată de 

Dumnezeu, în care „nu există două monade absolut la felŗ şi de lumea preluată de oamenii 

parcă din ce în ce mai greu de scos din alienarea lor. John R.W. Stott, autor britanic, slujind în 

renumita biserică anglicană "All Souls" Langham Place din Londra, în care a ocupat din l975 

funcţia onorifică de Rector Emeritus, întemeietor al Institutului londonez pentru studiul 

creştinismului contemporan, şi-a dedicat întreaga viaţă comunicării mesajului creştin într-o 

manieră relevantă pentru cultura contemporană şi readucerii creştinismului în viaţa publică 

din Marea Britanie. Acesta a dedicat unul din eseurile sale „paradoxului umanităţii 

noastre[27], conferindu-i „o consecinţă personalăŗ, care indică „nevoia şi speranţa 

răscumpărării, a iertării şi a unui nou începutŗ. Fiind murdari şi egoişti, oamenii trebuie să fie 

răscumpăraţi şi, pentru că poartă chipul divin în ei( care a fost distorsionat, dar nu distrus), o 

astfel de răscumpărare este posibilă. E posibil să li se dea un nou început în  viaţă şi atunci, 

prin Iisus Hristos, (a se vedea poemul lui Blaga „Isus şi Magdalenaŗ), alienarea poate fi 

transformată în reconciliere, înfrîngerea în victorie. 

Deloc întîmplător, mă folosesc în acest modest exerciţiu interpretativ şi de o afirmaţie 

a lui Marin Sorescu: „Este foarte mult Eminescu în Blagaŗ[28]. Sigur că este foarte mult 

Eminescu în Blaga! Ca să ne dumirim dimpreună asupra acestei aserţiuni, mă ajut de cîteva 

sugestii oferite de lucrarea lui Marin Beşteliu, „Imaginaţia Scriitorilor Romanticiŗ, cu oprire 

asupra temei care ne va preocupa în continuare. 

În „Memento moriŗ, „mitul Greciei antice...e un mit al edenicei vîrste primare, cînd 

zeii vieţuiesc alături de muritori şi viaţa e o lungă idilă. Natura e animată, integrată aceluiaşi 

suflu vital unic în care elementele se contopesc... Forţa cîntării lui Orfeu simbolizează 

dobîndirea prin harfă a împlinirii ca şi pericolul chemării magice. Lira aruncată-n mare sau în 

haos anulează edenul vrăjit !ŗ[29].În „Miradonizŗ, întîlnim gîndul miticei armonii primare 

răsărind deasupra edenului floral, ca şi la Blaga mai tîrziu, „perspectiva spre înalt este 

întotdeauna însoţită - antitetic - de una spre adînc:...ŗdin aceeaşi rădăcină creşte o insulă în sus 

şi una-n josŗ, în care zîna Miradoniz culege o floare, spre a o  arunca în fluviul bătrîn, prinde-

o pasăre măiastră de aur, i se aşază între aripi şi zboară-n noapte printre stele de-aur.ŗ „Idealul 

este imaginat existînd în centru", în jurul căruia gravitează universuri ce sugerează deopotrivă 

nesiguranţa perceperii, învăluită în vraja şi panteismul primar al armoniei cosmice. 

Iată-l pe Mihai Eminescu insistînd asupra vîrstei de aur a omenirii, cea de dinaintea 

căderii, în care fiinţa umană era integrată ritmului obscur al vieţii cosmice prin instinct şi nu 

fusese tulburată de neliniştea îndoielii, confirmată în întrebări grave. Jubilaţia recontopirii în 

edenul primar este misterios înfiorată de acorduri elegiace. Poetul descinde într-o Dacie 

imaginară, cu o geografie mitologică grandioasă, într-un timp estetic al mitului vîrstei de aur. 

Zeitatea proteguitoare a vîrstei mitice a începuturilor de viaţă şi de fiinţă etnică este Luna. 

Fantezia compune un paradis reluat la nesfîrşit în detalii noi. Citez iar din „Memento 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

144 

moriŗ![30]; deşi în întreagă „Panorama deşertăciunilorŗ toposurile paradisiace impun 

poemului „un suflu liric fără limiteŗ; ŗşi cu scorburi de tămîie şi cu prund de ambră de-aur,/ 

insulele se înalţă cu dumbrăvile de laur;/ zugrăvindu-se în fundul rîului celui profund,/ cît se 

pare că din una şi aceeaşi rădăcină/ un rai dulce se înalţă, sub a stelelor lumină,/ Alt rai s-

adînceşte mîndru într-al fluviului fund// .../ Aeru-i văratic, moale, stele izvorăsc pe ceruri,/ 

florile-izvorăsc pe plaiuri a lor viaţă de misteruri  / vîntu-ngreunînd cu miros, cu lumini aerul 

cald;/ dintr-un arbore într-altul mreje lungi diamantine/ vioriu sclipesc suspine într-a lunei 

dulci lumine,/ rar şi diafan ţesute de painjeni de smarald." Precizez că Olimpul dacic este 

Pionul poetizat şi de Gheorghe Asachi, Eminescu excelînd prin apelul la basm/poveste ca la 

un spaţiu poetic primordial pe care fantezia trebuie să-l restaureze conferindu-i vechea 

splendoare, inaugurantă. 

Lucian Blaga are şi el sentimentul proporţiilor mari, titanice. „Este prin excelenţă 

poetul preocupat de adînc, în particular de adîncul preistoric, şi de departe, în acelaşi timp şi 

de departele precosmic, din care izvorăşte „Lumina dintîiŗ - scrie Mihai Cimpoi [31]. Pe 

temeiuri noi, şi la Blaga, se instituie heideggerianul joc al închiderii în luminiş al Fiinţei. Şi la 

Blaga lumina apare ca simbol al trăirii sub semnul Absolutului. Deosebindu-se de Eminescu, 

lumina blagiană nu doar scoate Fiinţa în deschis, ci este semnul valorii supreme, al Purităţii 

absolute. Scufundarea în lumina originară are, ca şi la Eminescu, semnificaţia mai adîncă de 

regresiune în preistorie sub semnul dacismului şi al mioritismului. „Asemenea Daciei solare 

eminesciene necăzute în istorie, Dacia blagiană este un tărîm al începuturilorŗ. 

Zamolxe este prezent la amîndoi poeţii ca om-zeu, blagianul Zamolxe fiind mai 

apropiat de eminescianul Decebal decît de eminescianul Zamolxe. În acest sens, blagianul 

Zamolxe îşi concepe existenţa cerească-pămîntească doar ca un dialog cu Dumnezeu. În 

misterul păgîn al lui Blaga apare şi o notă specifică lui: Dumnezeu este  ipostaziat în diferitele 

înfăţişări ale naturii şi apărînd ca un Mare orb aste dus de mînă. Conflictul dintre Zamolxe şi 

Mag sau dintre Zamolxe şi mulţime este comparabil cu conflictul eminescian între geniul 

hyper-eonic şi „cercul strîmt.ŗ „Cele două universuri poetice Ŕ îl citez iarăşi pe Mihai Cimpoi 

Ŕ se aseamănă enorm şi prin conceperea lor ca o reproiectare şi replăsmuire mitică a 

universului ca atare cu geneza, cu devenirea... Momentul genetic, ca şi acela apocaliptic, 

extinctiv, au o pondere specifică la cei doi poeţi. Blaga însă pune mai stăruitor accentul pe 

apocaliptic ca pe o esenţă primordială a lumii. Iminenţa golurilor existenţiale este resimţită de 

Blaga cu o intensitate eminesciană, cu particularitatea că la el flăcările senzorialului 

incendiază orizontul.  

Convertindu-şi tristeţea metafizică în beatitudine, poetul adoptă transcenderea senin-

mioritică a gîndului Nefiinţei. Ceea ce la Eminescu este pură întoarcere la origini, la Blaga e 

sacralizare. Blagianismul poietic este un eminescianism potenţat cu orizontul apocalipticului 

şi al misterului 

8. ÎNTRE DUHUL PRIMITIV ŞI CREŞTINISMUL REVELAT 

Bîntuiţi, precum atîţia alţii (Şerban Cioculescu, Ov. S. Crohmălniceanu, Constantin 

Ciopraga, Eugen Simion, Nicolae Manolescu, Ioan Holban, Dan Botta, Eugen Todoran, 

Simion Mioc, Alexandru Tănase, Alexandra Indrieş, Perpessicius, Dan C. Mihăilescu, Mircea 

Tomuş, George Gană, Cristian Moraru, Gheorghe Grigurcu, Ion Pop, Mihai Ralea, Tudor 

Vianu, Eugen Lovinescu, Petru Comarnescu, Mihai Cimpoi, Marin Mincu ş.a.m.d.) de 

„patimaŗ blagianismului, mă străduim la rîndu-mi a-l percepe ca fenomen liric, ca limbaj 

auctorial, ca identitate spirituală.  Un prim indiciu l-am aflat în Eugen Lovinescu, care crede 

că „lirismul domnului Blaga se reduce, deci, în genere, la un impresionism poeticŗ care „se 

înseamnă prin imagineŗ. Iar aceste imagini sunt „adevărate cochilii, ornamentat sculptate, ale 

unor impresii fie de ordin senzorial, fie de ordin intelectual.ŗ[32] Pista lovinesciană trimite 

iarăşi la Mihai Cimpoi care referindu-se la mijloacele mitopoetice ale lui Lucian Blaga 

avansează ca ipoteză da lucru schimbarea acestora în consens cu vîrstele şi treptele eului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

145 

Astfel „impresionismul ar corespunde, paradisiacului, expresionismul lucifericului, iar 

clasicismul tîrziu, cu inflexiuni folclorice, mioriticuluiŗ[33].  Într-un foarte recent „poem 

critic" acelaşi cercetător ambiţionează o culegere Ŕ deloc exhaustivă Ŕ a semnificaţiilor 

mitului paradisiacului, într-o manieră, ce-i drept, eseistică, dar care, descifrată cu atenţie, 

devine utilă cercetării aplicate. 

La Blaga, lumea porneşte de la originile ei genetice, aurorale. Universul vegetal e 

exuberant, plin de vitalitate debordantă. Discursul poetic se transformă „într-un ceremonial 

susţinut după legile minus-cunoaşteriiŗ[34]. Jocul heideggerian al revelării/ascunderii fiinţei e 

nu doar trăit, ci şi supra-trăit în imanenţa lui aici şi totodată în transcendenţa lui dincolo. 

Blaga pune în cumpănă, în modelul său ontologic, nebunia dionisiacă a mişcării şi 

înţelepciunea apolinică a echilibrului, a repausului. Blaga asigură Lumii o prospeţime de prim 

moment al genezei. Faptul se datoreşte autorevelării ei din propriul suflet, despre care se 

vorbeşte în „Pietre pentru templul meuŗ: „Lumea mi se pare atît de nouă, încît îmi vine să 

cred că ea se produce în fiecare zi din nou din sufletul meu: cum Heraclit credea că soarele se 

face în fiecare dimineaţă din nou din aburii mării.ŗ În paradisul blagian ( iată o interesantă 

definiţie a acestuia: Întîiul stat. Ŕ Înainte de căderea în păcat a celor dintîi oameni, paradisul 

era o simplă colonie a lui Dumnezeu. Prin căderea în păcat a cetăţenilor săi, Paradisul a 

devenit pentru puţin timp un stat autonom. E regretabil doar că istoria acestui stat a fost atît de 

scurtă.ŗ[35]),  absolutul e trăit în linişte şi în mişcare, imaginea esenţializată a lumii se 

ascunde în semne runice, în tîlcuri nedescifrabile, eul rătăceşte, alunecă, se întoarce in illo 

tempore, lumea se replăsmuieşte sub semnul misticului, într-o aventură de competiţie cu 

Demiurgul. Mioriticul îi asigură poetului dezinteresarea organică de ceea ce este în univers, 

căci este suficientă conştiinţa că este în el, ca într-o matriţă încă incandescentă.  

Ca să poată fi creator, omul trebuie să renunţe cu bucurie la cunoaşterea 

absolutului[36], căci absolutul este sădit aprioric în el. Poetul - citez tot din Mihai Cimpoi Ŕ 

„nu stă în faţa unui univers creat, ci a unui univers creat în sufletul lui, mereu matinal şi 

înrouratŗ cu temeiuri sacre, a cărui stăpînă suverană rămîne tainaŗ. În această lume există doar 

„nebănuite trepteŗ în drumul spre „mumele sfinteleŗ, În palma omului rodul cade la simpla 

salutare ritualică a acestuia, fiinţa lui se lărgeşte, cu o naturaleţe necontrafăcută apar 

adîncimile iubirii sau ale lumii înseşi, metafizica i se încrede florilor interioare ale gîndirii. 

Blaga este, ca şi Eminescu, „un mare organicist care se modelează după necesităţile spontane 

ale firiiŗ. În Edenul(raiul) său ontologic, omul ca eu scindat îşi valorează nu unitatea dată, ci 

multiplicitatea acesteia, trăind o tensiune extremă a comunicării care este de fapt o 

metacomunicare a fiinţei anume ca multiplicitate, între el şi omul transmodern sau cel care se 

consacră actului hermeneutic întrevăzîndu-se o filiaţie programatică. 

Botezat , alteori, „ţară a făgăduinţeiŗ purtată în sinele ieşit în real, raiul blagian e 

„geometria proiectivă a spaţiului spiritualŗ[37] în care „Dumnezeu nu este o fiinţă cu 

identitate şi profil precis, ci mai curînd un  „locŗ, un „gradŗ, la care pot fi avansate cele mai 

diverse mărimi." Şi din care, căzînd , Lucifer îşi pierde transparenţa şi are primul simptom 

fizic: vederea la picioarele sale a umbrei pe care o proiectează. Materia însăşi e transparentă 

căci Ŕ îşi  notează Lucian Blaga Ŕ în „ Edenul insulei (Secţiunea „Discobolulŗ- „ se pare că 

spiritul nostru vede materia numai  fiindcă exigenţele fizice ale corpului în care se găseşte 

întrupat îi impun această sarcină ce-i repugnăŗ. Spiritele pure sunt, probabil, lipsite de sensul 

necesar perceperii materiei. S-ar putea deci ca pentru spiritele pure lumea noastră materială să 

dobîndească o transparenţă eterică. Pe sfera exterioară a lumii - un înger a scris: „Atenţie! 

Fragil!ŗ. Sentimental, poetul realizează o emoţionantă paralelă între artă şi morală acestea 

asemănîndu-se „în măsura în care un mărgăritar seamănă c-o lacrimăŗ. Căci „se ştie că 

suferinţei pricinuite de-un fir de nisip - scoica îi răspunde cu un mărgăritar . Aceleiaşi 

suferinţe - ochiul  i-ar răspunde c-o lacrimă.ŗ Căutînd chiar geneza sentimentalismului, Blaga 

consideră că vinovată de geneza acestui mod este Eva. În momentul cînd părăsea paradisul ea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

146 

şoptea tăcutului Adam; „Partir c-est mourir un peuŗ. Înainte de a părăsi paradisul, cu Adam 

era cît pe aci să se întîmple o dramă. Conştientizînd căderea în păcat „era pe cale să se 

spînzure de pomul cunoaşterii. Dar a fost alungat la timp de prin părţile locului, pentru ca 

acest simbolic act de protest să nu aibă loc.ŗ 

Ca fenomen liric deci, Lucian Blaga efectuează o „operaţie care are ca scop regăsirea 

sufletului primitiv nu ca atare, ci ca factor exclusiv de contact nemijlocit cu misterul cosmicŗ. 

În alcătuirea sufletească a primitivului, el vede „o regăsire a esenţialităţii omuluiŗ, nefiind 

vorba de naivitatea unei mitologii creştine , ci de „reconstituirea structurii imanente a omului, 

în stare idealăŗ, starea genuină fiind o coordonată permanentă a poemelor. „Duhul primitiv 

păgîn şi creştinismul revelatŗ se întrepătrund osmotic şi ajută să desluşim două zone deosebite 

în poezia sa. Pe de o parte, această recreare a sufletului primitiv, care îmbină armonic 

contradicţiile dintre cosmologia păgînă şi adaosurile religiei creştine. Pe de altă parte miturile 

şi eresurile populare, poezia de esenţă metafizică, în care creatorul iese din structura sufletului 

primitiv pe care şi-l recîştigase. „Accentul acestei poezii e profund individualist şi, din 

confruntarea sufletului său cu dumnezeirea, poetul ajunge la tăgăduirea ei dramatică. Dacă 

aşadar dumnezeirea se revelează universal, însufleţind cosmosul vegetal şi anorganic, ea îşi 

vădeşte neputinţa, în faţa conştiinţei individuale a celui ce o caută. Între aceşti doi poli, ai 

revelării hărăzite cosmosului, dar refuzată individului conştient,  pendulează creaţia poetică a 

lui Lucian Blaga.ŗ[38] Şi, în continuarea studiului său, de care mă servesc acum, Şerban 

Cioculescu identifică la rîndu-i ca valori pozitive, sub raport etic, „sufletul primitiv, 

anorganicul, precum şi satul, ca un Eden lăsat omenirii şi după consumarea păcatului 

originarŗ. Din acest unghi, omul modern este un damnat, iar „fericirea nu îi este îngăduită în 

cadrul aşezării sale geografice şi în cercul nedumeririlor lui morale, ci se recîştigă prin 

terapeutica sufletească a regăsirii sufletului primitiv, sau în viaţa vegetativă, ori mai sigur în 

starea oniricăŗ, oniricul transfigurat în stare divinăŗ nemaiputîndu-se întemeia pe un eres 

popular ci fiind mai degrabă „o erezie culturală, de esenţă subiectivăŗ. 

În concluzie, meritul poetic şi poietic al lui Lucian Blaga ar fi că a abătut interesul 

exclusiv pentru faptele conştiinţei în direcţia vieţii organice şi a subconştientului ancestral şi 

că a rechemat la viaţă iraţionalul etosului popular prin procedee de savantă poetică, în plus 

revendicîndu-şi dreptul de a înfrunta şi problematica lirică, a căutării dumnezeirii. Poezia-i în 

totalitate cuprinde, aşadar, în sensuri divergente, preocuparea modernă pentru latenţele vieţii 

alogice şi iraţionale, dar şi tot atît de modernele nelinişti metafizice, anticipînd 

transmodernitatea şi noua paradigmă a transmodernismului pe tărîm românesc. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. Dan Botta: Limite şi alte eseuri, Editura Crater, Bucureşti, 1996, pag. 35. 

2. Rudolf Otto: Sacrul, Editura Dacia, Cluj, 1992, Manifestarea sacrului, pag. 172. 

3. Lucian Blaga: Hronicul şi cîntecul vîrstelor, Editura Minerva, Bucureşti, 1990, pag.5. 

4. Ioan Holban, în postfaţă şi bibliografie, la Lucian Blaga: Hronicul şi cîntecul vîrstelor, 

Editura Minerva, Bucureşti, 1990, pag. 220. 

5. Ioan Holban, în postfaţa şi bibliografie la Lucian Blaga: Hronicul şi cîntecul vîrstelor, 

Editura Minerva, Bucureşti, 1990, pag. 228. 

6. Lucian Blaga: Trilogia culturii, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1969, 

paginile 52, 56. 

 7. Lucian Blaga: Opera poetică, Editura Humanitas, Bucureşti, 1995; Ediţie îngrijită de 

George Gană şi Dorli Blaga. 

8. Francesco de Sanctis: Istoria literaturii italiene, Editura pentru Literatură Universală, 

Bucureşti 1965; Traducere, studiu introductiv şi note de Nina Facon, pag. 188. 

9. Vergilius: Bucolica. Georgica, Institutul European, Iaşi, 1997, Traducere de Nicolae Ionel. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

147 

10. Publius Vergilius Maro: Opere. Bucolicele. Georgicele, Traducere de Nicolae Ionel, 

Institutul European, Iaşi, 1997, pag. 37. 

11. Anthony N.S. Lane, Daniel Bulzan, Silviu Rogobete, John R. W. Stott: Erezie şi Logos, 

Contribuţii româno-britanice la o teologie a postmodernităţii, Editura Anastasia, Bucureşti, 

1998. 

12. G. Călinescu: Istoria literaturii române de la origini pană în prezent, Ediţia a II-a, revăzută 

şi adăugită, Ediţie şi prefaţă de Al. Piru, Editura Minerva, Bucureşti, 1975. 

13. Z. Cârlugea: Poezia lui Lucian Blaga, Editura „Alexandru Ştefulescuŗ, Targu-Jiu, 1995, 

pag. 145. 

14. Mircea Eliade: Sacrul şi profanul, Editura Humanitas, Bucureşti, 1995, pag, 81. 

15. Ion Pop: Lucian Blaga, Universul liric, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1981, pag. 124 

16. Lucian Blaga: Poezii, Editura Albatros. Texte comentate. Lyceum. Antologie, tabel 

cronologic, prefaţă şi comentarii de Marin Mincu, Bucureşti, 1983, pag. 179. 

17. Dumitru Stăniloaie: Poziţia domnului Lucian Blaga faţă de creştinism şi ortodoxie, Ed. 

Paideia, Bucureşti, 1993. 

18. Pascal: Cugetări, Texte alese, Colecţia Eseuri, Ed. Univers, Bucureşti, 1978, Interogaţii 

asupra lui Pascal de Romul Munteanu, pag. XIII. 

19. Eugen Simion: Scriitori români de azi, II, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1976, 

Lucian Blaga, pag. 127-128. 

20. Jean Chevalier,  Alain Gheerbrant: Dicţionar de simboluri, Vol. I (A-D), Ed. Artemis, 

Bucureşti, 1994, pag. 75-78. 

21.  Ion Pop: Lucian Blaga, Universul liric, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1981, pag. 

77, Feţele erosului. 

22. Eugen Todoran: Lucian Blaga, Mitul poetic, Ed. Facla, Timişoara, 1981, pag. 332. 

23. Gilbert Durand: Figuri mitice şi chipuri ale operei - de la mitocritică la mitanaliză, Ed. 

Nemira, Bucureşti, 1998. 

24. Ion Barbu: Versuri şi proză, B.P.T., 1984, Ed. Minerva, Bucureşti, Legenda şi somnul în 

poezia lui Blaga. 

25. Ion Popescu-Brădiceni: Elemente de poetică în postumele lui Lucian Blaga, în „Revista 

Învăţătorimii Gorjeneŗ, serie nouă, 1-2, anul IV, iunie 1995, Tîrgu-Jiu, pag. 83-87. 

26. Lucian Blaga: Trilogia cosmologică, Humanitas, Bucureşti, 1997, Diferenţialele divine, 

pag. 37. 

27. John R.W. Stott: Paradoxul umanităţii noastre, în Erezie şi logos, Contribuţii româno-

britanice la o teologie a postmodernităţii, Ed. Anastasia, Bucureşti, 1996, pag. 154-155. 

28.  Marin Sorescu; Biblioteca de poezie românească, Comentarii şi antologie, Ed. Creuzet, 

Bucureşti, 1997, Lucian Blaga. Nimb învăpăiat, pag. 327        

29. Marin Beşteliu: Imaginaţia scriiturilor romantici, Ed. Scrisul Românesc, Craiova, 1978, 

pag. 150. 

30. Mihai Eminescu: Poezii, I, Ed. Minerva, Bucureşti, 1982, pag. 189.  

31.  Mihai Cimpoi: Lucian Blaga. Paradisiacul. Lucifericul. Mioriticul. Poem critic, Ed. 

Dacia, Cluj-Napoca, 1997, Eminescu şi Blaga.         

32. Eugen Lovinescu: Scrieri, 4. Istoria literaturii române contemporane. Ediţie de Eugen 

Simion, Ed. Minerva, Bucureşti, 1973. 

33. Mihai Cimpoi: Sfinte firi vizionare, Chişinău, CPRI „Anons S. Ungureanŗ Ŕ 1995, pag. 

43-55.  

34. Mihai Cimpoi: Lucian Blaga. Paradisiacul, Lucifericul, Mioriticul  Poem critic, 1973 

35. Lucian Blaga: Elanul insulei, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977, pag. 51. 

36. Lucian Blaga: Opere, vol.7, Editura Minerva, Bucureşti, 1982, p.81. 

37. Lucian Blaga: Elanul insulei - aforisme şi însemnări. Ed. Dacia, Cluj Napoca, 1977 , pag. 

45, 61. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

148 

38. Şerban Cioculescu: Aspecte literare contemporane, Editura Minerva, Bucureşti, 1972, 

pag. 71 - 83. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:48 UTC)
BDD-A27909 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

