
 

„Philologica Jassyensia”, an XIII, nr. 2 (26), 2017, p. 211–215 

 

 

 

O perspectivă poloneză asupra operei ştiințifice a lui  

Mircea Eliade în Polonia: Andrzej Bronk 
 

Magdalena FILARY

 

 

 
Keywords: phenomenology; profane; sacred; exegesis; Bronk 

 

 
Metodologia ştiinţei religiilor a fost subiectul câtorva publicaţii în Polonia, iar 

cea mai mare contribuţie la completarea cunoştinţelor privind metodologia şi 

sistematizarea ei a avut-o Andrzej Bronk
1
. În lucrările filozofului polonez, Mircea 

Eliade este, în sfârşit, reabilitat după ani de reticenţe şi deformări, iar multe aspecte 

ale operei lui îşi găsesc acum descrierea sistematică şi contextuală. 

În articolul său publicat ca prefaţă la traducerea poloneză a cărţii lui Mircea 

Eliade Istoria credinţelor şi ideilor religioase, volumul 1, apărut la Varşovia în 

1988, cu titlul Człowiek – dzieje – sacrum – religia/ Om – istorie – sacru – religie, 

Bronk tratează tema metodologiei ştiinţei religiilor la Eliade, spunând despre acesta 

următoarele: 

O erudiţie enormă în diferite domenii ale umanisticii îi permite să treacă uşor 

graniţele acceptate aici şi să facă cercetări interdisciplinare. […] Este maestru al 

formelor scurte eseistice, dar şi al monografiilor ample de câteva volume. Avea mai 

multe daruri ale spiritului: nobleţe şi subtilitate, inteligenţă, curiozitate insaţiabilă, 

hărnicie enormă şi memorie bună. Eliade se mişcă uşor în timp şi spaţiu, punând 

tezele sale (adesea controversate) într-un mod prin care se dezvăluie orizonturi noi, 

imprevizibile până acum (Bronk 1988: V)


. 

Cunoscătorii şi criticii moştenirii literare a lui Eliade indică nu numai prezenţa 

în aceasta a diferitelor stiluri de a scrie şi a straturilor semantice, ci şi convergenţa şi 

complementaritatea conţinuturilor literare ale acesteia, conţinuturi filozofice şi de 

                                                 

 Universitatea din Craiova, România. 

1 Andrzej Bronk – s-a născut la 27 aprilie 1938 la Sopot şi este filozof polonez, membru al 

Academiei Polone de Arte şi Ştiinţe. În 1963 a absolvit Şcoala de filosofie şi teologie şi a devenit preot 

catolic. A continuat studiile la Facultatea de Filosofie a Universităţii Catolice din Lublin (KUL), iar în 

1968 a susţinut disertaţia cu titlul „Decidibilitatea ipotezelor fizicii teoretice”/ „În legătură cu concepţia 

de verificabilitate a lui H. Mehlberg”. În 1971 a susţinut lucrarea de doctorat cu titlul Limba etnologiei 

după exemplul teoriei religiei lui W. Schmidt. Analiza metodologică. În anii 1976–1978 a fost bursier al 

Fundaţiei Humboldt în oraşul german Bochum. În 1982 şi-a susţinut teza de abilitare, intitulată 

Înţelegerea, istoria, limba: hermeneutica filosofică a lui H.-G. Gadamer. În 1984 a obţinut gradul de 

docent, iar în 1997 titlul de profesor. A fost şi membru al câtorva organizaţii ştiinţifice şi redacţii, autor 

a numeroase publicaţii din domeniul metodologiei ştiinţelor şi logicii generale, filozofiei religiilor, 

metafizicii, teoriei cunoaşterii, istoriei filozofiei etc. 
 Traducerea textelor din polonă în română îmi aparține (M.F.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:23 UTC)
BDD-A27673 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Magdalena FILARY 

 212 

ştiinţa religiilor. Eliade trece uşor de la un domeniu la altul (beletristică, ştiinţa 

religiilor, etnologie, filologie) şi de la o perspectivă cercetată la alta (istorică, 

comparativă, fenomenologică, psihologică, sociologică, filozofică, teologică), de la 

un spaţiu geografic şi timp istoric la altul. 

Importanţa excepţională a lui Eliade pentru cercetările asupra religiei o 

subliniază nu numai admiratorii, dar şi criticii. Şi aceasta deoarece Eliade, chiar 

neefectuând cercetări de teren, a dobândit, prin studii temeinice, cunoştinţe 

impresionante care i-au permis să scrie despre aproape toate religiile.  

Bronk reaminteşte că Eliade aparţine celor mai eminenţi istorici ai religiilor 

după cel de-al doilea război mondial, nu numai pentru faptul că a îmbogăţit ştiinţa 

religiilor cu termeni noi (homo religious şi symbolicus, religia arhaică şi cosmică, 

hierofanie, arhetip) şi că cercetările sale şi-au pus amprenta asupra înţelegerii 

contemporane a sacrului, dar şi pentru faptul că a realizat cercetări de sinteză, 

dincolo de date empirice. Astfel, Bronk spune: 

Orice lucrare a lui privind ştiinţa religiilor este o dovadă a efortului intelectual 

enorm, atât în inclinaţia spre concret, cât şi în încercarea de a vedea religia într-un 

mod complex. El a creat un stil propriu, unic şi un limbaj plin de metafore şi 

simboluri, ca un mod potrivit conform lui de a vorbi şi de a scrie despre sacrum. 

Apreciind mai mult sclipirea intuiţiei şi asocierile creative, el acordă puţină 

importanţă rigorilor metodologice ale lucrărilor sale. Materialul lor bogat empiric are, 

în principiu, un rol ilustrativ şi explicativ. Un holism puternic şi contextualizarea 

argumentelor lui Eliade fac ca discuţia despre fiecare teză în parte să necesite 

includerea viziunii lui totale asupra religiei, istoriei şi importanţei pentru om (Bronk 

1988: VII). 

Apoi, Bronk declară că stabilirea poziţiei teoretice a lui Eliade este mai 

dificilă, din cauză că nu a consacrat prea multă atenţie prezentării sistematice a 

concepţiei sale despre ştiinţa religiilor, chiar dacă a făcut mai multe observaţii, 

printre altele în Patterns in Comparative Religion, Le Chamanisme et les techniques 

archaïques de l’extase şi The Quest. History and Meaning in Religion. Aşa cum 

subliniază cunoscătorii ideilor lui Eliade, ştiinţa religiilor este pentru el, în acelaşi 

timp, o istorie a religiilor, o fenomenologie a religiilor, hermeneutică, pedagogie, 

antropologie filozofică şi critica culturii contemporane, având ca scop popularizarea 

anumitor valori universale şi culturale. El se opune ramificării ştiinţei religiilor în 

mai multe şcoli, direcţii şi discipline, conform tendinţei de specializare, caracteristică 

ştiinţei contemporane. Dimpotrivă, aceasta trebuie să fie un fel de ştiinţă universală 

care integrează celelalte ştiinţe umane. Eliade se plânge că ştiinţa religiilor, 

abţinându-se de la sinteze mai îndrăzneţe şi creative, pierde din creativitate şi 

influenţă asupra culturii şi vieţii omeneşti. Eliade declară (şi, practic, realizează acest 

program) că în ştiinţă cele mai importante sunt imaginaţia, ipoteza de lucru şi sinteza 

creatoare, pentru că numai astfel se poate ajunge la înţelegerea fenomenelor religioase. 

Bronk explică faptul că motivul principal la Eliade de a cerceta religia este dat 

de grija pentru starea actuală a culturii occidentale. Eliade acordă istoriei religiilor 

un rol semnificativ în formarea aspectului cultural al lumii. Un scop asemănător îl au 

astăzi istorici ai religiilor contemporani, teoreticieni ai culturii, filozofi şi teologi ca, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:23 UTC)
BDD-A27673 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O perspectivă poloneză asupra operei ştiințifice a lui Mircea Eliade în Polonia: Andrzej Bronk 

 

 

 

213 

 

de exemplu, Paul Tillich
2
. Mai departe Bronk spune că Eliade se arată ca oponent al 

materialismului şi al tuturor ideologiilor raţionaliste, precum şi ca prooroc care 

prevede renaşterea religiozităţii în secolul care vine. Constată negativ că lumea 

contemporană occidentală, acoperind sacrum şi identificându-l cu profanum, a atins 

etapa finală a desacralizării. Toate aceste lucruri, cum spune Bronk, dau analizelor 

lui Eliade o trăsătură a antropologiei filozofice (sau chiar teologice), bazată pe 

premisele fenomenologiei şi psihoanalizei lui Jung. Deşi Eliade vrea să fie, în primul 

rând, istoric al religiilor, lucrările lui tratează şi teme strict filozofice, cum ar fi, 

printre altele, cele pe tema cosmosului şi a istoriei lui, a omului, a societăţii şi 

religiei (Bronk 1988: IX). 

Bronk subliniază că o trăsătură importantă în abordarea religiei de către Eliade 

este antireducţionismul, spre deosebire de atitudinea reducţionistă reprezentată (pentru 

Eliade) de Nietzsche, Marx şi Freud. Iar includerea lui Eliade printre fenomenologi 

se datorează, printre altele, rolului pe care îl acordă diferenţei între sacrum şi 

profanum, opoziţia faţă de felul reducţionist şi evoluţionist de a vedea religia, 

precum şi faţă de menţionarea valorilor pozitive ale religiei necreştine. Bronk 

susţine că principala premisă despre metoda hermeneutică a lui Eliade este teza că la 

baza diversităţii empirice a fenomenelor religioase stau structuri universale şi 

drepturile reglementate de ele, spunând mai departe că în această situaţie verificarea 

tezelor lui Eliade poate fi numai din punct de vedere al creativităţii şi prolificităţii în 

configurarea unei perspective ingenue asupra religiei.  

Bronk se întreabă de ce Eliade vrea să treacă drept istoric al religiilor şi nu, de 

exemplu, fenomenolog, din moment ce este clară aversiunea lui faţă de modul european 

de a înţelege istoria. Răspunsul oferit de Bronk nu este simplu. Acesta explică faptul 

că Hegel este pentru Eliade personificarea gândirii istorice, de aceea scriitorul român 

este antihegelian. Iar mai departe Bronk spune că anistorismul lui Eliade este o 

formă de protest faţă de „teroarea” istoriei înţeleasă linear, şi prin urmare față de 

sentimentul de pasivitate, absurditate, pesimism şi nihilism care s-a născut din 

aceasta. Astfel de atitudine aparține oamenilor care sunt produsul istoriei (ca marxiştii) 

şi celor care declară că valoarea omului este rezultatul istoriei (ca existenţialiştii).  

Această evadare în trecut şi căutarea ajutorului în atitudinea religioasă, 

spirituală, arhaică, ascunsă şi veşnic prezentă, au dus la reproşurile lui Eliade asupra 

conservatismului, şi chiar pesimismului cultural. 

Bronk spune că putem căuta zadarnic în lucrările lui Eliade definiţia timpului 

sau a spaţiului, precum şi localizarea lumii arhaice. Aceasta este pentru el o 

categorie mai mult filozofică decât istorică. Putem presupune, printre altele, pe baza 

primului volum al Istoriei credinţelor şi ideilor religioase, că este vorba aici despre 

epoca de piatră, de la paleolitic până la neolitic. Lumea arhaică este opusul ontologic 

al lumii moderne. Din acest punct de vedere caracterul arhaic este, pentru Eliade, 

pur şi simplu un mod de a fi al omului religios (homo religiosus), diferit de modul 

de a fi al omului laic (homo historicus) (Bronk 1988: XIV).  

                                                 
2 P. Tillich (1886–1965) – teolog şi filozof german, care după 1933 activează în SUA, fiind 

considerat unul dintre cei mai influenţi gânditori protestanţi ai secolului al XX-lea; în anii ’60 ţine un 

seminar ştiinţific împreună cu Eliade. Este cunoscut în special prin cele două volume ale lucrării 

Teologia sistematică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:23 UTC)
BDD-A27673 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Magdalena FILARY 

 214 

Conform lui Bronk,  

modul lui Eliade de a proceda în stabilirea structurilor fundamentale şi 

sensurilor arhetipice ale lumii arhaice i-a adus reproşul de speculaţii în mod aprioric şi 

prea mare libertate în exprimare (Bronk 1988: XIV).  

Bronk adaugă că  

în caracterizarea vremurilor arhaice Eliade se foloseşte destul de liber de 

constatările empirice şi teoretice ale preistoriei şi etnologiei, comparând materiale 

adunate din diferite părţi ale lumii (de exemplu, din religii primitive, Orient, 

creştinism) (Bronk 1988: XIV).  

Privirea lumii în contextul dihotomiei sacrului şi profanului joacă rolul 

principal la Eliade. Bronk spune că nu trebuie căutată la Eliade definiţia clară a 

sacrului, căci îl putem identifica doar intuitiv. Folosirea de către Eliade a noţiunii 

sacrum ca termen de bază în teoria religiei a adus reproşuri la adresa altor 

specialişti, precum Nathan Söderblom
3
 şi Rudolf Otto, căci ideile lui Eliade sunt 

cele mai apropiate de ale acestora. A fost criticată şi neclara poziţie metodologică a 

sacrum-ului ca o categorie filozofico-teologică non-empirică. În legătură cu teza lui 

Eliade care spune că a fi om înseamnă a fi religios, religia este identificată pur şi 

simplu cu cultura. Mai importantă pare să fie problema realităţii sacrum-ului: dacă 

acesta este numai o structură a psihicului uman (categorie antropologică) sau 

aparţine realităţii care se află dincolo de om (categorie ontologică)? Bronk consideră 

că poziţia lui Eliade faţă de această problemă nu este clară, întrebându-se mai 

departe cum putem împăca declaraţia că sacrum-ul, ca o categorie fundamentală 

antropologică, este „un element în structura conştiinţei umane”, cu alta care spune că 

acesta este o realitate „transcendentă” şi „transpersonală”, care nu se reduce la 

conştiinţa umană.  

Bronk subliniază că  

un rol foarte important, printre altele, în intermedierea arhetipurilor, Eliade îl 

acordă simbolurilor şi miturilor. Problema simbolisticii a fost tratată de către el 

extrem de sistematic, de exemplu în Imagini şi simboluri (Bronk 1988: XVIII). 

În acelaşi timp, îl critică pe Eliade spunând următoarele: 

 Eliade, conform atitudinii sale fenomenologico-hermeneutice, acordă puţină 

importanţă istoriei reale a simbolului. Simbolurile religioase nu dispar niciodată de 

tot, ci se transformă într-o simbolistică laică ireligioasă. El nu dă motive şi mecanisme 

mai apropiate ale acestor schimbări şi cel mult se poate presupune cât de importante 

sunt aici schimbările în sistemul de evaluare. […] La Eliade nu există o graniţă clară 

între mit, simbol şi ritual (Bronk 1988: XIX). 

Într-un final, Bronk spune că  

Eliade este angajat personal pe partea sacrum-ului, religiei şi omului, iar cărţile 

lui au în ele ceva profund religios. El ne aminteşte că a înţelege corect lumea şi 

scopurile definitive ale omului este posibil numai în perspectiva sacrum-ului (Bronk 

1988: XXI–XXII). 

                                                 
3 Nathan Söderblom (1866–1931) – a fost arhiepiscop de Uppsala, fondatorul termenului şi noţiunii de 

«ecumenism», laureat al Premiului Nobel pentru pace în 1930. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:23 UTC)
BDD-A27673 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O perspectivă poloneză asupra operei ştiințifice a lui Mircea Eliade în Polonia: Andrzej Bronk 

 

 

 

215 

 

În concluzie, se observă că Eliade a vrut să vorbească despre religie dincolo 

de orice teologii şi dogme. Se consideră că modelul pentru concepţia lui de 

creştinism cosmic a fost religiozitatea ţăranilor români, despre care a crezut că 

păstrează elementele celor mai vechi credinţe precreştine împreună cu cele creştine. 

Bibliografie 

Bronk 1988: Andrzej Bronk, Człowiek – dzieje – sacrum – religia, [în:] Mircea Eliade 1988, 

p. V–XXII. 

Bronk 1998: Andrzej Bronk, Zrozumieć świat współczesny, Lublin, Editura TN KUL. 
Eliade 1988: Mircea Eliade, Historia wierzeń i idei religijnych, vol.1: Od epoki kamiennej do 

misteriów eluzyjskich, traducere de Stanisław Tokarski, Varşovia, Editura PAX. 

Eliade 1994: Mircea Eliade, Historia wierzeń i idei religijnych, vol. 2: Od Gautamy Buddy 

do początków chrześcijaństwa, traducere de Stanisław Tokarski, Varşovia, Editura PAX. 
Eliade 1994: Mircea Eliade, Imagini şi simboluri. Eseu despre simbolismul magico-religios, 

prefaţă de Georges Dumézil, traducere de Alexandra Beldescu, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 
Eliade 2000: Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, vol.1–3, Bucureşti, 

Editura Univers Enciclopedic. 

Polish Perspective on Mircea Eliade’s Scientific Work in Poland: 

Andrzej Bronk 

The methodology of religion science has been the subject of several publications in 

Poland, and Andrzej Bronk had the greatest contribution to completing knowledge on its 

methodology and systematization of religion science. In the works of the Polish philosopher, 

Eliade is finally rehabilitated after years of reticence and deformation, and many aspects of his 

work now find the systematic and contextual description. Bronk deals with Eliade's religion 

science methodology in his article published as a preface to the Polish translation of Eliade's 

book History of Religious Beliefs and Ideas, volume 1, which appeared in Warsaw in 1988, 

titled Human - History - Sacred - Religion. For designating Eliade’s methodology, A. Bronk 

uses the term ‘historical phenomenology of religion’. Under other circumstances, he affirms 

that Eliade preferred to be recognised as historian, and not as phenomenologist of religions. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:23 UTC)
BDD-A27673 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

