
 

 
110 

 

NATHANIEL HAWTHORNE – VIZIUNE ARTISTICĂ 
Nathaniel Hawthorne - Artistic Vision 

 
Smaranda ŞTEFANOVICI1

 
Abstract 

 
Believing in the Puritan providence, N. Hawthorne accepts the doctrine of the ancestral sin and, implicitly,  
human imperfection. With all his fascination with the power of evil, the writer dissociates himself from 
Puritanism by modernizing the effects of evil on the human being. The inclination towards moral 
ambivalence and bipolarity, brought to light by his experiment with the literary genre of 'romance', lies at 
the heart of Hawthorne's artistic formation, contributing to building the organic image of the world 
reflected in his work. Life is seen as a continual struggle between opposing forces, which interweave and 
balance permanently only to lose balance again. The article highlights the uniqueness of Hawthorne's work 
through the spherical form of his artistic vision that allows his character types to be permanently on a 
journey of discovery of their own identity. Denying any certainty, Hawthorne wipes out any boundaries 
between real and fiction, actual and imaginary, in an attempt to prove the possible salvation on the earth 
through the educational function of sin. 
 
Keywords: artistic vision, ancestral sin, organic image, bipolar conflict, spherical shape. 
 
 Nathaniel Hawthorne, prozator şi nuvelist american, ce păstrează o construcţie 
alegorică, se înscrie printre personalităţile reprezentative ale literaturii americane de la 
începutul secolului al XIX-lea. Se remarcă în special prin admirabila reconstituire a 
moravurilor şi obiceiurilor comunităţii puritane a secolului al XVII-lea, dovedindu-se în 
acelaşi timp un fin psiholog.  
 Opera lui Hawthorne aparţine romatismului gotic, prin accentul pus pe ‘romance’, 
pe eliberarea de convenţii sociale şi constrângeri politice, pe imaginaţie şi pe natură ca 
lăcaş al eliberării personale. Este revolta împotriva focalizării pe formalism şi raţiune ce 
caracterizau curentul iluminist al sec. al XVIII-lea. 
  Acţiunea în majoritatea scrierilor lui Hawthorne se petrece în Noua Anglie şi se 
constituie în alegorii morale de inspiraţie puritană. Adept al romantismului tenebros, 
(‘dark romanticism’), temele lui se axează pe răul genetic şi păcatul uman, mesajul moral şi 
complexitatea psihologică fiind adiacente. 
 Contextul literar american, de început de secol XIX, nu era unul propice pentru 
scriitorul american Nathaniel Hawthorne: mediul ostil, materialismul naţiunii nou 
întemeiate, lipsa unei istorii şi tradiţii artistice şi literare ar fi doar câteva exemple. 
Moştenirea puritană i-a fost prieten şi duşman pe drumul dificil al afirmării. Pe de o parte 
l-a impulsionat să analize şi să interpreteze în profunzime natura umană, iar pe de altă 
parte scepticismul puritan l-a făcut să pună la îndoială valoarea efortului pur uman, fără 
Providenţă.  

 

 Strâns legate de religia puritană, practicată în Salem-ul secolulul al XVII-lea de 
strămoşii săi, Nathaniel Hawthorne a studiat psihologia umană prin prisma naturii şi a 

                                                           
1 Associate Professor, PhD, “Petru Maior” University of Tîrgu Mureș. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:28 UTC)
BDD-A27528 © 2017 Universitatea Petru Maior



 

111 
 

efectelor răului, şi implicit ale păcatului ancestral asupra fiinţei umane. Fin psiholog, 
precursor al psihanalizei moderne, a experimentat cu tradiţia ‘romance’ şi alegoria pentru a 
da expresie trăirilor interne. 
 Adept al Providenţei puritane, el acceptă doctrina păcatului originar şi implicit 
imperfecţiunea umană. Cu toată fascinaţia sa faţă de puterea răului, Hawthorne, în acelaşi 
timp, se disociază de puritanism prin abordarea modernă a efectelor răului asupra fiinţei 
umane. Hawthorne, în acest scop, foloseşte metoda ambiguităţii şi a ambivalenţei pentru a 
dovedi natura duală a fiinţei umane. “Viaţa este alcătuită din marmură şi noroi,” (“Life is 
made of marble and mud”)2 spune Clifford în The House of the Seven Gables. Răul devine 
personaj, acţionând de sine stătător şi schimbând soarta celor cu care interacţionează. 
Naraţiunile lui Hawthorne sunt declanşate de un păcat, urmărind evoluţia acestuia în 
destinul unor familii de-a lungul câtorva generaţii. Ca proces, răul evoluează în timp, 
transmiţându-se d e la o generaţie la alta, influenţând viaţa personajelor. Pentru că 
Hawthorne ne spune că: “nedreptatea săvârşită de o generaţie îşi perpetuează efectele 
asupra generaţiilor următoare şi, dezbărată de orice profit vremelnic, devine rău în sine, 
pur şi nestăpânit”. (“… the wrongdoing of one generation lives into the succesive ones, 
and, divesting itself of every temporary advantage, becomes a pure and uncontrollable 
mischief…”.)3

 Astfel structurile ficţionale ale lui Hawthorne sunt în speţă confruntări alegorice 
dintre bine şi rău, iar caracterele sale sunt pe bună dreptate clasificate ca tipuri. Cu toate 
acestea, intenţia lui Hawthorne nu este de a da lecţii morale. Hawthorne distinge între 
intelect, raţiune, (“the head”) şi inimă, emoţie (“the heart”). Realitatea exterioară nu are  
decât semnificaţie vizuală. Singurul adevăr valabil este cel moral, cel care provine din 
inimă. Premisele morale ale lui Hawthorne denunţă viciile şi patimile rele, înclinaţiile 
josnice sau bolile morale care sunt transmise genetic. Răul devine păcat ancestral, 
antrenând un destin căruia nu i se poate opune, gravitând obsesiv în jurul unui moment 
trecut dar permanent simţit în preajmă. Nimeni nu poate scăpa de acest destin puritan. 
Toate personajele evoluează în jurul acestui punct declanşator, delictul moral, şi rămân 
prizonierii acestui destin. “Oare niciodată n-o să ne descotorosim de Trecut?” ("Shall we 
never, never get rid of this Past?")

 

4

 Hawthorne, în jurnalele sale, notează că păcatul impardonabil (“the unpardonable 
sin”), faţetă a păcatului strămoşesc, este săvârşit de o persoană care pătrunde în sufletul 
unei alte fiinţe umane, nu din respect pentru acel suflet uman, din dorinţa de a-l venera, ci 
din pură şi raţională curiozitate filozofică, ceea ce implicit duce la disocierea dintre intelect 
şi suflet: “a want of love and reverence for the Human Soul; in consequence of which, the 
investigator pried into its depths, not with a hope or purpose of making it better, but 

 întreabă Clifford în The House of the Seven Gables. Nu 
putem scăpa de trecut, de destinul păcatului strămoşesc decât dacă îi înţelegem genetica şi 
ne-o asumăm. 

                                                           
2 The House of the Seven Gables, p 41 
3 Preface to The House of the Seven Gables (1851) 
4 The House of the Seven Gables, p192 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:28 UTC)
BDD-A27528 © 2017 Universitatea Petru Maior



 

112 
 

from a cold philosophical curiosity,--content that it should be wicked in whatever kind or 
degree, and not only desiring to study it out. Would not this, in other words, be the 
separation of the intellect from the heart?” (Notebooks 251) 5

 În viziunea artistică a lui Hawthorne, trei antiteze şi, în acelaşi timp, echilibre, sunt 
esenţiale pentru  realizarea acestei distanţări artistice: verisimilitudine-idealitate; natural-
supranatural; istorie şi ficţiune. Artificiul, precum şi fluctuaţia permanentă dintre lumea 
exterioară, lipsită de identitate, şi cea interioară, îndăruită cu înţelesuri profunde prin 
expresivitate, devin instrumentar artistic în exercitarea controlului asupra formei. Dovada 
este evid entă în tend inţa permanentă a scriitorului d e a interacţiona cu, şi a balansa, în 

 Hawthorne astfel devine 
adept al funcţiei educative a păcatului (“the educational function of sin”), singura cale de a 
scăpa de păcatul puritan ancestral, transmis din generaţie în generaţie, şi care duce la 
mântuire. Disocierea lui Hawthorne de doctrina puritană, adeptă a condamnării veşnice a 
fiinţei umane prin păcatul originar, prin posibila mântuire pe pământ, este ceea ce-i 
conferă modernitate şi unicitate. 
 În plus, unicitatea operei lui Hawthorne nu este dată doar de temele abordate, de 
atitudinea abordată în tratarea lor, de complexitatea psihologică, sau de limbajul utilizat. 
Ambivalenţa şi bipolaritatea, ca trăsături definitorii în creaţia lui Hawthorne, sunt puse în 
lumină prin experimentul pe care-l face autorul cu tradiţia ‘romance’. Acest gen literar, 
‘romance’ este singurul care-i permite alunecarea spre forme mitice, alegorice, şi 
simbolistice, contrar opiniilor exprimate de contemporanii lui Hawthorne, care considerau 
tipul ‘romance’ ca fiind ‘inferior’ şi ‘frivol’. Departe de a fi un scriitor frivol, Hawthorne 
este un romancier profund, pentru care autenticitatea şi luciditatea auctorială nu dezmint 
prezenţa finului observator ce va anunţa scriitorul modern. Astfel decizia lui Hawthorne 
de a se întitula ‘romancer’ nu-si află explicaţia decât în acceptarea acestui gen literar ca 
fiind singura şi unica posibilitate de a-şi exprima viziunea morală despre viaţă. Acest tip de 
naraţiune, ‘romance’, nu este o reproducere fidelă a realităţii, ci mai degrabă o creare 
intenţionată a unei realităţi distanţate de experienţa cotidiană, o realitate, care, aşa cum 
observa Northrop Frye, are tendinţa spre introversiune şi personalizare. 
 ‘Romance’ permite astfel dislocarea mitului într-o direcţie umană. Distanţarea 
artistică impusă de ‘romance’ permite explorarea de către autor a psihologiei umane, şi 
totodată angajeză cititorul într-o dezbatere despre experienţa umană. Dificultatea 
abordării literare a unor teme precum izolarea, alienarea, asceza, i-au impus autorului, într-
un fel, împărtăşirea teoriei organice; sub această perspectivă putem interpreta observaţiile 
lui Hawthorne din “Prefeţe” (“Prefaces”) şi “Scrisori” (“Letters”) ca invitaţii pentru cititor 
de a penetra procesele imaginaţiei şi a le reproduce.  
 Prin apărarea şi utilizarea artificiului impuse de ‘romance’, Hawthorne a fost 
capabil să ‘re-modeleze’ realitatea conform dorinţelor şi viziunii personale, lăsând cititorul 
în acelaşi timp să participe la procesul artistic consumat la nivelul altor lumi posibile. 
Astfel forma impune în scrierea lui Hawthorne, este obiectivul ce primează în 
interpretarea discursului narativ. 

                                                           
5 qtd. in Bell, M. New Essays on Hawthorne’s Major Tales, p 85.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:28 UTC)
BDD-A27528 © 2017 Universitatea Petru Maior



 

113 
 

acelaşi timp, cele trei antiteze: veridic-ideal, natural-supranatural şi istorie – şi, respectiv, 
conceptualizarea evenimenţială în ficţiune. Autorul nu aplică principiul verisimilitudinii ci 
răspunde personal de ordonarea evenimentelor în opera artistică, aşa cum afirmă în 
prefaţa cărţii The House of the Seven Gables : “the romance ... may present the truth under 
circumstances, to a great extent, of the writer’s own choosing and creation.” (vii) 
 Înclinaţia spre ambivalenţă morală, solitudine şi introspecţie, precum şi nevoia de a 
fi înţeles şi acceptat, este ceea ce stă la baza formaţiei artistice ale lui Hawthorne, 
contribuind la construirea imaginii organice despre lume reflectată în opera sa. În eseul 
introductiv, “The Custom House”, al cărţii The Scarlet Letter, Hawthorne optează pentru 
atmosfera unui salon noaptea, ca fiind mediul propice pentru fuzionarea dintre actual şi 
ideal, real şi fantastic, unde obiectele banale devin atât de spiritualizate de lumina 
neobişnuită, încât par să-şi piardă materialitatea, şi astfel să devină obiecte ale intelectului: 
“the objects ... are so spiritualized by the unusual light, that they seem to lose their actual 
substance, and become things of intellect.” (35) 
 Temele, personajele, şi respectiv strategiile narative folosite de Hawthorne 
urmăresc acelaşi fir al Ariadnei, şi anume unicitatea operei lui Hawthorne, dată de forma 
viziunii sale: sfera, în care personajale, reprezentate prin curbe spiralate ascendent, se află 
într-o permanentă călătorie de descoperire a propriei identităţi sau, altfel spus, în căutarea 
sinelui. Aşa cum afirmă Clifford despre viaţă în general: “You are aware, my dear sir – you 
must have observed it in your own experience –that all human progress is in a circle; or, 
to use a more accurate and beautiful figure, in an ascending spiral curve. While we fancy 
ourselves going straight forward, and attaining, at every step, an entirely new position of 
affairs, we do actually return to something long ago tried and abandoned, but which we 
now find etherealized, refined, and perfected to its ideal. The past is but a coarse and 
sensual prophecy of the present and the future.” (The House of the Seven Gables 276) 
 Adept al dualităţii existenţei, într-o perioadă în care doar lumea exterioară putea 
conferi certitudini, Hawthorne neagă reflectarea fidelă a lumii. Actualitatea cotidiană, după 
cum afirmă criticul Nina Baym, deşi încărcată cu evenimente, este departe de a fi expresia 
dorinţelor umane. Actualitatea este plină de expresivitate simbolică doar pe tărâmul 
imaginaţiei, unde dorinţele individuale sunt tăinuite într-un cod al trăirilor. 
 În consecinţă, viaţa este privită ca o luptă continuă între forţe contrarii, atât 
complementare, cât şi antitetice. Forma ficţiunii devine vizibilă prin interacţiunea şi 
echilibrarea permanentă a acestor dualităţi, care, în final, se află pentru reîntregirea şi 
întemeierea despre lume şi rostuirea ei. 
 ‘Ego’-ul (‘The Self’) si ‘Celălalt’ (‘The Other’) sunt principalele forţe oponente care 
în final, complinindu-se prin interacţiune, se contopesc într-o entitate. Fiinţele umane au 
potenţial nativ malefic şi benefic, deopotrivă. Fiecare character hawthornian suferă o 
transformare la nivelul realităţii interioare înspre realizarea dualităţii omului. 
Transformarea are loc la finalul unei călătorii în propria umanitate şi se materializează prin 
echilibrarea celor două entităţi, autocunoaşterea, (‘The Self’), respectiv identitatea 
aproapelui, (‘The Other’). ‘Subiectul’ (cititorul) şi ‘Obiectul’ (creaţia) se contopesc spre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:28 UTC)
BDD-A27528 © 2017 Universitatea Petru Maior



 

114 
 

fiinţarea ‘Lucrului’. Filozoful raţionalist Heidegger numeşte ‘Lucru’ (‘Thing’) drept 
corespondenţa realizată prin identificarea aspectului exterior al obiectului cu expresivitatea 
interioară. Calea accesibilă realizării echilibrului este prin ‘Simpatie/Înţelegere/Rezonanţă 
umană/ Interacţiune’ (‘Sympathy’). Prin simpatie, personajele devin verigi în “lanţul” 
comun al umanităţii (“the human chain of humanity”). 
 Călătoria în căutarea adevărului (a perfecţiunii) este iluzorie: la Hawthorne, ia 
forma unei sfere în care caracterele fac această incursiune de la non-identitate (realitatea 
exterioară) spre identitate (realitatea interioară) pentru a reveni în final la sursa care a 
generat călătoria, non-identitatea originară: “Pornim de la neant şi revenim la el. De la 
liniştea pântecului mamei la liniştea mormântului” (Cf. Derrida: “We come from nothing 
and return to nothing. From the darkness of the womb to the silence of the tomb”.) 
 Similar, ficţiunea este o ‘reconstrucţie’ ciclică a ceva considerat mort şi readus la 
viată prin limbajul simbolic al imaginaţiei, de unde se întoarce la realitatea non-identitară 
cu speranţa că va fi ‘re-interpretată’ în discursul anume permanentizat între ‘Self’ (opera) şi 
‘Other’ (cititor’). 
 Viziunea despre viaţă a lui Hawthorne este de asemenea sugerată de caracterul dual 
al organului vizual, perceput ca ochi extern, reprezentare vizuală (‘the eye’) şi  ochi intern, 
percepţie vizuală (‘the gaze’). Referindu-se la această diviziune  a ochiului, Hawthorne îl 
anticipează pe Lacan, care afirma, un secol mai târziu: “Eu văd dintr-un singur unghi, în 
timp ce sunt privit din toate unghiurile de-a lungul existenţei mele” (“I see only from one 
point, but in my existence I am looked at from all sides”). 
 O altă teorie care are afinităţi cu cea a lui Hawthorne este viziunea unilaterală a lui 
Emerson, adept al individului ca unic receptor al realităţii exterioare şi transcendentale. 
Viziunea dualistă (bun şi rău) a lui Hawthorne validează individualitatea doar în momentul 
recunoaşterii propriului caracter dual şi doar atunci când această recunoaştere duce la 
contopirea individului în lanţul comunităţii umane. Realizarea dualităţii fiinţei umane 
necesită o izolare realmente dureroasă, calea de reintegrare în societate fiind ‘simpatia’ faţă 
de semen. Prin ‘interacţiune’ (‘sympathy’), personajele hawthorniene preiau caracteristici 
(bune sau rele) unele de la altele, intercondiţionându-se şi completându-şi caracteristicile 
lipsă. Reîntoarcerea în societate se finalizează cu aceeaşi non-identitate iniţială: “Fiinţa 
umană este rotundă” (“Being is round”), spunea Bachelard sau, în accepţiunea lui 
Northrop Frye, “Sfârşitul este începutul transformat” (“The end is the beginning 
transformed”). 
 În fine, observăm la Hawthorne o deviere de la teoria puritană caracterizată prin 
conflictul bipolar ‘Cap’ (‘Head/Reason’) – ‘Inimă’ (‘Heart/Imagination’). Puritanii 
considerau imaginaţia ca o sursă a răului, fiind asemănătoare exorcismului şi 
demonismului. Viziunea hawthorniană pune ‘Inima’ pe primul plan, flancată de ‘Raţiune’ 
şi ‘Imaginaţie’, viziune care duce la o reconsiderare a rolului individului în societate. John 
Frederick sugerează că, spre deosebire de puritani, care concepeau un Dumnezeu 
damnabil, Hawthorne îl umanizează, puterea de a ierta fiind hărăzită celor pământeni în 
aceeaşi măsură. Păcatul rămâne păcat, dar este investit cu funcţii educative şi un efect 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:28 UTC)
BDD-A27528 © 2017 Universitatea Petru Maior



 

115 
 

umanizator. În viziunea lui Murphy, există modalităţi variate de ispăşire ale păcatului: 
regretul, confesiunea, sau penitenţa, ca efecte ale izolării, izolare pe parcursul căreia 
personajul explorează ambiguitatea propriei identităţi, acea imperfecţiune umană, alcătuită 
din bine şi rău, raţiune şi imaginaţie.  
 Hawthorne reuşeşte să-şi exprime această viziune organică despre viaţă prin tehnici 
narative bine definite: imagistica simbolică, jocul de lumini şi umbre, lumina difuză, 
indirectă, ambiguă, toate creează un univers în care obiectele reflectă opacitatea şi 
ambiguitatea conştiinţei umane. Viziunea sa cinematică despre lume transformă 
transparenţa lumii obiective, exterioare, în subiectivitatea lumii interioare, cea a receptării, 
astfel fiind posibilă ştergerea graniţei dintre subiectul percepţiei şi obiectul ei. Normand îl 
consideră pe Hawthorne unul din primii exploratori ai resurselor cinematice ale sufletului, 
prin folosirea unor instrumente cinematice ca de exemplu visul şi reveria.   
 Pe tot parcursul acestei călătorii introspective, romancierul şi personajele negociază 
între real şi ficţiune, actual şi imaginar, încercându-se echilibrarea dualităţilor. Dar datorită 
amânării şi chiar negării de către Hawthorne a oricărei certitudini, momentul echilibrului 
este iminent urmat de dezechilibru, de reîntoarcerea la lupta contrariilor în această 
fluctuaţie permanentă între lumea exterioară şi cea interioară. 
   
Bibliografie 
Bachelard, Gaston. The Poetics of Space. Trans. Alan C. M. Ross. Boston: Beacon Press, 
1969. 
Baym, Nina. The Shape of Hawthorne’s Career. Ithaca: Cornell University Press, 1976. 
Bell, Millicent (ed.). New Essays on Hawthorne’s Major Tales. USA: CUP, 1993. 
Derrida, Jacques. The Post-Card: From Socrates to Freud and Beyond. Trans. Alan Bass. 
Chicago: University of Chicago Press, 1987. 
----------------------. The Truth in Painting. Tans. Geoff Bennington and Ian Mc Leod. 
Chicago: University of Chicago Press, 1987. 
Emerson, Edward Waldo. The Complete Works of Ralph Waldo Emerson. Centenary 
Edition. 12 vols. Ed. Edward Waldo Emerson. Boston: Houghton Mifflin, 1903-21. 
Vols. 1. and 12.  
Frederick, John T. The Darkened Sky. Nineteenth-Century American Novelists and Religion. 
Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1969. 
Frye, Northrop. Anatomy of Criticism. Atheneum, New York: Princeton University 
Press, 1957. 
------------------. The Secular Scripture. A Study of the Structure of Romance. Cambridge, 
Massachusetts, and London, England: Harvard University Press, 1976. 
Hawthorne, Nathaniel.  Casa cu 7 frontoane. Editura Dacia: Cluj-Napoca, 2004. 
Hawthorne, Nathaniel. The House of the Seven Gables (1851). USA: Scholastic Book Services, 
1973.  
Hawthorne, Nathaniel. The Scarlet Letter. USA: Bantam Books, Inc., 1965. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:28 UTC)
BDD-A27528 © 2017 Universitatea Petru Maior



 

116 
 

Heidegger, Martin. Being and Time. Trans. John Macquarrie and Edward Robinson. 
New York: Harper and Row, 1962. 
----------------------. Poetry, Language, Thought. Trans. Albert Hofstadter.. New York: 
Harper and Row, 1975. 
--------------------- . The Age of the World View. Trans. Marjorie Grene. Boundary 24, 
1976. 
Lacan, Jacques. Ecrits. Trans. Alan Sheridan. New York: W.W. Norton, 1977. 
-------------------. The Four Fundamental Concepts of Psycho-Analysis. Trans. Alan Sheridan. 
New York;: W.W.Norton, 1978. 
Murphy, John J. “The Function of Sin in Hawthorne’s Novels”, ESQ 50, 1968. 
Normand, Jean.  Nathaniel Hawthorne: An Approach to an Analysis of Artistic Creation. 
Trans. Derek Coltman. Cleveland: Press of Case Western Reserve University, 1970.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:28 UTC)
BDD-A27528 © 2017 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

