
62 
 

DIFERENŢIALELE DIVINE  ALE  LUI  LUCIAN  BLAGA – 
UN MODEL METAFIZIC DE GENEZĂ A  LUMII 

Lucian Blaga’s Divine Differentials –  A Metaphisic Model of the  Orig in of the 
World 

 
Eugeniu  NISTOR1

 
Abstract 

 
In Blaga’s Divine Differentials, the Great Anonymous (also called the „Generator”) is the absolute 
metaphysical principle or the „metaphysical center” of the world, an autarchic „integrated whole”, the 
utmost complexity, having the ability to generate „ad indefinitum” existences of the same substantial 
magnitude and structural complexity. „However, as a representative of the Absolute Existence, having 
infinite creation possibilities, without exhausting its creative substance and without” feeding on other 
substantial elements from the outside world, the Great Anonymous keeps the human individual at the 
periphery, and confronts him with a series of obstacles, within the strict limits of his humble human 
condition, thus obstructing his access beyond the walls of the transcendent. And to prevent the emergence 
of „equivalent Gods”, which would lead to a „serious  divine anarchy”, the Great Anonymous refuses 
even to consider its own self lest it should reproduce itself by the mere act of self-determination; that is 
why it generates and emits from the Anonymous Fund only peripheral and „less nuclear” differentials,  
because in the philosopher’s view, the „divine differentials (we refer to heterogeneous ones) are essentially 
as many infinitesimal carriers of a virtual, ultimate simplicity”. Emitted in infinite and heterogeneous series 
(more rarely homogeneous), the divine differentials are „left to chance” so as to o integrate, according to 
the principle of the minimal or the sufficient correspondence, and form complex existences. Different 
from Leibniz's monads and Herbart's realms, they integrate into the so-called formative units; forming 
more or less complex structures, they disintegrate themselves after a while because all formative units are 
subjected to „transience” and are ephemeral. Just as the Divine Differentials, formative units make up the 
trans-biological fund, integrating into everything that exists (according to „correspondences”), but the 
„maximum level” of the integration process admitted by the Great Anonymous is the one reached by 
human consciousness, where  are integrated the more „nuclear” differentials, but beyond them – any kind 
of evolution is blocked! 
 
Keywords: The Great Anonymous, divine differentials, formative unit, Leibniz's monads, 
autarchic entity, genesis. 

 

 

Descriind, în Diferenţialele divine (1940), mai multe variante ale genezei lumii, Lucian 
Blaga pledează pentru validarea acelor concepte metafizice care au anvergură şi 
„încapsulează” în chipul cel mai credibil experienţa umană, căci, precizează el: „fără o 
metafizică, declarată sau latentă, omul nu poate exista”, iar „în istorie nu s-a declarat 
nicicând o vacanţă metafizică.”2

În consideraţiile filosofului, din prefaţa volumului amintit, acesta anunţa încheierea 
sistemului său de gândire şi constata că, „încetul cu încetul, şi din mai multe părţi deodată, 
a durat o clădire până sus: «Acum a venit rândul cupolei».”

  

3

                                                           
1 Assistant Prof. PhD, „Petru Maior” University of Tîrgu-Mureș 
2  Lucian Blaga – Trilogia cosmologică: Diferenţialele divine, Aspecte antropologice, Fiinţa istorică, Editura 
Humanitas, Bucureşti, 1997, p. 19 
3 Ibidem, p. 11 

 Arătând că unele elemente ale 
teoriei sale metafizice au fost expuse şi în cărţile anterioare (Cesura transcendentă, Geneza 
metaforei şi sensul culturii şi Artă şi valoare), filosoful recunoaşte că acestea prezentau unele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



63 
 

„particulare îngrădiri”, referindu-se restrictiv doar la „anumite fragmente sau ţinuturi ale 
existenţei (cunoaşterea, cultura, valorile)” şi „după cum oricine o recunoaşte, metafizica 
nu e încă împlinită fără o viziune de ansamblu de natură «cosmologică» (...) Volumul 
concepţiei metafizice a crescut cu fiecare nou ţinut luat în cercetare. De astă dată se va 
construi cercul ultim, menit a închide în ocolul său toate celelalte.”4

 În absenţa „apetitului speculativ”, care s-ar părea că se prelungeşte în lume ca un 
semn al „infirmităţii omeneşti”, filosoful este cel care ar trebui să se încumete să 
„examineze limitele pe care o înaltă rânduială le impune cunoaşterii”

 

5 Căci „tema poartă 
pe trupul ei rune şi răni. Rune cu semnificaţii pierdute – cine le va tălmăci din nou? Răni 
dobândite în lupta cu toate îndoielile – cine le va vindeca?”6 Iar în discutarea acestui 
context nici o nouă concepţie filosofică sau teologică nu poate ignora momentul 
criticismului kantian, cu superba lui schelărie de idei, deoarece „Ar fi o mare greşeală să se 
creadă că un Kant a trăit degeaba.”7

Viziunea cosmologică blagiană are merite incontestabile sub aspectul originalităţii, 
de care ar trebui să ţină cont orice cercetător onest, însă „aici, mai mult ca în oricare altă 
parte, Blaga produce o lume imaginară, frumoasă, prea frumoasă poate, prin poezia ei 
imanentă, dar cu defectul irealităţii.”

 

8 Căci această cosmologie, cam prea „închisă în jocul 
imaginaţiei”, postulează „existenţa unui centru metafizic nevăzut, care este altceva decât 
lumea”, pentru ca apoi să-l identifice sub această cupolă pe însuşi „Marele Anonim”9 
Toate acestea sunt păreri şi opinii, suferind adesea de viciul subiectivităţii, dar Blaga a 
prevăzut şi riscurile la care se va supune prin publicarea acestui (auto-intitulat, cu evidentă 
modestie) „studiu de metafizică cosmologică”, inclusiv intrarea în arenă a „unor critici în 
stare să-şi exprime bănuiala şi neîncrederea faţă de valoarea filosofică a ideilor numai 
fiindcă acestea ar fi «prea frumos prezentate»”10

Socotit un fel de „centru metafizic”, situat „dincolo de orice lumină şi de orice 
neguri”, Marele Anonim este un termen care „n-are valoare demonstrativă pentru 
existenţa designată”, el fiind „existenţa care ne ţine la periferie, care ne refuză, care ne 
pune limite, dar căreia i se datorează orice altă existenţă.” Acesta este derutant în multe 
privinţe, având evidente „apucături egocentrice”, astfel încât „calificarea” acestor 
manifestări faţă de fiinţa omenească „le-ar stârni stupoare teologilor”, căci „egocentrismul 
Fondului Anonim depăşeşte cu mult cele arătate.”

   

11

                                                           
4 Ibidem 
5 Ibidem, p. 15 
6 Ibidem 
7 Ibidem, p. 16 
8 Gheorghe Vlăduţescu – Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, Editura Minerva, Bucureşti, 1982, p.200 
9 Ibidem, p.201 
10 Lucian Blaga – Trilogia cosmologică, ed. cit., p. 14 
11 Ibidem, p. 27 

 Curiozitatea omenească, dar mai ales 
pasiunea filosofică îl împinge pe gânditorul din Lancrăm să încerce o reperare a acestuia, 
conform propriei mărturisiri, „călătorind prin noi înşine în căutarea lui, l-am bănuit la un 
moment dat şi dincolo de noi”, dar, mai apoi, recunoaşte că „am fost nevoiţi să-l gândim 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



64 
 

cu accentul dislocat şi cu greutatea tot mai mult d incolo de noi, în zone mai presus de 
toată făptura.”12

Stând la îndoială dacă Marelui Anonim să-i zică şi Dumnezeu, Lucian Blaga preferă 
să-l înzestreze pe acesta cu „atributele divine”, adăugându-i şi sintagma „Generatorul” 
(probabil din intenţia de laicizare a numelui), socotindu-l un „«tot unitar», de o maximă 
complexitate substanţială şi structurală, o existenţă pe deplin autarhică, adică suficientă 
sieşi”, atribuindu-i capacitatea de a se „«reproduce» ad indefinitum, în chip identic, aceasta 
fără a se istovi şi fără a-şi asimila substanţa din afară.”

 

13 Luând în considerare „puternicia” 
Marelui Anonim, trecând dincolo de orice „subtilităţi scolastice”, filosoful se încumetă, în 
demersul său speculativ, să-i atribuie Marelui Anonim inclusiv capacitatea de a fi nu doar 
„un creator de lumi, ci un generator de Dumnezei echivalenţi.”14 Însă, în această ipostază, 
asupra totului existenţei, ar plana o mare primejdie, deoarece ar rezulta fie „tot atâtea 
sisteme autarhice care s-ar sustrage pazei şi controlului central, fie sisteme egocentrice 
care ar încerca să se substituie întâiului şi tuturor celorlalte”, iar consecinţa acestor 
posibilităţi reproductive, necontrolate, ar duce la o gravă „teoanarhie.”15 Deşi posibilităţile 
lui sunt enorme, Marele Anonim refuză generarea de „toturi divine”, tocmai pentr a nu-şi 
pune în pericol „centralismul existenţei”, manifestându-se generator doar „prin acte 
reproductive cu obietivul minimalizat (...)” atât „sub unghi substanţial, cât şi sub unghi 
structural.”16

Aşadar, pândit de primejdia rezultată chiar din profesia sa de „natură generatoare”, 
care, cam necontrolată, ar duce la „o serie de existenţe similare divine”, consolidându-şi 
pe deplin autarhia, Marele Anonim optează pentru un proces de creaţie care se manifestă 
plenar prin „diferenţiale”, ce posedă un conţinut „minim substanţial” şi, prin urmare, sub 
„unghi substanţial”, pot fi simbolizate „ca o serie de puncte...”, iar „sub unghi structural, 
pot fi imaginate simbolic ca fragmente infinitezimale eterogene, dar absolut simple, ale 
sferei sau ale cercului divin.”

 

17 El îşi îngrădeşte la maxim creaţia, procedând la o „degradare 
şi decimare a «posibilităţilor»”, admiţând unele acte creatoare şi suspendând altele, deoarece 
„ceeea ce se îngăduie să fie «creat» şi ceea ce este «oprit» se întregeşte complementar: 
aceste două părţi ar face împreună un Dumnezeu.“; şi în acest fel „orice creatură directă a 
Marelui Anonim va fi un infim fragment, îngăduit şi liber realizat, al unui Dumnezeu 
posibil.”18

                                                           
12 Ibidem 
13 Ibidem, pp. 27-28 
14 Ibidem, p. 29 
15 Ibidem, p. 30 
16 Ibidem 
17 Ibidem, pp. 34-35 
18 Ibidem, p. 31 

 Cosmosul / lumea în ansamblul ei, cu toate elementele de substrat presupuse, 
ar fi o creaţie directă, în timp ce „substanţele şi formele complexe” ar constitui obiectul 
creaţiei indirecte a divinităţii. Dar cum „voinţa Marelui Anonim nu prezintă analogii cu 
voinţa omului”, având o altfel de manifestare, adică nu este „plăsmuitoare” sau 
constructivă, ci categoric eliminatorie”, filosoful încearcă să ne convingă că fiecare act 
creator al acestuia „trebuie socotit de fapt ca generare sau procreare denaturată până la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



65 
 

nerecunoaştere, prin radicală mutilare anticipată.” 19  Ipostazele reproductive sau 
posibilităţile repetiţiei întocmai a creaţiei, din perspectiva existenţelor identice sau similare, 
ar reprezenta însă „marea spaimă a Fondului Anonim”, asupra căruia planează  „o singură 
primejdie”: aceea a  „propriei sale naturi generatoare de identităţi.”20 De aceea, îndemnat 
de „previziuni hegemonice”, actul generator al Marelui Anonim  „este totdeauna voit 
restrâns la un segment absolut simplu sub unghi structural şi minimalizat la extrem sub 
unghi substanţial.”21

   

 

Procedând la reprezentarea grafică a divinităţii printr-un cerc sau o sferă (fig. 1), 
filosoful arată că procesul teogonic poate fi „ilustrat printr-o serie neclintită de sfere sau 
cercuri cu totul asemenea” (fig. 2), dar că în realitate „acest proces teogonic nu se 
declanşează” deoarece „efortul voliţional al Marelui Anonim are ca obiective ceea ce nu 
trebuie să facă, iar nu ceea ce se face.”22 Şi, după cum apreciază Lucian Blaga, cea mai 
bună dovadă că Marele Anonim nu are alte ipostaze, decurge din chiar faptul că „Lumea 
ia fiinţă pe două temeiuri: întâi, pe temeiul reproductibilităţii ad indefinitum a lui Dumnezeu; 
şi al doilea, pe temeiul incompatibilităţii acestei serii divine cu hegemonia lui Dumnezeu”, 
care îşi conturează propriile lui posibilităţi de creaţie şi „izbuteşte în cele din urmă să le 
dea peste cap, măcinându-le.”23 O altă problemă pe care o ridică filosoful este legată de o 
mai veche variantă a genezei lumii: aceea prin care „aceasta ar fi într-un fel egală cu însăşi 
gândirea lui Dumnezeu”, când divinitatea s-ar găsi  „într-o situaţie dificilă şi plină de 
riscuri”, mai potrivit fiind, ca măsură de precauţie, „să-şi stingă aproape în întregime 
gândirea, sau să se gândească de fiecare dată pe sine însuşi, aproape în întregime într-un 
fel «negativ», pentru a nu se realiza.”24 Deci Marele Anonim „nu-şi permite nicidecum să 
se gândească «pozitiv»,  decât în diferenţiale.”25

Dar intenţia filosofului de a se distanţa şi delimita, cât mai mult posibil, de cele trei 
variante cunoscute ale genezei, atât de modelul cosmologic iudeo-creştin (unde geneza lumii 
este echivalentă cu însăşi gândirea magică a lui Dumnezeu, care creează din iubire o lume 
imperfectă), cât şi de cel al neo-platonicienilor (bazat pe un amplu proces creator 
emanativ) şi de modelul monadologic al lui Leibniz (unde fiecare monadă este un 
microcosm, oglindind lumea în integralitatea ei, fără a „exista două monade absolut la fel”) – 
duce la o uriaşă contradicţie, care nu le putea scăpa criticilor, între care se situează şi prof. 
Gh. Vlăduţescu, care, pe bună dreptate, constată că „lăsând diferenţialelor libertatea de 
integrare în individuale, tipuri, moduri ontologice, el (L. Blaga – n. a.) îl «însărcinează» pe 

 

                                                           
19 Ibidem, pp. 31-32 
20 Ibidem, pp. 32-33 
21 Ibidem, p. 34 
22 Ibidem, p. 38 
23 Ibidem 
24 Ibidem, p. 39 
25 Ibidem, p. 39 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



66 
 

Marele Anonim să controleze procesul, dar ceea ce i-a dat cu o mână, îi ia, fie şi parţial, cu 
alta”, căci „«procesele de integrare ale diferenţialelor nu se mai fac sub controlul direct al 
Marelui Anonim, ci numai sub puterea faptului că diferenţialele eterogene se potrivesc şi 
se întregesc prin însăşi structura şi natura lor, în vederea unor formaţiuni mai 
complexe...»”26

Dar să le descriem pe rând. Pentru prima fază filosoful formulează două variante 
de lucru: în primă variantă existenţa este unitară, dar de o complexitate şi o plenitudine 
absolută, iar Marele Anonim, din motive autarhice, „îşi reglementează înadins şi în chip 
preventiv reproductivitatea”; în cea de-a doua variantă se admite că „gândirea divină este 
de natură magică, identică cu actul realizator”, când „Marele Anonim îşi va stinge orice act 
de gândire în aşa fel ca să nu aibă loc acest proces care ar degenera în descentralizarea 
anarhică a existenţei.”

  
Pe de altă parte, încă o dată se observă o mare dilemă a cosmologiei blagiene: ni se 

vorbeşte când despre Marele Anonim, când despre Dumnezeu, când despre Fondul 
Anonim iar, mai încolo, despre Fondul Originar, Generatorul central, Generatorul 
„transmundan”, Existenţa  originară sau Existenţa cosmică – într-o frapantă şi derutantă 
indecizie! 

Doar atunci când se referă la limitarea posibilităţilor divine, Lucian Blaga 
recunoaşte că toate descrierile sale metafizice pot fi considerate doar nişte „anticipaţii 
teoretice” referitoare la procesul complex al genezei lumii, pe care el îl vede desfăşurat în 
trei faze: 1. faza precosmică – când posibilităţile de creaţie sunt reduse drastic, pentru ca 
Marele Anonim să-şi asigure autoritatea absolută; 2. faza genezei directe – când sunt emise 
cele două tipuri de diferenţiale (omogene şi eterogene), şi 3. faza genezei indirecte – când 
diferenţialele divine sunt integrate şi organizate sub aspect cosmic.  

27 Din ambele variante ar rezulta o „«teogonie» fără de capăt”, având 
un număr nelimitat de „sisteme acosmice divine, identice sau similare, bântuite de duhul 
răzmeriţei.”28

Eliminând posibilităţile generării identităţilor, Marele Anonim s-ar putea angaja în 
actele genezei directe, determinând „existenţe masive şi complexe” (Eonii, Ideile, 
Timpurile, Formele), toate acestea presupunând „acte monofazice corespunzătoare.”

 

29 
Dar nu o face, adoptând „cea mai limitată dintre posibilităţi, aceea de a-şi pulveriza 
obiectivul actului generator în diferenţiale divine, adică de a emite purtătoare 
infinitezimale de structuri virtuale absolut simple...”, procedând la „constituirea de fiinţe 
sau făpturi mai «complexe» numai indirect, prin integrare de «diferenţiale»”30

                                                           
26 Gheorghe Vlăduţescu – Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, ed. cit., p. 207 
27 Lucian Blaga – Trilogia cosmologică, ed. cit., p. 41 
28 Ibidem, p. 42 
29 Ibidem, p. 44 
30 Ibidem, p. 44 

 În categoria 
de „creaţiuni” ale acestui tip de geneză indirectă, de «integrare», «organizare» a 
diferenţialelor divine (care sunt eterogene sau omogene), filosoful aminteşte: cuantele de 
energie, atomii, moleculele, celulele, inconştientul psihic ş.a. Dar „orice existenţă concretă 
de natură empirică se învederează ca purtătoare a unor note de discontinuitate”, însă şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



67 
 

legat de acest aspect filosoful pune în discuţie trei moduri distincte, şi anume: 
discontinuitatea comparativă (existenţa în cosmos, spaţiile goale alături de cele pline cu 
materie, existenţa alături de materia anorganică a fiinţelor vii, existenţa alături de fiinţele 
inconştiente a celor vii şi conştiente etc.); discontinuitatea intrinsecă (societatea e un organism 
compus din indivizi, un organism viu este compus din celule, cristalele sunt compuse din 
molecule etc.); discontinuitatea de repetiţie (existenţa unei plurităţi de indivizi exprimând 
aceeaşi tipologie, aşa cum este omul, care s-a împlinit nu ca unic exemplar, ci „ca o 
repetiţie plurală de indivizi”). În acest ultim tip de discontinuitate empirică pune 
gânditorul în discuţie problema delicată a individuaţiilor care „se caracterizează prin diverse 
particularităţi, printre care unele cu totul unice, iar altele de o generalitate divers gradată.” 
Apoi Blaga dă ca exemplu cazul de individuaţie al gorunului şi specifică expres că 
„individuaţiile ca atare ar apărea în afară de sfera cognitivă a  divinităţii.” 31 Pentru a 
comenta apoi, imediat, ca răspuns la unele (posibile) mirări, referindu-se la „o metafizică 
mai puţin curentă care crede că Dumnezeu nu a creat  decât «tipul» gorunului, fie ca 
model ideal (...), fie ca o  misterioasă putere organizatoare...”32 Dar mirările sunt atenuate 
doar în aparenţă, în realitate ele iscând, mai departe, alte întrebări şi nedumeriri. Intuind că 
există şi un Dumnezeu al eresului popular, Blaga încearcă să-l recupereze, să-l repună în 
circuitul cultural şi să-l apropie, ca funcţionalitate, de Marele Anonim Generatorul, 
trasându-i „profilul” într-o manieră cam schematică, din doar câteva sumare caligrafieri: 
„O metafizică populară curentă atribuie lui Dumnezeu un asemenea exces de grijă pentru 
fiecare fir de păr al nostru şi pentru fiecare fir de nisip al mărilor.”33

De asemenea, filosoful pune în discuţie şi punctul de vedere al unor interpreţi arabi 
ai metafizicii aristotelice, care, restrâng gândirea divinităţii la „forme”, la „acte ideative” şi 
la „tipurile generice”, ceea ce ar duce la contestarea posibilităţii dumnezeirii de „a gândi şi 
a cunoaşte individul ca atare”, clătinând din temelii doctrina creştină. Admiţând 
posibilitatea genezei divine, Blaga se referă la două variante de „tehnică genetică”, şi 
anume: 1. emisie directă din „substanţa şi structura divină”, în cadrul căreia gândirea să nu 
fie parte a procesului; 2. procesul genetic are la bază chiar gândirea elementelor genetice, 
situaţie în care, în fapt, s-ar exersa modelul genezei biblice care „lucrează cu o gândire 
magică de maximă intensitate şi eficienţă.”

  

34  Dar, cum pentru Marele Anonim este 
periculos să gândească creaţia (fie şi magic), el va gândi doar în diferenţiale divine, „şi nici 
măcar acestea el nu le gândeşte pe toate, ci numai pe acelea care nu sunt de-a dreptul 
nucleare...”35 Şi astfel, chiar dacă „actele generatoare de Toturi sunt posibile, ele rămân 
necunoscute.”36

Se ştie că procesul genezei lumii, ca supoziţie metafizică, a fost experimentat prin 
„naştere” şi „creaţie” sau prin „emisie”şi „emanaţie”, trimiterile lui Blaga fiind fie la 

  

                                                           
31 Ibidem, p. 50 
32 Ibidem, p. 51 
33 Ibidem 
34 Ibidem, p. 52 
35 Ibidem, p. 53 
36 Ibidem, p. 55 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



68 
 

modelul biblic, fie la sistemele indiene, „care echivalează lumea fie ca o emanaţie 
substanţială, fie ca un vis al lui Dumnezeu” sau la sistemele gnostice neoplatonice ori la 
efulguraţiile monadelor lui Leibniz, unde orice monadă reprezintă lumea în miniatură, „o 
lume psihic introvertită.” Dar cum actele Fondului originar pot primejdui centralismul 
existenţei Marelui Anonim, dacă s-ar încumeta la generarea de „Toturi (divine, ipostatice, 
eonice, tipice)”, alternativa rămasă este unică: mutilarea la maxim a „rezultatelor actelor 
sale” şi restrângerea la generarea prin diferenţiale divine. Dar ce sunt acestea? Lucian 
Blaga ne răspunde: „O diferenţială divină este echivelentul unui fragment infinitezimal din 
Totul substanţial şi structural, deplin autarhic, trasspaţial al Marelui Anonim.”37 În ceea ce 
priveşte substanţa unei diferenţiale divine, aceasta „nu e identică cu niciuna din substanţele 
empirice şi nici cu acelea cu care operează teoriile ştiinţifice.” Deşi, explică Blaga, 
„substanţele «diferenţialelor» le prefigurează pe toate celelalte.” Căci  diferenţiale divine 
sunt de „natură «substanţială», iar diferenţialele eterogene se diversifică şi sub acest unghi 
al substanţei, dar ele nu vor fi niciodată de natură caracterizat «energetică» ori «materială», 
sau de natură caracterizat «psihică» ori «spirituală»”. Pentru a atinge aceste „stări”, 
diferenţialele ar trebui să treacă printr-un complex proces „de integrare şi organizare”, 
între exemplele servite de filosof fiinf cuantele de energie şi materia, care reprezintă „o 
integrare şi organizare de anumite diferenţiale divine, atât eterogene cât şi omogene.”38

Potrivit concepţiei blagiene, actul genetic al Marelui Anonim se situează încă în 
„faza pre cosmică”, când, ca măsură preventivă, diferenţialele situate în zone „mai 
centrale, mai nucleare” sunt „parţial discriminate” şi „prohibite”, mai potrivite fiind cele 
din „zone mai periferiale sau mai puţin esenţiale, diferenţialele divine eterogene...” În 
acest complex substanţial şi structural al „Totului divin”, filosoful ne atrage atenţia că 
trebuie ţinut cont de unele distincţii, şi anume: „energia fizică are deci ca substrat 
diferenţiale variate, dar specifice; materia de asemenea alte diferenţiale variate, dar  
specifice; viaţa de aşijderea; şi psihicul şi spiritualul nu mai puţin; fiecare regiune cu 
diferenţialele sale de bază eterogene, dar specifce.”

  

39

Procedând la evidenţierea celor trei grupe de particularităţi vom avea: singulare 
(aparţinând numai unor indizi fiind irepetabile), tipice (aparţinând „tuturor indivizilor unui 

  
Încercând o explicaţie a genezei indirecte (faza a treia a procesului cosmogonic, Blaga 

se referă la „indivizi” ca la nişte existenţe în stare să reacţioneze pentru a apăra sau reface 
„întregul”, între care situează cristalele, fiinţele atipice, plantele şi animalele. În acelaşi 
context este pusă în discuţie problema manifestării „tipice” la unii indivizi (precum 
ghimpii trandafirilor, pentru că ghimpi au şi alte plante, iar acestea sunt manifestări 
„transtipice”), precum şi aspectul mai paradoxal al izvoadelor, când aceeaşi însuşire a unui 
anumit tip poate fi caracteristică şi altor specii, ca „însuşire generală” (exemplul 
marsupialelor australiene, cu prezenţa unor însuşiri similare şi la specii europene precum 
sobolul, veveriţa, lupul).  

                                                           
37 Ibidem, p. 56 
38 Ibidem, p. 57 
39 Ibidem, p. 58 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



69 
 

gen”) şi izvodale (care aparţin „tuturor indivizilor de acelaşi gen, dar şi unor indivizi din 
genuri cu totul diferite”), Blaga subliniază importanţa ultimelor două grupe, ale căror 
particularităţi constituie esenţa, adică „«modul de a exista» al făpturilor sau «modul 
ontologic»”, acestea fiind însă limitate „deţin totuşi locurile cele mai hotărâtoare în 
arhitectura universului.”40

Prin aceasta „modurile ontologice, cu orizonturile lor, reprezintă articulaţiile 
arhitectonice cele mai de seamă ale lumii.” Însă, cum acestea apar „în înjghebări 
morfologice: tipice, izvodale şi individuale..., modurile morfologice sunt nenumărate în 
Univers”, în schimb există doar câteva moduri ontologice şi, fiecărui „mod ontologic îi 
corespund, solidar cu el, o mulţime de moduri morfologice.”

  
Dar fiecărui mod ontologic îi corespund „două momente corelative”, primul fiind 

„felul de a fi”, iar al doilea „orizontul de care este legat”. Dacă „felul de a fi” variază prin 
anumite „grade de intensitate”, atunci orizonturile „felurilor de a fi” sunt diferite de 
conceptele de spaţiu şi timp, distingându-se „prin complexitatea lor.” Trecând la 
exemplificări filosoful descrie modul ontologic al cristalelor, care există într-un orizont al 
lor şi legătura cu acesta durează din faza devenirii, până la împlinire; modul ontologic al 
plantelor presupune reacţii în orizonturile lor specifice, corespunzătoare „rânduielilor lor 
finaliste”; modul ontologic animal este însă mult mai dinamic, animalul fiind „subiect” cu 
iniţiative şi reacţii de supravieţuire în orizontul dat; iar modul ontologic al fiinţei omeneşti 
fiinţează într-un orizont specific marcat de prezenţa misterului şi de destinul creator al 
omului care se mobilizează întru revelarea acestuia şi împlinire.  

41

Modurile ontologice cunoscute mai puţin plenare (cristalele, plantele, animalele) şi 
plenare (omul), fără a ocoli din discuţie ipoteza speculativă a unui mod ontologic mai 
plenar decât cel al omului, beneficiind de un „maxim volum orizontic”, atribuit Fiinţei 
divine. Dar filosoful pune în seama Fondului Anonim posibilitatea de a emite două feluri de 
diferenţiale: ontologice şi morfologice – primele stând la baza modurilor ontologice, iar celelalte 
la baza modurilor morfologice, urmând că „atât sub unghi ontologic cât şi sub unghi 
morfologic, au pe urmă loc «integrările» şi «organizările» de diferenţiale, eterogene şi 
omogene”, prin care acestea „se realizează în «individuaţii»”. Dar aceste „integrări” şi 
„organizări” de diferenţiale se întâmplă în afara controlului Marelui Anonim, care, marcat 
de un „sacru egoism”, exercită mai degrabă un control „indirect”, prin emiterea de 
diferenţiale şi prin operaţiunea de „limitare extremă a posibilităţilor”, acestea potrivindu-
se şi întregindu-se „prin însăşi structura şi natura lor.”

  

42

Într-un studiu consacrat „finalităţilor şi parafinalităţilor”, Lucian Blaga critică 
materialismul mecanicist (care nu poate acoperi decât „o realitate mai restrânsă”), 
referindu-se la ipotezele lui Lamarck, cu explicaţiile lui finaliste, la teoria selecţiei naturale 
a lui Darwin, la şcoala experimentală a lui Driesch (care situează factorul entelehial în 
analogie cu psihicul), cu transformismul de tip „morfaloxis”, al biologului Morgan, cu 

 

                                                           
40 Ibidem, p. 63 
41 Ibidem, pp. 65-66 
42 Ibidem, pp.69-70 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



70 
 

ciudatele fenomene numite «eteromorfoze» (de regenerare a unui organ amputat) – toate 
acestea pentru a explica şi aconvinge că lumea stă sub imperiul „gândurilor metafizice” ale 
Marelui Anonim, care produce diferenţiale divine şi le lasă în voia lor, rezultatul fiind o 
geneză indirectă. Dar procesul de devenire al unui individ (cristal, plantă, animal, om) pleacă 
întotdeauna de la o „unitate formativă iniţială” (substanţa chimică la cristale, celula 
ovulară în domeniul biologic), care are o destinaţie precisă: „să înceapă şi să conducă 
procesul de organizare (...), să dirijeze nu numai înmulţirea unităţilor formative (...), ci şi 
diferenţierea unităţilor formative pe temeiul cărora se clădeşte organismul.” 43  Exemplul 
ovulului uriaş, din experimentul lui Hans Driesch, rezultat din contopirea a două ovule, îi 
prilejuieşte filosofului să constate că „între cele două «unităţi formative» omogene, 
prezente în ovulul uriaş, una va lua conducerea «organizării»...”, aceasta şi pentru că „nu-i 
exclus ca orice celulă capabilă să iniţieze o embriogeneză să conţină mai multe «unităţi 
formative» omogene, care în prefaza embriogenezei să se comporte ca unităţi formative 
omogene ale unei substanţe ce «cristalizează».” Însă şi aceste „existenţe secrete care stau la 
temeiul indivizilor” reprezintă produsele unei geneze indirecte, prin integrare şi organizare 
de diferenţiale divine. Aşadar unităţile formative, ca „produse complexe ale genezei 
indirecte, nu pot fi privite ca entităţi indivizibile şi perene, ci numai ca existenţe 
destructibile sau reformabile.”44

Angajat într-o lungă explicaţie metafizică a evoluţiei, filosoful se referă şi la 
originea speciilor, care a fost mereu prilej de dezbateri, întrebări şi controverse, criticând 
câteva teorii privitoare la aceste aspecte, între care şi cea a paleontologului Charles 
Couvier, care imaginează faptul că Dumnezeu „pentru a da satisfacţie atât apetitului său 
metafizic, cât şi exigenţelor ştiinţifice”, procedează la promovarea „catastrofelor şi a 
repetatelor creaţiuni”, speciile fiind „forme pieritoare, dar imuabile, adică 
neschimbăcioase, din clipa creării lor şi până în ziua sorocului.”

 

45  Cât priveşte tema 
evoluţionistă din „Originea speciilor a lui Darwin şi din alte variante naturaliste, Blaga se 
arată interesat doar de adaptabilitatea acestora, socotind-o totuşi, doar „un fenomen 
periferial al vieţii”, care nu poate explica ivirea unor forme de viaţă de mare complexitate, 
chiar dacă admite că schimbarea de mediu poate îndemna fiinţa la măsura adaptării, dar 
conchide că „adaptabilitatea, deşi este un fenomen general al vieţii nu poate constitui în 
nici un fel un principiu creator de specii.” El însă respinge de la această posibilitate şi 
concepţia lui Henri Bergson, prin care filosoful francez susţine că „elanul vital este 
pretinsul autor şi existenţa acelor ciudăţenii biologice pe care le numim «parafinalităţi», ce 
ne aţin calea, ca să ne descurajeze.” Nu este de acord nici cu teoria mutaţiilor, a lui De 
Vries, preluată şi dezvoltată şi de alţi biologi, prin care se admite „apariţia bruscă a unor 
variante noi în cadrul anumitor specii de plante”, deoarece acesta nu face altceva decât să 
„generalizeze descripţia unor fapte care au realmente loc.”46

                                                           
43 Ibidem, p. 94 
44 Ibidem, pp. 100-101 
45 Ibidem, p. 102 
46 Ibidem, p. 104-105 

 Critică, de asemenea, şi teoria 
naturaliştilor, conform căreia celula primară „ar cuprinde un număr imens de specii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



71 
 

virtuale de tipuri preformate”, ceea ce ar duce la ideea că „celula primară ar fi egală cu un 
Dumnezeu condensat într-o cutiuţă microscopică.” Explicaţia lui Lucian Blaga pleacă de 
la procesele metafizice secrete, instituite de aşa-zisele „unităţi formative”, şi de la 
«integrare», exprimând „supoziţia că orice reformă a unei «unităţi formative» (care dă un 
individ inedit sub unghiul speciei) consistă într-o «integrare» suplimentară de diferenţiale 
divine, o integrare suplimentară căruia îi este supusă această unitate formativă.” Aşadar 
orice mutaţie ivită se datorează unui proces mai accelerat şi mai consistent de diferenţiale, 
luând chiar „din când în când, aspectul unor avalanşe”, căci privind totul din această 
perspectivă metafizică „lumea este un imens rezervor de diferenţiale divine.” Prin aceasta 
filosoful încearcă să lămurească evoluţia speciilor fie ca o evoluţie lentă, fie ca una în 
salturi – „ca un proces de integrare de diferenţiale divine, proces localizat în unităţile 
formative.” Factorii care condiţionează acest proces sunt rezumaţi de Blaga la trei: 1. 
existenţa unor unităţi formative „pe deplin determinate, care stau la temeiul noului 
organism”; 2. disponibilitatea unor diferenţiale divine „care pot fi adăugate la unitatea 
formativă existentă a unui organism”; 3. condiţiile mai favorabile sau mai nefavorabile ale 
mediului înconjurător pentru organismele respective. 47

Acest straniu proces de integrare a diferenţialelor divine poate apărea şi ca un 
„moment retardant”, având ca repercusiuni întârzierea şi îngreunarea integrării şi 
organizării acestora – lucru care „consistă în împrejurarea că «structurile» diferenţialelor 
divine sunt numai virtuale, adică potenţe, iar nu structuri realizate.” (După cum poate 
apărea şi o derivare a procesului, care poate explica subtilităţile evoluţiei biologice şi 
„devenirea speciilor prin schimbări imperceptibile”, dar atunci trebuie ţinut cont de faptul 
că „procesul integrării se petrece pe un plan metafizic. Unităţile «gen»-ice despre care ne 
vorbeşte microbiologia şi cercetările plasmei germinative sunt existenţe desigur foarte 
complexe, în asemănare cu «diferenţialele» despre care vorbim noi”, filosoful adăugând apoi, 
imediat, „că experimental şi pe cale empirică microscopică nu se poate ajunge niciodată 
până la fondul «transbiologic» al diferenţialelor şi al unităţilor formative”. De asemenea el 
precizează că, uneori, „când condiţiile nu-i mai sunt favorabile, atunci unitatea formativă 
se dezintegrează definitiv sau suportă o nouă integrare, reformându-se.”

 

48

Descriind metafizica devenirii speciilor prin evoluţie sau mutaţie, ca proces 
transbiologic, „care se manifestă indirect, prin diferenţialele divine” şi presupusa 
„prezenţă generatoare a fondului anonim”, Lucian Blaga se referă la aceste momente ca 
despre nişte „bifurcări posibile ale devenirii speciilor”, el identificând unele aspecte care 
pot justifica procesul: când integrarea diferenţialelor se întâmplă pe temeiul perfectei potriviri – 
atunci evoluţia ar avea loc doar într-un singur sens, determinând specii de o „crescândă 
complexitate pe una şi aceeaşi linie, ba într-o asemenea ipoteză n-ar exista decât o singură 
specie...”; dar cum în natură integrarea diferenţialelor se produce conform principiului 
suficientei potriviri – trebuie să admitem şi ideea că se „întrebuinţează uneori aceeaşi «unitate 
formativă» şi acelaşi material structural ca bază şi comună a unor noi şi multiple integrări 

  

                                                           
47 Ibidem, p. 106 şi urm. 
48 Ibidem, p. 110-111 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



72 
 

divergente. Pe această cale se produc prin ramificaţie regnuri, clase, tipuri, specii cu totul 
diferite...” Toate acestea şi pentru că unităţile formative, „disparate ca structură”, se 
întregesc „complementar prin câteva diferenţiale identice sau similare”, aşa explicându-se, 
probabil, „prezenţa unor organe foarte asemănătoare, adică a unor «izvoade» aproape 
identice la specii extrem de diferite.” 49  În cadrul acestui proces de integrare a 
diferenţialelor analoage, ipoteza blagiană face referire la un „fond transbiologic de 
«diferenţiale» omniprezente în univers şi susceptibile de a fi integrate unor unităţi 
formative foarte diferite, menite să dea specii total deosebite, dar posedând izvoade 
comune.”50

Am arătat cum Marele Anonim refuză realizarea unor „existenţe identice”, care ne-
ar duce cu gândul la o aşa-zisă „teogonie uzurpatoare”; de asemenea şi refuzul acestuia de 
a genera „făpturile eonice, monadele, entelehiile” – care ar determina „«potenţiale 
autarhice» inoportune” –, aşadar, el preferă doar generarea indirectă, prin emisia de 
diferenţiale căci „posibilităţile «nucleare» sunt anulate prin abţinere (...) şi pentru ca să se 
stabilească un plafon suprem, până unde vor răzbate procesele de integrare.”

 În explicarea acestor aspecte filosoful român combate atât teoriile entelehiale, 
cu nuanţe particulare, ale lui Aristotel şi Driesch, cât şi teoria „elanului vital”, a lui 
Bergson, ca şi teoriile biogenetice ale unor biologi romantici, precum filogenia şi 
ontogenia. 

51

Din demersul filosofului este dificil să ne dăm seama dacă diferenţialele omogene, 
trecute de el în plan secund, pot fi numai „periferiale” sau şi „nucleare” ca obârşie (?!), dar 
oricum procesul de integrare este explicat în „probabila geneză” aşa. Din ceea ce (ne lasă 
să) înţelegem rezultă că aceste construcţii accidentale şi complexe, realizate, mai ales, prin 
contribuţia diferenţialelor eterogene, având ca intermediar unităţile formative, duc la 
„organizarea individuaţiilor concrete cu aspecte finaliste”, dar „în chip excepţional se pot 
produce şi aspecte parafinaliste”; dar să nu uităm că integrarea acestora se produce 
întâmplător, potrivit principiului suficientei potriviri, iar cum acesta „îngăduie nenumărate 

 Dar cum 
lumea, în întregul ei observabil, este „un ansamblu se individuaţii” – să vedem cum 
explică Blaga producerea acestei imense diversităţi de indivizi, care depăşeşte orice 
închipuire. În prima fază preocuparea filosofului este de a ierarhiza, de a constata 
specializarea calitativă şi de a stabili unele noi corelări între diferenţialele divine care ar 
putea da o noimă întregului proces. Prin urmare: în acţiunea de integrare şi organizare, 
orice diferenţială divină „poate fi factor «activ» sau factor «pasiv», «determinată structural» 
sau simplu «material»”. Cum sunt două categorii de diferenţiale – omogene şi eterogene – în 
cazul celor dintâi filosoful nu vede „vreo deosebire ierarhică”, ele fiind, cu „oarecare 
aproximaţie egale”; în schimb el situează într-un plan superior diferenţialele eterogene, 
considerate a fi „emisii din regiunea mai nucleară a Fondului Anonim sau emisii mai de la 
periferia acestuia”, persistând, între ele, „diferenţe de structură” şi de „calitate”, totul fiind 
explicat prin prisma originii lor, „mai nucleară sau mai periferială”.  

                                                           
49 Ibidem, p. 112 
50 Ibidem, p. 114 
51 Ibidem, p. 117 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



73 
 

grade, e de la sine înţeles să ne gândim şi la o «concurenţă» a diferenţialelor şi la izbânda 
posibilă a unora faţă de celelalte.” Adâncirea acestei concurenţe între diferenţialele divine, 
„cvasiabandonate” de Marele Anonim, este în ton cu concurenţa indivizilor şi a speciilor 
din teoria lui Darwin, dar şi cu „concurenţa părţilor în plasma germinativă”, din ipoteza 
lui Weisman, sau cu concurenţa „între predispoziţii organice şi ţesuturi în unul şi acelaşi 
organism”, din concepţia biologică a lui Roux, singura mare deosebirea fiind că în geneza 
indirectă a lui Lucian Blaga concurenţa diferenţialelor nu este pentru „existenţă” şi nici 
pentru nevoi de hrană, ci „pentru afirmarea lor într-o unitate formativă datăsau pentru 
integrarea activă în mai multe unităţi formative.”52

În discuţia despre analogia / disanalogia „dintre creator şi creatură, dintre izvor şi 
produs”, filosoful aminteşte de „sisteme care explică aburirea asemănării dintre 
Dumnezeu şi individuaţiune” (platonismul, aristotelismul, unele concepţii romantice 
germane), pe care le mustră însă şi nădăjduieşte că „această degradare nu ar fi atât de 
rodnică încât creatura să-şi piardă iremediabil asemănarea cu divinul”, el nutrind chiar 
speranţa că „restaurarea similitudinii s-ar face fie printr-o tehnică spirituală individuală, fie 
printr-o intervenţie a creatorului însuşi (concepţia salvării divine), fie printr-o mare, 
epocală întorsătură a procesului istoric.”

  

53

O recapitulare a încercărilor explicative privitoare la „pluralismul individuaţiilor” îşi 
are şi ea rostul ei: filosofu doreşte să-şi individualizeze propria lui creaţie, în raport cu altele. 
Astfel, descriind concepţia lui Platon, în care, „Sufletul lumii” nu modelează doar ideile, 
„care populează spaţiul nespaţial al cerului”, ci şi „un număr nelimitat de umbre 
empirice”, cu habitatul în lumea senzorială – întrebarea care-l macină este: „de ce această 
dispersiune individualizată?” La Aristotel, unde divinitatea este identică cu „gândirea 
gândirii, forma formelor, mişcătorul imobil...”, prilejuind atâtea „determinaţii formale” – 
întrebarea pe care o pune este: „pentru ce repetiţia nesfârşită a indivizilor în cadrul 
aceluiaşi gen?” În concepţia neoplatonică unitatea supremă emană Raţiunea, iar Raţiunea 
emană sufletul lumii, raţiunea fiind în interior „mai articulată decât Unitatea supremă”, dar 
şi „sufletul lumii este mai articulat decât Raţiunea”, şi totuşi acest „reprezentant al ideii” 
emite „exemplare la «plural» şi nu la «singular»! Problema se pune şi la idealismul german, 
unde un filosof ca Fichte adună lumea în jurul „Eului absolut”, dar „se împrăştie într-o 
pluritate de «euri empirice».”

 

54

                                                           
52 Ibidem, p. 122-123 
53 Ibidem, p. 124 
54 Ibidem, p. 127-128 

 La Hegel, unde „ideea este în cealaltă existenţă a sa – 
secundă şi opusă” (ca alteritate), întrebarea lui Blaga este: „de ce ipoteza naturală a oricărei 
idei primare apare la  «plural» şi nu la «singular»?” Referirile la rezolvarea problemei 
individuaţiilor de către Leibnitz sunt mai ample şi mai critice, întrucât acesta „în loc să o 
rezolve el s-a decis să o sufoce”, susţinând că „Dumnezeu creează lumea pe baza acestui 
principiu «al individuaţiei» care, fiind un principiu, e dispensat de sarcina neplăcută de a se 
explica.” Fiind, din „concepţie, desăvârşite «individualizări» supuse principiului 
nonrepetiţiei”, monadele lui Leibnitz nu se constituie pe baza unor „determinaţii”, ci 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



74 
 

printr-un proces complex coordonat de divinitate, în cadrul căruia „orice individuaţie 
materială empirică ar fi o alcătuire de monade acumulate, cu excepţia «conştiinţelor 
individuale» care reprezintă, fiecare pentru sine câte o «monadă», astfel încât „orice 
monadă ar fi un echivalent psihic al lumii.”55 Ceva mai încolo Blaga explică că „monadele 
n-au ferestre în afară, fiindcă fiecare în felul ei conţine lumea întreagă ca «reprezentare».”56

Arătând că „sistemele pomenite” sunt în suferinţă sub aspectul explicativ al 
„împrăştierii «plurale» a individuaţiilor empirice de acelaşi gen, cu excepţia celui a lui 
Leibnitz, care, supralicitând, îi dă „demnitate de «principiu»”, dar şi acesta are defectele lui, 
atribuindu-i lui Dumnezeu o „primordială dragoste de varietate, cu adevărat demnă de 
gustul baroc al epocii sale.”

  

57 Mai departe, descriind, prin comparaţie, concepţia monadologică 
cu cea a diferenţialelor divine, constată şi alte hibe ale filosofiei lui Leibnitz, dintre care vom 
aminti: monadele sunt „creaţii sau efulguraţii” directe ale lui Dumnezeu, ele nu se mai 
repetă niciodată, fiind date doar o singură dată şi „într-un singur loc al existenţei 
cosmice”, ca lumi închise, fiecare dintre ele fiind „o oglindă vie a totului cosmic, între ele 
nu există nici o relaţie sau acţiune reciprocă, nici o cauzalitate, ci numai o armonie 
prestabilită din eternitate”, având fiecare un program fix de executat; iar combinaţiile de 
monade sunt prevăzute deja de divinitate, prin prisma monadologiei nu se pot exprima 
parafinalităţile ce apar în Univers.” 58  În schimb, „sub presiunea plenitudinii sale 
generatoare”, Marele Anonim sau Fondul Anonim este „un imens rezervor de diferenţiale 
eterogene şi omogene”, fiecare dintre acestea fiind emise într-un „tiraj nelimitat, care stă la 
baza procesului de geneză indirectă a lumii, fiinţelor şi lucrurilor. Această „infecţie divină” cu 
diferenţiale creează „premizele necesare pentru a legitima pluralismul individuaţiilor în 
cadrul aceluiaşi gen...”, cele două tipuri de diferenţiale participând la integrarea şi 
organizarea în „unităţi formative”, care „se fac de la sine”, căci „diferenţialele eterogene 
sunt prin originea lor (nucleare sau periferiale – n.a.) fragmente infinitezimale 
complementare.” Combinaţiile de diferenţiale sunt posibile graţie unei „«suficiente potriviri» 
sau cel puţin datorită unei minime potriviri intrinseci şi de corelaţie...” Făpturile, fie ele 
simple sau complexe, sunt rezultatul acestor integrări şi combinări de integrare, fără 
intenţia Marelui Anonim. Filosoful explică apoi cum unităţile formative, „care stau la baza 
individuaţiilor concrete se integrează într-o unitate formativă şi mai complexă sau se 
dezintegrează prin împrăştierea diferenţialelor ce le-au alcătuit”; aşadar, acestea sunt 
vremelnice, indiferent de tipul lor, care poate determina izvoade, genuri şi clase de fiinţe, dar 
chiar dacă unele mai dăinuie un timp „prin înmulţire”, însă regula rămâne: „odată cu 
moartea şi cu dezintegrarea unei «individuaţiuni», se dezorganizează şi se dezintegrează şi 
diferenţialele divine.”59

                                                           
55 Ibidem, p. 123 
56 Ibidem, p. 133 
57 Ibidem, p. 129 
58 Ibidem, pp. 132-133 
59 Ibidem, p. 130 

 Mai mult decât în alte teoretizări, Lucian Blaga face în studiul său 
despre pluralismul individuaţiilor câteva precizări extrem de interesante; între acestea ne 
surprinde cu următoarele susţineri: „Toate închegările individualizate sunt de fapt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



75 
 

complexe de diferenţiale”, adică „nici una din închegările individualizate empiric 
cunoscute nu reprezintă o singură diferenţială.” Iar mai departe, referindu-se la conştiinţa 
umană individuală, filosoful abordează lucrurile tranşant, explicând că „ceea ce rămâne din 
moartea individuală cât priveşte conştiinţa sunt aceste secrete diferenţiale psihice, 
spirituale, eterogene, dar nu «conştiinţa» şi nici un pretins «suflet individual», ca factor 
total şi indivizibil care ar fi fost în posesia conştiinţei sau poate chiar identică cu ea.” 
Toate aceste oprelişti se fac pentru că Marele Anonim îşi reprimă potenţialul de a genera 
„fiinţe complexe indestructibile”, generate direct, prin „acte monofazice”, deoarece, prin 
aceasta, el le-ar conferi „un potenţial autarhic prea ridicat şi excentric”, sufletele fiind deci 
„posibile, dar posibilităţile prohibite.” Un alt aspect pe care îl lămureşte aici filosoful este 
cel al rostului diferenţialelor omogene: cum acestea se produc prin repetarea actului creator al 
Marelui Anonim”, fiind „ultimele elemente metafizice ireductibile la altceva, emise în tiraje 
nelimitate”, fără contribuţia lor „n-ar fi cu putinţă pluritatea numerică a individuaţiilor; 
mai mult, fără de diferenţiale omogene n-ar fi cu putinţă nici măcar organizarea unei 
singure «individuaţii»”60 Pe de altă parte, rolul activ al diferenţialelor eterogene se vădeşte la 
„alcătuirea materiei substratului complex al «psihicului» sau al «conştiinţei»”, şi nicidecum 
la alcătuirea materiei anorganice.61

O altă problemă supusă dezbaterii este coincidenţa, „mai mult gramaticală”, adică 
de limbaj, „între «simplitatea» diferenţialelor divine şi «simplitatea» realelor din metafizica 
lui Herbart.

  

62

Asociind sistemul lui Herbart cu filosofia eleată, prin preocupările acestuia de a 
rezolva „pretinse dificultăţi «logice» ale conceptelor de «substanţă» şi «însuşire», de 
continuitate şi «mişcare»”, Lucian Blaga face şi distincţia necesară între cele două structuri 
teoretice: în timp ce eleaţii recurg la „ideea de «unitate»”, filosofia herbartiană recurge la 
„o pluritate de «reale simple», pentru a institui o identitate absolută între «existenţă» şi 
«logică». De altminteri dacă la realele simple, imuabile şi statice ale lui Herbart se poate 
vorbi, ca şi în cazul monadelor lui Leibnitz, „despre indestructibilitate, despre eternitatea 
«entităţii» ce stă la baza «conştiinţei individuale»”, în situaţia diferenţialelor divine ale 
filosofului român, explicaţia dată este cât se poate de clară: „temeiul «conştiinţei 

 Aşadar în simplitatea ei, reala lui Herbart este statică şi „comportarea ei 
consistă într-o autoapărare de orice deranjare din partea altor reale” – asta în timp ce 
„diferenţiala divină e substanţă şi ca atare purtătoarea unei structuri (absolut simple) de 
natură virtuală” şi se caracterizează prin dinamism, căci „ea tinde să supună alte diferenţiale 
spre a-şi «realiza» în materialul lor structura virtuală” – de unde filosoful constată că 
reacţiile comportamentale ale „diferenţialei divine şi realei sunt diametral opuse.”  

                                                           
60 Ibidem, p. 131 
61 Ibidem, p. 136 
62 Johann Friedrich Herbart (1776-1841), filosof idealist, psiholog şi pedagog german, conform concepţiei căruia 
fenomenele nu sunt altceva decât manifestări ale unei „realităţi multiforme”, pe care le-a denumit „reale”, în fond 
esenţe care se deosebesc din punct de vedere calitativ, acestea fiind veşnice şi imuabile; istoricii filosofiei 
analizând realele lui Herbart din perspectivă metafizică au identificat în conţinutul lor îmbinarea noţiunii kantiene 
„de lucru în sine” (sau  noumenul) cu conceptul monadologic a lui Leibnitz. Cf.  x x x – Dicţionar filosofic, 
Editura Politică, Bucureşti, 1978, p. 325 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



76 
 

individuale» este după părerea noastră o existenţă complexă, o amplă integrală care se 
dezintegrează în specifice «diferenţiale eterogene» odată cu moartea individuală.”63

Abordând „problematica organizării spaţiului”, filosoful inventariază mai multe 
teorii şi viziuni afirmate în fizică şi în filosofia cunoaşterii, procedând la respingerea atât a 
„realismului naiv sau ştiinţific” (conform căruia „spaţiul ar fi o existenţă reală de care luăm 
act printr-o intuiţie relativ adecvată”), cât şi varianta „idealismului filosofic” (conform 
căruia spaţiul ar fi „o simplă formă subiectivă a sensibilităţii noastre sau a imaginaţiei 
noastre teoretice”), declarându-şi preferinţa pentru o privire aruncată asupra acestui 
subiect din unghi cosmologic-metafizic, el recunoaşte că asemuirea mai posedă o mulţime de 
«viziuni spaţiale», care sunt active în subiectele umane plăsmuitoare de cultură ca nişte 
funcţii sau categorii «abisale» (astfel ar fi: „viziunea aspaţiului tridimensional infinit, sau 
viziunea spaţiului-boltă, sau viziunea spaţiului plan, sau viziunea spaţiului ondulat etc”).

 

64 
Conform metafizicii sale, fiind o „existenţă empirică”, dar şi una dintre „existenţele 
complexe ale cosmosului”, spaţiul trebuie să fie procesul genezei indirecte al unităţilor 
formative, care este un proces „secret alcătuit din diferenţiale eterogene şi omogene, cum 
sunt toate existenţele complexe, concrete şi empirice.” Rezultat în urma unui proces de 
integrare, structurare şi organizare de diferenţiale, „ceea ce de obicei se numeşte «spaţiu 
cosmic» nu este decât suma imensă a unor «spaţii miniaturale»”, iar ca sumă a acestora „ar 
putea să se găsească, dacă se ţine seamă de unele indicii, în necontenită expansiune”, mai 
personală fiind viziunea filosofului când îl descrie ca pe „«un spaţiu-fagure» în necurmată 
creştere.” În ceea ce priveşte „spaţiul miniatural”, la o analiză de detaliu acesta este o 
alcătuire „mai puţin complexă decât un cristal” şi, prin urmare, „este rezultatul integrării 
numai a foarte puţine «diferenţiale eterogene» de origine periferială în raport cu Marele 
Anonim, câtă vreme unităţile formative ale cristalelor sau ale organismelor integrează în 
ele gradat tot mai multe diferenţiale eterogene printre care unele de origine nucleară.”65

                                                           
63 Lucian Blaga – Trilogia cosmologică, ed. cit., pp. 134-136 
64 Ibidem, pp. 137-138 
65 Ibidem, p. 139 

 O 
teză de bază a sistemului cosmologic blagian este aceea că diferenţialele divine sunt 
răspândite pretutindeni în univers, astfel că „regiunile pur spaţiale ale lumii sunt populate 
de aceleaşi diferenţiale divine ca şi regiunile ocupate de materia neorganică, sau de materia 
organică, sau de fiinţele psiho-spirituale,” atâta doar că în regiunile pur spaţiale procesul 
de integrare este bazat pe diferenţiale de origine periferială, cele nucleare fiind pasive, în 
timp ce „în spaţiile populate de materie, de energie fizică, de organisme, de vetre de 
conştiinţă, se declară ca factori activi (în sens formativ) o seamă de diferenţiale divine de 
esenţă mai nucleară sau de calitate superioară, integrându-se în unităţi formative mai 
complexe – ceea ce nu înseamnă însă că aceste diferenţiale ar fi absente în spaţiile zise 
goale...”, doar că acolo ele „sunt mai mult pasive, jucând un rol de «material organizat».” 
Dar atât în „spaţiile aşa-zis goale, în cele interstelare sau în cele pătrunse de energii mai 
mult sau mai puţin rarefiate, sau în cele pline de materie şi de organisme, indiferent unde 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



77 
 

privim şi ne adâncim cu gândul în Univers, sub unghi metafizic nu se cască viduri, goluri. 
Totul e plin de acest rumeguş de «diferenţiale» de toate felurile.”66

 În teza sa despre „egala demnitate metafizică a întregului cosmos”, filosoful 
subliniază şi importanţa condiţiilor de activare a diferenţialelor divine (nucleare şi 
periferiale), în baza principiului suficientei potriviri, fără a neglija însă nici „mediul dat al 
eventualei individuaţii.” De asemenea subliniază că spaţiile miniaturale alcătuiesc – „prin 
însumare, jucstapunere, îmbucare” – spaţiul cosmic în toată grandoarea sa, dacă toate 
aceste spaţii, ca orice produs al genezei indirecte, sunt supuse destructibilităţii, care „poate 
avea loc prin dezorganizarea şi dezintegrarea diferenţialelor, dar şi prin reformarea 
«unităţilor formative»” care le alcătuiesc, astfel încât conţinuturile acestora (cuantele de 
energie, electronii, atomii, moleculele, organismele vii, vetrele de conştiinţă etc.) pot fi 
„adevărate caverne în spaţiul cosmic.”

 

67  Acest haos abandonat de diferenţiale divine 
caracterizează de fapt chiar cadrul iniţial al genezei, căci – scrie filosoful – „noi 
circumscriem începutul ca o geneză directă a unui haos prespaţial, a unui haos de 
«diferenţiale divine», încă nespaţial, încă nematerial, încă neenergetic, încă monoorganic, 
încă nonpsihic, dar cu posibilitatea de a da, prin colaborarea complementară a componenţilor 
săi, toate aceste feluri de existenţe”, fiind vorba de un «haos diafan», în cadrul căruia „se 
încheagă de la sine, pe baza unei «suficiente potriviri» sau, excepţional, pe baza unei 
«minime potriviri» dintre diferenţialele divine, spaţiile miniaturale, energiile, materia, viaţa 
şi existenţele psihospirituale.”68 Istoria, ca şi coordonată metafizică fundamentală (alături 
de spaţiu), se configurează prin integrarea unor „diferenţiale divine de origine «mai» 
nucleară decât cele care condiţionează orice alt fenomen cosmic.”69 Ea este, „prin excelenţă 
o dimensiune a existenţei umane”, a modului său ontologic în Univers, iar „închegările ei 
principale” sunt roadele culturale, dar şi „devenirea tipurilor de civilizaţie.”70

Trăind în orizontul misterului şi încercând decriptarea acestora, prin cunoaştere şi 
revelare, fiinţa umană se confruntă cu stavilele restrictive ale Marelui Anonim, care îi 
înfrânează elanurile şi-i anihilează tentativele, prin cenzura transcendentă, lăsându-i 
deschisă doar o mică portiţă, prin categoriile stilistice – „categorii adânci care aparţin 
zonei inconştiente a spiritului însuşi”, dar nici prin acestea „nu izbuteşte niciodată să 
convertească  misterele în chip pozitiv-adecvat. Nici cele ale lumii date, cu atât mai puţin 
cele care trec dincolo de această lume dată.”

 

71 Lucian Blaga arată că măsurile preventive 
prin care divinitatea îşi protejează autarhia ar fi deci: înfrânarea transcendentă a actelor 
revelatoare ale omului şi conversiunea transcendentă a limitelor stilistice impuse capacităţilor revelatoare 
ale acestuia, şi astfel „istoria este, în ordine metafizică şi a finalismelor existenţei, în general, 
acest fel de a trăi şi a crea al omului ca fiinţă primejdioasă pentru Marele Anonim...”72

                                                           
66 Ibidem, p. 140 
67 Ibidem, p. 141 
68 Ibidem, p. 142 
69 Ibidem, p. 148 
70 Ibidem, p. 145 
71 Ibidem, p. 143 
72 Ibidem, pp. 146-147 

 
Filosoful admite că această permisiune acordată omului, dreptului acestuia la istorie pare ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



78 
 

o „compensaţie pe care Marele Anonim, o întinde lumii, ca o răscumpărare a vinii sale 
faţă de creatură, marea mutilată.”73 Deşi seamănă în multe privinţe cu celelalte creaturi, în 
unitatea formativă a fiinţei omeneşti – afirmă Blaga – „sunt integrate cel mai mare număr de 
diferenţiale eterogene, printre care unele aproape «nucleare» ca obârşie”,  dar „«unitatea 
formativă» a omului şi-a ajuns limita superioară a «integrării», atingând adică «plafonul» din 
totdeauna şi în prealabil stabilit al integrărilor cosmice”, ajungând „până exact unde, în 
seria diferenţialelor eterogene, începe regiunea diferenţialelor-lipsă” şi „pentru ca 
facultăţile cognitive ale omului să aibă acces la Absolut, ar trebui să li se integreze nişte 
diferenţiale divine «spirituale» de-a dreptul «nucleare».”74  Dar, păzindu-şi cu străşnicie 
„poziţia sa centrală şi hegemonică”, Marele Anonim recurge la restrângerea posibilităţilor 
creatoare prin măsuri precum: „1. «diferenţializarea» fiecărui act generator al său; 2. 
anularea genezei diferenţialelor nucleare; 3. generarea indirectă a fiinţelor complexe.”75

Combinându-se între ele „în voia lor sau la întâmplare”, diferenţialele divine 
alcătuiesc „întreguri finaliste”, totul depinzând de felul în care acestea se organizează: dacă 
o fac conform principiului suficientei potriviri atunci „se obţin unităţi formative şi 
individuaţiuni în cadru unor «tipuri» de o finalitate empirică...”, iar dacă acestea se 
organizează conform principiului minimei potriviri „sau chiar de o simplă juxtapunere neutră 
între anumite diferenţiale, atunci se obţin organisme monstruoase, hibride, caracterizate 
prin aspecte de «parafinalitate».”

  

76  Adoptând principiul genezei indirecte, prin 
„diferenţiale”, Marele Anonim şi-a luat toate măsurile de asigurare a echilibrului şi a 
centralismului divin, dar şi măsurile privitoare la finalismul ultim al existenţei, în cadrul 
cărora unele aspecte (precum vremelnicia, destructibilitatea, dimensiunile minore) par a fi 
simple deficienţe, deşi acestea sunt mai mult decât atât, căci „prin deficienţele de soiul celor 
pomenite, creaturile sunt de fapt hiperdeterminate în cadrul unui ultim finalism al 
existenţei în general.”77

Postura ciudată şi incomodă a divinităţii care, deşi dispune de un potenţial de 
creaţie enorm, preferă geneza indirectă a lumii, autocenzurându-se „în forma unei maxime 
reducţii”, acţionând doar prin intermediul diferenţialelor divine eterogene, „în care se 
pulverizează întâiul act reproductiv al Marelui Anonim”, determină astfel o situaţie cel 
puţin paradoxală; căci dând drumul genezei prin „termeni tocmai opuşi celor posibili, din 
superioare considerente centraliste şi ca rezultat al unor măsuri în adins luate pentru a 
zădărnici teogonia sau orice proces similar”, rezultatul seamănă cu o geneză în răspăr, cu o 
geneză în care „Lumea este poveste infinit mutilată.”

  

78

                                                           
73 Ibidem, p. 148 
74 Ibidem, pp. 151-152 
75 Ibidem, p. 153 
76 Ibidem, p. 154 
77 Ibidem, p. 157 
78 Ibidem, p.  160-161 

 Ulterior, cel mai probabil în 1959, 
când şi-a revizuit sistemul şi i-a descris forma finală în testamentul său editorial, filosoful a 
observat acest defect funcţional al Marelui Anonim şi a încercat să atenueze unele 
divergenţe legate de procesul de creaţie al lumii, precizând, între altele, în notele la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



79 
 

Diferenţialele divine (din Adenda), că: „La Dumnezeu nu e deosebire între «creaţie», 
«emanaţie» sau «geneză». A face, a emana, a naşte – e totuna. Toate aceste acte au aspecte 
diferenţiale numai în lume.”79

Cosmologia lui Lucian Blaga a fost întâmpinată cu rezerve încă de la apariţia 
volumului Diferenţialele divine (în 1940), printre primii comentatori care ridică sprâncenele a 
mirare şi se exprimă critic fiind teologul Dumitru Stăniloae, dezamăgit şi „îndurerat” că 
„d-l Lucian Blaga a zădărnicit posibilitatea ca creştinismul şi în special ortodoxia 
românească să poată arăta în Dsa un exponent al lor, un luminător al unor taine 
fermecătoare ale lor.”

  

80 Dar studiul „Cosmologia dlui Lucian Blaga” fusese publicat încă 
din 1940, în filele „Telegrafului Român”, în volumul din 1942, aceste atitudini fiind doar 
reluate.81

Lăudând gândirea filosofului din Lancrăm în diverse studii publicate în presa 
vremii (adunate apoi între copertele volumului Lucian Blaga – energie românească, din 1938), 
Vasile Băncilă este primul care constată şi afirmă originalitatea acestuia, denumindu-i 
opera filosofică (încă în formare) drept „blagianism filosofic”, remarcându-i bogăţia de 
idei, consecvenţa şi organicitatea, şi subliniind, îndeosebi, un aspect al ei paradoxal: 
„Lucian Blaga e organic în raport cu timpul actual, fiindcă se încadrează în filosofia nouă, 
realistă, spiritualistă, metafizică, însă în chip original, iar, pe de altă parte, fiindcă se 
împotriveşte acestei filosofii în ceea ce a păstrat ea ca pozitivism, ca raţionalism 
exagerat.(...) Lucian Blaga a dat o filosofie cu valoare generală, universală, şi totuşi e 
organic în raport cu noi, cu iraţionalul etnic, din care a purces.”

 

82

Publicând volumul Filosofia lui Blaga încă în anul 1944, cu intenţia vădită de a 
oferi „o prezentare simplă, clară şi precisă a filosofiei lui Lucian Blaga”

 

83  – Ovidiu 
Drimba, fostul asistent al gânditorului, nu se dezminte în privinţa acestei orientări 
exegetice; între multe alte aprecieri, el arătând că „teoria cosmologică, expusă foarte sumar 
aici, comportă unele paradoxe; L. Blaga face uz de ele – cum de atâtea ori s-a făcut în 
istoria ştiinţei şi în istoria filosofiei – pentru că «s-a dovedit adeseori lucru foarte fertil să 
pui paradoxul chiar în premise» (...), ca orice metafizică, şi metafizica lui Lucian Blaga se 
împlineşte prin Diferenţialele divine.”84

În monumentala sa istorie a literaturii noastre, faimosul critic G. Călinescu 
remarca, în 1941: „Lucian Blaga e cel dintâi care a încercat să ridice un sistem integral, cu 
ziduri, cu «cupolă» şi să dea acestei filosofii o aplicare la realităţile naţionale. Meritul său 

 

                                                           
79 Ibidem, p. 165  
80 Dumitru Stăniloae – Poziţia dlui Lucian Blaga faţă de Creştinism şi Ortodoxie, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, 
Sibiu, 1942, p. 150 
81 De văzut, în acest sens, chiar precizarea lui D. Stăniloae: „Recensie publicată în «Telegraful Român», în anul 
1940, la apariţia cărţii  «Diferenţialele divine».”  Cf. D. Stăniloae – op. cit., p. 125 
82 Vasile Băncilă – Lucian Blaga - energie românească, îngrijirea ediţiei, adnotări, notă asupra ediţiei şi tabel 
biobibliografic de Ileana Băncilă, Editura Marineasa, Timişoara, 1995, pp. 54-55 
83 Ovidiu Drimba – Filosofia lui Blaga, reeditare, Casa de Editură „Excelsior”, Bucureşti, 1994, p. 5 
84 Ibidem, pp. 150-151 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



80 
 

este în afară de orice discuţie. Oricât de nedumeriţi s-ar uita profesorii de filosofie 
universitară, adevărata gândire românească se inaugurează aici.”85

Luând apărarea lui Blaga, faţă de zelul ofensiv al teologilor, Al. Tănase arată, într-o 
primă fază, că „examinată de pe poziţii materialiste şi raţionaliste, poziţia ontologic-
cosmologică a lui Blaga, aşa cum se încheagă şi se împlineşte în Diferenţialele divine, pare 
înrudită îndeaproape cu o filosofie creştină a religiei. Ar fi însă o profundă eroare dacă am 
situa concepţia lui Blaga ... sub egida filosofiei creştine.”

 

86 Pe de altă parte, într-o altă fază, 
acelaşi exeget, în Istoria filosofiei româneşti, se arată oarecum reţinut, prudent şi ezitant în 
legătură cu cosmologia blagiană, afirmând printre altele că: „de pe poziţiile unei ontologii 
spiritualiste, care în Diferenţialele divine se intersectează uneori cu teologia şi misticismul, 
Blaga ia atitudine critică faţă de alte sisteme cosmologice şi îndeosebi împotriva curentelor 
materialiste.”87

La rândul său, profesorul Ion Mihail Popescu se referă la Diferenţialele divine ca la 
nişte „Diferenţiale sublime”, arătând că „arborele cosmologic construit de Lucian Blaga, 
în termeni metaforici, cu semnificaţie ambiguă, îşi are rădăcinile în Trilogia cunoaşterii, în 
mod special în Eonul dogmatic şi Cunoaşterea luciferică, trunchiul în Trilogia cosmologică (...) 
şi  ramurile în toate celelalte lucrări.”

 

88

Sub semnul negativismului aşează cosmologia şi metafizica blagiană prof. Gh. Al 
Cazan, abordând subiectul fără nici o îngăduinţă: „cosmologia este partea săracă, cea mai 
săracă parte a sistemului autorului trilogiilor. Dar nu cosmologia în totalitatea ei, pentru că 
Fiinţa istorică şi Aspecte antropologice se desfăşoară într-un plan apropiat de real, ci 
Diferenţialele divine reprezintă, în ansamblul Trilogiei cosmologice şi al sistemului în general, 
o lume metafizică fără strălucirea prospeţimii şi noutăţii.”

 

89

Comentând sistemul de gândire blagian, filosoful Constantin Noica recurge la un 
îndemn

 

90

                                                           
85 G. Călinescu – Istoria literaturii române. De la origini până în prezent, Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă, 
Bucureşti, 1941, p. 864 
86 Alexandru Tănase – Lucian Blaga - filosoful poet, poetul filosof, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1977, p. 
36 
87 Alexandru Tănase – în  Istoria filosofiei româneşti, vol. II, Editura Academiei RSR, Bucureşti, 1980, p. 187 
88 Ion Mihail Popescu – O perspectivă românească asupra teoriei culturii şi valorilor. Bazele teoriei culturii şi 
valorilor în sistemul lui Lucian Blaga, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1980, p. 105 
89 Gh. Al. Cazan – Istoria filosofiei româneşti, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1984, p. 282 
90 Fragmentele citate în continuare sunt extrase din textul conferinţei ţinute de Constantin Noica la Sebeş-Alba, în 
mai 1984, în cadrul Festivalului Naţional „Lucian Blaga”, conferinţă publicată ulterior în revista „Viaţa 
Românească” (nr. 3-4 /1986). Vezi explicaţiile editorilor volumului Constantin Noica – Simple introduceri la 
bunătatea timpului nostru, ediţie îngrijită de Marin Diaconu şi Gabriel Liiceanu, Editura Humanitas, Bucureşti, 1992, 
p. 262 

: „Comparaţi viziunea extraordinară a lui Blaga din Diferenţialele divine (care 
puteau fi numite şi «Diferenţialele cosmice», fiindcă e vorba de fondul ultim al 
cosmosului), comparaţi viziunea lui cu cea a oamenilor de ştiinţă de azi. Suntem la 
periferia lumii şi ni se spune că Terra e o biată planetă, într-un biet sistem planetar, dintr-o 
biată galaxie. Undeva, în centru, trebuie să fie Marele Anonim, dar nu e pe la noi, ci poate 
în Proxima Centauri, poate în altă constelaţie, dacă se găsesc acolo fiinţe raţionale, poate 
nicăieri. Şi suntem toţi la periferia lumii. Dar ce spune omul de ştiinţă de astăzi despre 
periferiabilitatea noastră? (…Totul e periferie, trăim o lume în care nu există decât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



81 
 

periferie; sau periferia e peste tot, centrul nu e nicăieri. Asta e viziunea oamenilor de 
ştiinţă de azi. Ce alta şi ce actuală este viziunea lui Blaga al nostru!”91

Abordând problema transcendenţei sau mai precis a permisiunii de „acces în 
transcendenţă, în cadrul teoriei blagiene a cunoaşterii, Alexandru Surdu se întreabă că dacă 
şi alţi gânditori „au greşit” prin aspiraţia „unui salt în transcendenţă” (trimiterile fiind aici 
la Platon, Aristotel şi îndeosebi la Kant), „de ce ar fi Blaga mai vinovat decât aceştia”, căci 
„la lumina oricât de slabă a «săgeţilor aprinse» se poate observa că paznicul cel fioros nu 
păzeşte numai tărâmul de dincolo, ci şi pe cel de dincoace de noi, ceea ce Kant nu şi-a mai 
permis să distingă cu toată precizia.”

 

92

Abordând o seamă de aspecte legate de evoluţie, de selecţia naturală şi teoria 
mutaţiilor, filosoful polemizează cu Darwin, Lamarck, Driesch şi alţi biologi şi antropologi 

 
 
În loc de concluzii 
Ultima trilogie blagiană este consacrată cosmologiei – deschisă prin Diferenţialele 

divine – unde Marele Anonim (căruia i-a fost adăugată şi sintagma  „generatorul”) este 
principiul metafizic absolut sau „centrul metafizic” al lumii, un  „tot unitar”, autarhic, 
având  o  maximă complexitate, creând prin el însuşi, cu capacitatea de a genera „ad 
indefinitum existenţe de aceeaşi amploare substanţială şi de aceeaşi complexitate 
structurală.” Însă, ca reprezentant al Existenţei absolute, având posibilităţi de creaţie 
infinite, fără a-şi istovi substanţa creatoare şi fără a se „alimenta” cu alte elemente 
substanţiale din afara lui, Marele Anonim îl ţine pe om la periferie şi îi pune în faţă o serie 
de stavile, limitându-l la condiţia lui umilă şi barându-i astfel, pentru totdeauna, accesul 
dincolo de zidurile transcendentului. Iar pentru a preveni apariţia unor „Dumnezei 
echivalenţi”, care ar duce la o „gravă teoanarhie”, el refuză chiar şi să se gândească pe sine – 
pentru a nu se reproduce prin simplul act al autogândirii; de aceea el generează şi emite din 
Fondul Anonim doar diferenţiale periferiale, şi „mai puţin nucleare”, căci „diferenţialele 
divine – scrie filosoful – (ne referim la cele eterogene) sunt substanţialmente tot atâtea 
purtătoare infinitezimale ale câte unei structuri virtuale de extremă, de ultimă simplitate.” 
Emise în serii infinite şi eterogene (mai rar omogene), diferenţialele divine sunt lăsate „la 
voia întâmplării” pentru a se integra potrivit principiului minimei sau suficientei potriviri şi a 
alcătui existenţe complexe. Diferite de monadele lui Leibniz şi de realele lui Herbart, acestea 
se integrează, înainte de orice alcătuire, în aşa-zisele unităţi formative; formând structuri, mai 
mult sau mai puţin complexe, după un timp acestea se destructurează, deoarece toate 
unităţile formative sunt supuse „vremelniciei” şi efemerităţii. Ca şi diferenţiale divine, 
unităţile formative alcătuiesc fondul transbiologic, ele integrându-se în tot ceea ce există 
(conform „potrivirilor”), însă „plafonul maxim” al procesului de integrare admis de 
Marele Anonim este cel atins de conştiinţa umană, unde sunt integrate cele „mai nucleare” 
diferenţiale, iar dincolo de acestea – orice evoluţie este stăvilită! 

                                                           
91 Constantin Noica – Simple introduceri la bunătatea timpului nostru, ed. cit. p. 180 
92 Alexandru Surdu – Vocaţii filosofice româneşti, colecţia Biblioteca de filosofie, Editura Ardealul, Târgu-Mureş, 
2003, p. 100 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior



82 
 

faimoşi, criticând apoi unele concepţii biologice despre cultură, între care şi teoria lui 
Arnold Gehlen, conform căreia ar trebui „să înţelegem cultura în toate formele ei de 
manifestare, ca o simplă compensaţie a deficienţelor biologice de structură ce par a ţine de 
fiinţa omenească.” Ideea lui Blaga despre cele două orizonturi ale lumii, în care omul îşi 
duce existenţa şi îşi imprimă destinul creator, se axează şi aici pe potenţialul factorilor stilistici, 
pe inteligenţă şi geniu, care trebuie socotiţi net superiori arhetipurilor şi impulsurilor instinctuale, 
teoretizate, printre alţii, şi de psihologul elveţian Gustav Jung. 

Şi astfel, omul, ca fiinţă istorică, purtând sub frunte miracolul mutaţiilor ontologice, 
trăieşte, de când s-a făcut om, în cele două orizonturi specifice numai lui: în cel al lumii 
date şi în orizontul misterelor – pe care încearcă, în această ultimă ipostază, să le reveleze 
mereu prin prisma potenţialului său creator, permis însă doar în limitele impuse de 
cenzura transcendentă a Marelui Anonim; el participând, de fapt, doar ca o potrivire de 
diferenţiale în cadrul acestei „autogenerări nesfârşite”, ce decurge din Fondul Anonim şi din 
care rezultă însăşi lumea reală, care pare astfel a fi o „poveste infinit mutilată.”93

x x x, Istoria filosofiei româneşti, vol. II, Editura Academiei RSR, Bucureşti, 1980 

 
 

Bibliografie 
Lucian Blaga, Trilogia cosmologică: Diferenţialele divine, Aspecte antropologice, Fiinţa istorică, 
Editura Humanitas, Bucureşti, 1997 
Vasile Băncilă, Lucian Blaga - energie românească, îngrijirea ediţiei, adnotări, notă asupra 
ediţiei şi tabel biobibliografic de Ileana Băncilă, Editura Marineasa, Timişoara, 1995 
Gh. Al. Cazan, Istoria filosofiei româneşti, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1984 
G. Călinescu, Istoria literaturii române. De la origini până în prezent, Fundaţia Regală pentru 
Literatură şi Artă, Bucureşti, 1941 
Ovidiu Drimba,  Filosofia lui Blaga, reeditare, Casa de Editură „Excelsior”, Bucureşti, 1994 
Constantin Noica, Simple introduceri la bunătatea timpului nostru, ediţie îngrijită de Marin 
Diaconu şi Gabriel Liiceanu, Editura Humanitas, Bucureşti, 1992 
Ion Mihail Popescu, O perspectivă românească asupra teoriei culturii şi valorilor. Bazele teoriei 
culturii şi valorilor în sistemul lui Lucian Blaga, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1980 
Dumitru Stăniloae, Poziţia dlui Lucian Blaga faţă de Creştinism şi Ortodoxie, Tiparul Tipografiei 
Arhidiecezane, Sibiu, 1942 
Alexandru Surdu, Vocaţii filosofice româneşti, colecţia Biblioteca de filosofie, Editura 
Ardealul, Târgu-Mureş, 2003 
Alexandru Tănase, Lucian Blaga - filosoful poet, poetul filosof, Editura Cartea Românească, 
Bucureşti, 1977 
Gheorghe Vlăduţescu, Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, Editura Minerva, Bucureşti, 
1982 
x x x, Dicţionar filosofic, Editura Politică, Bucureşti, 1978 

                                                           
93 Lucian Blaga – Diferenţialele divine, ed. cit. p. 161 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:29 UTC)
BDD-A27524 © 2017 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

