JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

ERASMUS OF ROTTERDAM: LAUS STULTITIAE
BETWEEN HEDONIST LUXURY AND CHRISTIANSIMPLICITY

Adriana Citeia
Senior Lecturer, PhD.,, ,,Ovidius” University of Constanta

Abstract:Erasmus in Rotterdam analyze the forms of self-exploration and the need of a subjective
pantheon,capable of replacing the classical mythology and the Christian one. The trickster goddess of
Madness from the Erasmi enkomion is an ephemeral god of private happiness. The individual assumes
the liberty of reconstructing his interior space.

Keywords: enkomion, madness, mythology, happiness, liberty.

Panegiricul erasmian al stultitiei este construit cu mijloacele oratorice antice ale
enkomion-ului®; oratorul (Stultitia, Moria, nebunia universald) isi infruntd publicul, intr-un
spirit ludic:

» Cum sa-mi hotarasc granitele, cind puterea mea se intinde atdt de departe cdt tine
neamul omenesc?

Jovialitatea discursului sdu are un efect magic asupra ascultatorilor, ,,veseli ca zeii
homerici”®. Incd de la inceputul textului, Erasmus anuntd setul de roluri ascuns sub masca
stultitiei, care anuleaza diferentele si instituie un nou tip de reciprocitate, ,lipsita de grijile
mistuitoare ale sufletului”:

»D€ cum m-am infatisat sa vorbesc inaintea acestei adunari numeroase, dintr-o data
chipurile tuturor s-au luminat atdt de mult, de o noud si oarecum neobisnuita veselie, si atdt
de mult m-ayi salutat cu rdasul vostru zglobiu si drdgalas, tncdt imi pare ca tofi cei cdti suntefi
de fatd pareti aidoma zeilor celor homerici™.

Fiecare dintre personaje isi joaca hipertimic existenta, fara a o trai in adancime, jocul
fiind secretul tineretii vesnice:

,» Daca muritorii s-ar lepada de orice legatura cu intelepciune, si ar trai mereu cu mine,
nu ar mai fi nici un batrdn pe lume, ci fericifi s-ar bucura de o vesnicd tinerete’™.

Filosoful elogiaza nebunia atribuindu-i perpetuarea vietii, fericirea, prelungirea copilariei,
eroismul maturitatii. Pe masurd ce monologul inainteaza, in cortegiul nebuniei sunt inclusi
intelepti, capete incoronate, poeti, retori, scriitori, oameni ai legii, filozofi, matematicieni,
teologi, episcopi, cardinali, papi, construind reversul negativ al lumii, intr-o evidentd opozitie
cu paradigma crestina.

Erasmus foloseste alternativ sursele neotestamentare si pe cele clasice, pagane. Locul de
bastind al Moriei sunt ,,fericitele ostroave” descrise prin suprapunerea imaginii homerice a
Campiilor Elizee® si a Edenului crestin’.

Genealogia (parinti 1i sunt Plutus cel Tanar si Neotes, Bogatia si Tineretea) si cortegiul
sdu zgomotos, asemandtor tyazului dionisiac (din care fac parte fiicele lui Bahus si Pan,

! Scriere laudativa, frecvent intilnita in literatura crestind a secolelor [IV-VII.

2 Erasmus din Rotterdam, Elogiul nebuniei, trad. Stefan Bezdechi, Editura Minerva, Bucuresti, 2000, p. 11.
3|bidem, p. 7.

*Ibidem, p. 8.

®Ibidem, p. 23.

®Homer, Odiseea, IX, 215; X, 426, trad. George Murnu, Editura universitas, Bucuresti, 2000.

" Erasmus, op. cit., p. 15.

228

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

Methe- Betia si Apaedia- Grosolania, Philautia, Lingusirea, Uitarea, Trandavia, Placerea,
Sminteala, Pofta, Cheful si Somnul®) sunt alcatuite din pacate capitale, in dublu contrast cu
cortegiul muzelor apolinice si al Fericirilor crestine:

LYAceasta frumoasd, de colo, cu sprancenele trufas sumese este lubirea de Sine, cealalta
pe care o vedeti facand ochi dulci si batand din palme se numeste Lingusirea. Alta, pe
Jjumatate atipita, de parca doarme, se numeste Uitarea. Acesteia, cu mdinile incrucigate,
sprijinita in coate, ii zice Trandavia. Cea de colo, incruntata, cu o cunund de trandafiri, si
careia tot trupul i miroase a parfumuri, se numeste Placerea. Cealalta, cu privirea ratacind
incoace i incolo, se numeste Sminteala. In sfarsit, aceasta de aici, cu pielea lucie si durdulie,
se cheama pofta. Printre aceste fetiscane vedeti si doi zei: unul se cheama Cheful, celalalt
Somnul fara trezire™.

Philautia erasmiana difera substantial de autoconservarea egoista. Nebunia se intreaba cu
o indoiald epicuriano-crestind aparent inocenta ,,quemquem amabit qui ipse semet oderit”-
,,poate iubi pe altul acela care se uraste pe sine? Poate sa se inteleaga cu altcineva cel care
nu se impaca cu sine? Va face oare, vreo placere cuiva acela ce e ursuz §i aspru cu sine
insusi?*® Philautia epicuriani devine astfel conditia heterofiliei crestine™.

Figura de dimensiuni gigantice a nebuniei, purtand tichia cu clopotei a fost frecvent
invocatd in Renastere’®. Tema cortegiului nebuniei si a pacatelor capitale fusese abordata
inainte de opera erasmiana, de Sebastian Brandt, in Narrenschiff'?, si de ciclurile vanitatilor si
luxuriilor lui Hieronymus Bosch'.

Bosch a pus in lumina negativul destinatiei spirituale. Pictorul trimite constant la citatul
biblic, pentru a construi suportul teoretic, de meditatie, al imaginilor. Tripticul Carului cu fan
este populat, in fundal, de iluziile umane si de un cortegiu de atitudini care exprima
denaturarea morala a omului.

In imaginea drumului vietii, din interiorul tripticului, figurile dominante sunt ale saracului
ratacitor prin lume si nebunului exilat la marginea vietii, personaj iertat de condamnarea
pentru imoralitate. Nebunul lui Bosch, alungat, speriat, imbatrinit domind lumea prin
inadecvarea la aceasta; el este stultus in raport cu absurditatea, inconsistenta, violenta vietii,
fiind mai usor de asociat paradigmei nebuniei intelepte din Noul Testament decat Stultitia-ei
erasmiene, profund ancorata in lume

Cateva pasaje din Erasmus 1i anuntd pe More si pe Rabelais: paragraful in care Stultitia
vorbeste in numele tatdlui ei Plutus, care dicteaza razboiul si pacea, guvernarea, justitia,
conventiile si aliantele si care ,,cu un gest al sau rastoarna cu susul in jos si cu josul in sus si
cele sfinte si cele lumesti™®, si fragmentul din Rabelais, referitor la legea telemi‘;ilorm.
Profetia telemita anunta venirea unor straini care vor raspandi discordie,

i toate vor merge piezig, farad rost,

Asa cum le-ndruma de-a valma cel prost,

Cdnd raul ajunge inalt dregator”.

Erasmus reia tema nebuniei salutare, care este adevarata intelepciune, tema de origine
neotestamentara, in opozitie cu falsa intelepciune, care este pura nebunie.

®lbidem, p. 16
® Erasmus, op. cit, p. 12-13.
Ibidem, p. 35.
1 Adriana-Claudia Citeia, Metamorfoze ale identitatii in gdndirea politico-filosoficd europeand, Editura Universitard,
Bucuresti, 2014, p. 136-204.
12 Johan Huizinga, Amurgul Evului Mediu, Editura Humanitas, Bucuresti, 2002, passim.
Ibidem.
¥ Vindecarea nebuniei, Cele sapte pacate (1475-1480), Corabia nebunilor (1490-1500), Gridina desfatarilor (1503-1504) si
Nebunul raticitor (nedatat), Walter Bosing, Hieronymus Bosch, Thames and Hudson Ltd, London, 1973, passim.
5 Erasmus, op. cit., p. 13.
' Rabelais, Gargantua si Pantagruel, Trad. Alexandru Hodos, Editura pentru Literatura universald, Bucuresti, 1967.

229

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

In Laus Stultitiae este evidenta intdlnirea dintre Antichitate si spiritul crestin. Pentru
Erasmus, spiritul clasic a fost o cucerire dificild, un triumf asupra barbariei, care se simte si in
opera lui Montaigne. Hedonismul clasic este redefinit cu mijloacele crestinismului: bucuria
vietii constd in virtute si pietate. Dar viata fericitd este posibild doar intr-un spatiu intim,
subiectiv, protejat de evenimentele lumii, inconjurat de carti si ticere. Erasmus propune in
Laus, in dialogul Epicurianul si in Convorbiri, doua arhitecturi posibile ale lumii, definite cu
vocabularul intelepciunii si al nebuniei, construite pe inclinatia spre bunitate si pietate a
omului sau pe instinctul ludic care subordoneaza lumea unei divinitati-trickster, Zeita-
Prostia®’, ,careia toti, intr-un glas, ii recunosc divinitatea™®. Cele doua paradigme erasmiene
sunt, insa, limitate. El se confruntd cu lumea ca un solitar, si In ciuda receptivitatii si
sensibilitatii sale, nu se afla intr-un contact veritabil cu aceasta’®.

In esentd, scopul enkomion-ului siu pare a fi evidentierea diferentei dintre
maiestuozitatea intelepciunii divine si limitele intelegerii umane. Lumea, pare a spune
Erasmus este plind de opinii, dogme, autoritate tiranica. Intelepciunea trebuie si fie simpla si
nu este nimic mai simplu decat lisus Christos.

Afinitdtile erasmiene cu epicureismul sunt mediate in mod constant de cultura crestind a
autorului, de pasajele din parintii patristicizo, de un vocabular de inspiratie neotestamentara,
dar si de clasicii greci si latini®, depozitari ai gandirii epicureice.

Pentru Erasmus, gradinile sunt o sursd inepuizabilda de bucurie s§i inspiratie.
Familiarizarea cu hedonismul eficurian s-a produs probabil in Italia, prin intermediul lui
Lorenzo Valla. In Antibarbarii*®, lucrare terminatd in anul 1499, Erasmus imagineazi o
conversatie cu patru prieteni, care se desfasoara in spatiul paradisiac al unei gradini. Imaginea
apare si in Apotheosis Capnionis (1522)%°, gradina lui Erasmus fiind similard cu Paradisul
terestru al lui Dante®,

Convivium religiosum, publicat in vara anului 1522, are o structurda asemanatoare
Antibarbarilor: un grup de prieteni reuniti intr-o casa de la tara, inconjurati de patru gradini,
la intrare, in spatele casei (un spagiu cu legume si plante medicinale), o livada cu arbori
exotici §i o gradind in curtea interioard, amintind de gradina lui Epicur®. Pe zidurile casei este
pictatd in fresca gradina Edenului®®. O gradind asemanatoare a avut si prietenul sau Jean
Froben.?’

Erasmus a aflat indirect de gradina lui Epicur, probabil din Epistolele lui Seneca®.
Filosoful povesteste ca cei care intrau in faimoasa gradina erau intdmpinati cu formula
,Hospes, hic bene manebis, hic summum bonum voluptas est”?.

Primele indicii ale unei influente epicuriene in opera lui Erasmus sunt insd, in
Decontemptu mundi epistula, publicata in anul 1521 si insotita de o prefatd care o plascaza
cronologic inainte de Antibarbari. in capitolul al IX-lea, Plicerile unei vieti departe

7 Erasmus, op. cit., p. 13.

1bidem, p. 11.

19 j0han Huizinga, Erasmus and the Age of Reformation, Oriel College, Oxford, 1952, p. 47-65.

2 Clement din Alexandria, Origen, Arnobius, Lactantius, Ambrozius i Augustin.

21Vergi|ius, Horatius, Seneca, Plutarh, Lucian, Cicero, Lucretius, Diogene Laertios.

ZAlois Gerlo, Paul Foriers, La correspondence d’ Erasme, Lettre 1110, traduite et annoté d’aprés le textelatin de I’Opus
epistolarum, de P. A. Allen, H.M. Allen, H. W. Garrod, Bruxelles, Québec, Presses de 1’Université Laval, 1970, vol. IV, p.
316-319.

ZApotheosis Capnionis, traduction du latin par Jean Chomarat, Jean-Claude Margolin, Daniel Ménager, in Erasme, éd. ,
établie par Claude Blum, André Godin, Jean-Claude Margolin, Daniel Ménager, Paris, Robert Laffont, 1992, p. 269.

%Dante, Divina Comedia, Purgatoriul, cap. 28.

BeConvivium religiosum”, in Erasme- Colloques, vol. 1, traduction et présentationd’Etienne Wolff, Paris, Imprimerie
Nationale, 1992, p. 153.

B)bidem, p. 147.

27 ettre 1756, La correspondance, vol. VI, ed. cit., p. 497.

BSenecae lucubrationes, Lettres a Lucilius, lettre 21, traduction, introduction et notes par Marie-Ange Jourdan-Gueyer, Paris,
Garnier-Flammarion, p. 123.

2|bidem.

230

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

delume,Erasmus elogiaza viata monahala a carei ,,voluptate” are si ingrediente din reteta
epicuriand, care coincid cu valorile crestine: evitarea abuzurilor, sobrietatea, evitarea
conduitei imorale si a functiilor oficiale, suferinta kathartica necesard pentru a preveni ,,marile
suferinte”®. La sfarsitul capitolului, Erasmus revine asupra temei micului Eden, cu flori si
arbori fructiferi, cu izvoare care murmura placut si intinderi de un verde strilucitor. Deliciile
naturii sunt metafore ale bucuriei produse de lectura Scripturilor, ale placerilor spirituale si
morale:

,In primul rand plicerea de a fi liber de durerea atroce cauzatd de o constiintd vinovatd
(sordida conscientia). Dupa Epicur este una dintre cele mai mari placeri, pentru ca cel
eliberat de durere cunoaste marea plicere. In al doilea rdnd nu este vorba despre
contemplarea deliciilor celeste, eterne, de care speram sa ne bucuram daca Dumnezeu vrea?
Oricine este descurajat, abatut, nu va exulta de fericire gandindu-se la viata paradisiaca, nu
va fi nerabdator sa-si abandoneze corpul muritor?>

Textul are doua registre evidente: cel epicurian al dialecticii durere-placere si cel crestin
al fericirii eshatologice, in deplin dezacord cu gandirea hedonistd. Ataraxia epicuriana
intalneste amerimnia crestind intr-un text al carui caracter hibrid este limitat de nevoia de a
ocoli ideile epicuriene despre finalitatea existentei umane si indiferenta divind, in totald
neconcordanti cu ideea crestind de providenta. In spirit crestin, puteau fi acceptate insa ideile
epicuriene legate de evitarea placerilor sordide, compromis inspirat din Confesiunile
augustiniene32. Augustin trasase limitele pana la care putea fi tolerat un hedonism crestin:
supravietuirea sufletului si Judecata de Apoi33.

Erasmus a propus in Banchetul religios (1522) un antitip al gradinii paradisiace a
Nebuniei si al Gradinii Desfatarilor a lui Bosch34, o gradind ideald a ratiunii, un loc imaginar,
dar necesar pentru a construi o realitate, pornind de la un fundament utopic.

Insuld a placerilor si viciului, Gradina lui Bosch individualizeaza placerile instinctului,
pacatul, metamorfoza , moartea, evidentiind modul 1n care realitatile pozitive pot trece intr-un
revers negativ. Gradina lui Bosch este o gradind a Infernului, privita de sus, care transmite,
ermetic ideea esentei antiumane a pacatului.

Gradinile din Banchetul Religios includ in peisajul lor elemente epicuriene si elemente
crestine; sunt locuri destinate filosofiei si unui mod de viata corespunzator acesteia. ,,Gradina
lui Eusebius” din banchetul erasmian este gradina coerentei intelectuale si ratiunii. Gradina
Nebuniei, din Laus Stultitiae este un spatiu al ataxiei, hazardului, irationalului. Erasmus pare
a relua discret, vechea idee augustiniand a celor doud cetati: cetatea terestra si cea divina,
cetatea Babilonului si cea a Ierusalimului, cetatea trecatoare si cetatea perena, spatiul fericirii
vesnice si spatiul fericirii iluzorii.

Gradina lui Eusebius, din Banchetul religios, este un spatiu salvator. Ea contine cei mai
frumosi arbori, plante vindecatoare, cele mai frumoase pasari, cea mai proaspatd iarba.
Gradina Nebuniei contine ierburi vrajite (moly, iarba primitd de Ulise de la Hermes inainte de
a ajunge pe insula lui Kirke i nepenthe, iarba uitarii).

in Banchetul religios, Erasmus schiteazi portretul individului solitar, impacat cu sine
insusi; in Lauda Nebuniei, contureaza imaginea individului pierdut intr-o negativitate a

propriei existente®. Stultitia este ,,raportul subtil pe care omul il intretine cu sine insusi”*®, cu

¥ peter Bietentholz, “Felicitas (eudaimonia) ou les promenades d’Erasme dans le jardin d’Epicure”, Renaissance et Réforme,
(2006) 30, 1: p. 37-42.

*!1bidem.

*Fericitul Augustin, Confesiuni, 6.XV1. 26.

*|bidem.

3 Marin Tarangul, Bosch, Editura Meridiane, Bucuresti, 1974, passim.

% Michel Onfray, O contraistorie a filosofiei, vol. I, Crestinismul hedonist, Editura Polirom, Iasi, 2008, p. 176.

% Michel Foucault, Istoria nebuniei in epoca clasica, Editura Humanitas, Bucuresti, 2005, p. 27.

231

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

slabiciunile, visele, iluziile sale: ,,Statuile mele sunt oamenii”’®’. Nebunia este ipostaziata,

multiplicata in fiecare om, prin filautia nsotita de necunoasterea de sine.

In fundalul peisajelor simbolice ale Gradinilor ratiunii si nebuniei, ale Paradisului si
Infernului, Erasmus a ascuns doud structuri arhetipale: Corabia salvatoare a Ilui Noe, si
Corabia Nebunilor.

Gradinile erasmiene, din Banchetul religios si din Lauda Nebuniei pot constitui un
exemplu de duplicatie antitetica: gradina universald a nebuniei, loc de ispitd si de
metamorfoza, pand la pierderea de sine, si gradina-refugiu, loc al regasirii de sine. In spatele
celor doud structuri se afld un bazin arhetipal evident, ,,0 incordare antagonicd de mituri
pagane si crestine”®: Tartarul si Campiile Elizee, Paradisul si Infernul. Erasmus propune un
model existential constitutiv oricarui prezent subiectiv. Pe de alta parte, insd, opera erasmiana
are si rolul de a smulge cititorul dintr-o subiectivitate limitatd la existenta imediata,
reconfigurandu-i spatiul interior, singularitatea intima®. Cititorul intra in textul erasmian ca in
propriul univers, conjugandu-si subiectivitatea cu continutul operei, lasandu-se purtat dintr-o
gradina in cealaltd, ca intr-un miraj.

Topica antagonica este construitd pe duplicatia antitetica ispite-fericiri, nebunie-
intelepciune. Gradina Nebuniei nu are granite, dar produce claustrofobie morala, iar gradina
ratiunii, spatiu inchis, bine delimitat produce senzatia de claustrofilie, de sigurantd, de
retragere 1n spatiul subiectiv.

Elogiul nebuniei are o structura dualista evidenta: un mesaj de suprafata, pe care autorul
il explicd in introducere: un joc al spiritului, ,,un soi de umor, nici grosolan, nici lipsit de
duh,... un prilej de joacd”, dar si un ,,miez hranitor”, un talc folositor ,.cititorilor cu mintea
ceva mai deschisa™*. Mesajul profund al operei erasmiene impleteste ideile antichitatii
clasice®, cu nelinistile unui ev mediu aflat la finalul sdu si cu asteptarile Renasterii. Textul
are, asadar, ,,doua fete, ca silenii”*, un sens real si unul aparent, deghizator:

”La urma urmei, viata omeneascd ce altceva este decdt o comedie, unde, sub o masca de
imprumut, fiecare isi joaca rolul, pana cand regizorul il scoate de pe scend”™.

Adeziunea imaginard la sine transforma nebunia in miraj. Erasmus asociaza nebunia cu
imaginea narcisista a oglinzii, care reflectd adevarul subiectiv. Nebunia stdpaneste universul
moral al individului. Stultitia erasmiand nu are nimic in comun cu mania greaca* sau cu
salos-ul crestin®, ci este ,,0 placuta raticire”*®, profund diferitd de nebunia “trimisa din fundul
infernului de furiile cele razbunitoare™’, pe care filozoful o analizeazd de la iniltimea
citadelei sale interioare:

»wDaca te-ai uita jos, din luna, ca odinioara Menip, la nespusa forfoteala a muritorilor, ti
S-ar parea ca vezi un furnicar de mugte si tantari, care se ceartd, se razboiesc, isi intind

.o . . A ~ . » 48
capcane unii altora, se jefuiesc, petrec, se indragostesc, nasc, cad §i mor”.

Erasmus face diferenta intre ate (,,furia ucigasa™*®) si nebunia extatica a poetilor, plicuta
ratacire a mintii- mens gratissimus error, in doua pasaje contrastante, imprumutate din

mitologia greaca si din Epistolele lui Horatiu™.

% Erasmus, op. cit., p. 73.

% Gilbert Durand, Figuri mitice si chipuri ale operei, Editura Nemira, Bucuresti, 1997, p. 150.
*|bidem, p. 157.

0 Erasmus din Rotterdam, lui Thomas Morus, prietenul siu, in Elogiu, p. 1-4.

41 Erasmus trece in revistd o intreagd galerie de ilustrii antecesori: Homer, Vergiliu, Ovidius, Glaucon, Synesius, Lucian,
Plutarh, Seneca, Apuleius.

*|bidem, p. 46.

“|bidem, p. 46-47.

* E.R. Dodds, Grecii si irationalul, Editura Polirom, Tagi, 1998, passim.

** Michel de Certeau, Fabula misticd, Editura Humanitas, Bucuresti, 1997, p. 34-52.

% Erasmus, op. cit., p. 55.

“"Ibidem, p. 64

*®1bidem, p. 48.

“|bidem.

232

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

Discursul nebuniei din Laus Stultitiae isi are reversul in discursul pacii, din Querella
paCiSSl. Erasmus noteaza cd ,,lumea intreagd este patria noastrd a tuturor”, intoarcerea la
identitatea crestina fiind garantia iubirii de aproapele. Limbajul comun al culturii crestine ar fi
ramas insa, de neinteles in absenta pacii universale. Discursul pacii, din Querella pacis este
total opus ca tonalitate discursului nebuniei. Este o lamentatie care incepe cu invocarea
autorilor clasici si continud cu respingerea violentei, nu ca instinct care nu poate produce
decat izbucniri individuale, ci ca ideologie®.

Influenta hedonismului asupra scrierilor erasmiene anterioare anului 1500 nu se datoreaza
contactului direct cu operele fundamentale ale scolii filosofice amintite, ci , mai probabil, unei
familiaritati cu umanismul italian si cu literatura epicureicd medievala®. in Elogiul Nebuniei,
se observa, insda, o modificare profunda a viziunii erasmiene asupra tradifiei filosofice
hedoniste, determinatdde interesul autorului pentru opera controversatului sdu predecesor
Lorenzo Valla, ale carui lucrari le cunostea si parafraza inca din anul 1488°*. Tnainte de a scrie
Elogiul, Erasmus s-a aflat intr-un anturaj profund legat de hedonismul quattrocentist si de De
voluptate a lui Valla. Erasmus a cunoscut in Italia ,,cultura renascentistd a alteritatii”>, pe
care gi-a asumat-o, ca un omagiu adus operei lui Valla.

Résul, jovialitatea epicuriand, in contrast profund cu rictusul dezamagirii stoice sunt teme
comune celor doi autori. In vreme ce stoicii pledau in favoarea unei apatheia eroice, solitare,
epicurienii considerau ca prietenia reprezintd fundamentul bunavointei si pécii56. Stultitia isi
construieste monologul cu fervoare filosofica si cu fidelitate fata de propria gandire.

Ca si 1n tratatul lui Valla, referirile la stoici sunt putin flatante:

sdar aud Broastele din Stoa ordcaind iarasi: Nu e nenorocire mai mare, zic ele, decat
nebunia...cdci stoicii acestia sunt mari chitibusari”™’.

,,»Ma indoiesc ca se poate gasi in toatda omenirea o singurd fapturd care sd fie cuminte in
toate ceasurile zilei, si sa nu fie stapanita de vreun fel de nebunie 58

Stoicii se pretind a fi aproape de divinitate, dar sunt ipocriti si elitisti>®:

,Stoicii se socotesc a fi cei mai aproape de zei. Dagi-mi unul din acesti intelepti. Ei bine,
sd fie de trei, de patru, de o mie de ori stoic, totusi si asta trebuie sa-si lase la o parte, daca
nu barba, semnul intelepciunii, pe care de altfel il are comun cu tapii, oricum acea
seriozitate, sa-si descrefeasca fruntea, sda-si paraseasca morala lui aspra, si sa faca vreo
prostie oricdt de mica ~60

Nebunia deplange ideile stoice, pe care le considera rodul lipsei de experienta practica“l61
(omul este inferior animalelor pentru ca inclind sa devina sclavul pasiunilor sale, iar moartea
nu trebuie deplansd, pentru ci nu este mai dureroasd decat viata®?). Pasiunile sunt firesc
umane, dar stoicii le resping, transformand omul Intr-o statuie de marmura:

... Stoicii indepdrteaza de ingelepti tulburarile sufletesti, ca pe niste boli. De fapt, astfel
de porniri au nu numai rolul de indrumdtor pentru cei ce se grabesc spre limanul

%1bidem, p. 64-65; Horatiu, Epistole, 11, 2, 130.
51 Stefan Zweig, Triumful si destinul tragic al lui Erasm din Rotterdam, Editura Univers, Bucuresti, 1975, passim.
52 p p. Negulescu, Filosofia Renasterii, Editura Eminescu, Bucuresti, 1986, p. 642.
53Eugenio Garin, La cultura filosofica del Rinascimento italiano, Florence, Sansoni, 1961, p. 78-82; Howard Jones, The
Epicurean Tradition, London, New Yotk, Routledge, 1989, p. 142-152.
*La correspondance d’Erasme”, op. cit., vol. I, Scrisorile 23, 67,68, 182, in care apar ecouri din Elegantiae, si Dialecticae
gisquisitiones, iar in Elogiul Nebuniei, din De falso credita Constantini donatione.
Ibidem.
% «“yalla’s De voluptate ac de vero bono and Erasmus’Stultitiae Laus: Renewing Christian Ethics”, Erasmus of Rotterdam
Society Yearbook, (1995) 15: p. 1-25.
* Erasmus, Elogiul nebuniei, ed. cit., p. 63.
%1bidem, p. 66.
*|bidem, p. 17, De voluptate, p. 58, 110, 164, 265.
1hidem.
84 aus, p. 35.
%2De voluptate, p. 140-145.

233

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

intelepciunii, dar ele sunt ca niste pinteni si bolduri in orice lucrare a virtutii, standu-ne de
obicei in preajma ca niste indemndatori spre fapta buna. Desigur, de data asta se impotriveste
din rasputeri prea stoicul Seneca, neingdaduind in ruptul capului ca inteleptul sa aiba vreo
patima. Ba, cand face acest lucru nu mai ramdne nimic din om, ci mai degraba faureste un
Zeu nou, care n-a fiintat nicaieri §i nu va fiinta niciodata. Ca sa vorbesc mai raspicat, el a
daltuit o statuie de marmura in chip de om, teapana si lipsita de orice simtire omeneasca 63,

Hedonistii si stoicii sunt pentru Erasmus doud ostiri®® de artisti pigmalionici luptand sa
transforme statuia Tn om sau omul in statuie, ignorand avertismentul grav al Stultitiaei:

,Vedeti ce s-ar intampla daca toti oamenii ar fi intelepti: am avea nevoie de un alt rand
de lut §i de un alt olar Prometeu 63,

Pentru Erasmus, ca si pentru Valla, epicureismul este filosofia cea mai potrivita
oamenilor obisnuifi, In vreme ce stoicii sunt posesorii unei pretinse intelepciuni, care
dispretuieste ,,vulgul profan”®®. Dintre filosofi, nimeni nu seamina mai mult cu stoicii decat
scolasticii Evului Mediu, ale caror idei sunt ,,la fel de paradoxale ca oracolele stoicilor”®’.

Din opera lui Lucretius® Erasmus preia increderea in impulsul specific uman de a cauta
placerea, desi mentioneaza, fidel gandirii sale crestine cd acesta poate fi pervertit, transformat
in cupiditate si pasiune necontrolata.

Desi Stultitia nu se referad niciodata direct, in discursul sau la epicurei, utilizeaza frecvent
notiunile centrale ale sistemului lor filosofic: voluptas (placerea) si felicitas (bucuria).
Nebunia raporteaza activitatea umana la compatibilitatea cu sau ostilitatea fatd de Natura.
Erasmus si Valla definesc ,,natura serena” centonandu-i pe Lucretius si Vergilius. Natura
parens et humani generix opifex, natura creatrix® ignora ideeca de Creator Divin. Profund
influentat de morala crestind, Erasmus pledeaza pentru placerile inofensive ', ,,micile nebunii
ale vietii cotidiene ™.

Autenticitatea discursului rezidd in ,,compasiunea nebuniei” pentru placerile comune
existentei ,,aici i acum”, justificate de fragilitatea umana. Erasmus resemnificd notiunea
crestina de tolerantia (in sensul acceptarii, resemnarii, suferintei cu sau pentru). Toleranta
erasmiana ascunde tentatia de a participa la nebunia comuna a iubirii de sine. Philautia, in
sensul sau egoist, intolerabil fusese supusa unei cenzuri morale severe in opera lui Sebastian
Brant’®. Erasmus conferd insi nebuniei egoiste un sens inocent. Egoismul inocent, ca parte
integranta a naturii umane suscitd simpatie si ingaduinta din partea cititorului.

Erasmus pare a sustine ci etica epicuriani este compatibildi cu cea crestind’>. In
Paraclesis (1516) afirmd cad crestinii pot gisi lucruri utile in filosofia pagana’®
reactualizandu-si cu precautie crestinismul epicurian. Erasmus nu s-a indoit de imortalitatea
sufletului, de existenta unui Dumnezeu providential si nu a manifestat vreun interes pentru
atomism. Simpatia pentru naturd, viata modestd, definirea precautd a placerii, sunt 1nsa
epicuriene. Erasmus poate fi plasat in intervalul dintre reevaluarile timide din secolul al XV-
lea si epicurianismul viguros al secolului al XVII-lea.

Supravietuirea gandirii epicuriene in perioada apostolica explica similitudinile intre cele
doua paradigme etice, dar si intransigenta literaturii patristice fatd de hedonismul clasic si

%3 aus, p. 48-49.

1bidem, p. 37

%|bidem, p. 51.

%|bidem, p. 96.

%FEloge de la Folie, traduction, présentation et notes Claude Blum, in Erasme, ed. Claude Blum et alii, p. 65.
8 |_ucretius, De rerum natura, libri sex, Cyril Bailey edit., Oxford, Clarendon Press, 1947, |, p. 60-64.
Ibidem.

Floge de la Folie, ed. cit., p. 18.

bidem, p. 26.

™Doua adaptari ale Corabiei Nebunilor au fost publicate in anul 1509, in limba englezi, an in care Erasmus publica Elogiul la
Londra. Germain Marc’hadour, L’Univers de Thomas More, Paris, Vrin, 1963, p. 167.

“Ibidem.

"«Pparaclesis”, in Erasme, op. cit., p. 596-606.

234

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

nevoia de a trasa o barierda ferma intre cele doud sisteme de gandire. Traditia critica s-a
transmis Evului Mediu, simultan cu tentatia apropierii de literatura hedonistd, evidenta in
umanismul italian al secolului al XV-lea".

Stultitia crede in providenta si in responsabilitatea umana, asadar nu este epicuriand suta
la sutd, dar nu incurajeaza interesul pentru beatitudinea paradisiacd sau suferinta infernala,
asadar nu este nici crestina sutd la sutd. Spre finalul lucrarii, dupa o ultima suitd de idei
inspirate din antichitatea clasicd, Nebunia citeazd aproape exclusiv din sursele crestine’®,
anuntandu-si intentia de a-si fundamenta elogiul si pe marturia Sfintei Scripturi”.

Spre finalul textului, departarea de hedonismul epicurian este surprinzatoare. Marele final
al discursului, construit pe tema ,,nebuniei crucii”78, ca solutie soteriologica, are valoarea unui
mesaj fundamental crestin. Binele etern nu poate fi castigat decat odatd cu Paradisul, iar
prologul sdu este extazul mistic’®. Erasmus pare a fi un admirator sincer al misticismului
crestin, chiar dacd nu a trait unio mistica®®. Autorul face diferenta intre nebunia iubirii de sine
ca forma iluzorie de fericire si nebunia lepadarii de sine, ,,nebunia crucii” ca o conditie a
fericirii paradisiace™. Refuza, insd, cu o ironie aspra nebunia ceremoniilor crestine®.

Ultima parte a enkomion-ului revine explicit la sursele biblice care furnizeaza
semnificatiile stultitiaei, asupra carora Erasmus insistd cu o mai mare minutiozitate decat
asupra surselor mitologice de la inceputul textului.

Scopul citatelor din Eclesiastul 1, 15 si leremia I, 2 si X, 14 pare a fi dublu:

1. de a sublinia diferenta dintre sapientia divina si stultitia umana, sinonima cu vanitatea,
si

2. de a indica intr-o manierda subtild sinonimia termenilor Stultitia (pentru care textul
Eclesiastului foloseste termenul afronos- lipsd de intelepciune si nu moros sinonimul lui
stultus din textele neotestamentare®), si vanitas (cu termenul grec sinonim mataiotes).
Erasmus nuanteazd aceasta idee cu un citat din Proverbe XI, unde sinonimul grec al
termenului latin stultitia este substantivul atimoretos®, si cu Psalmii XXV, 7, si LXIX, 6,
unde sinonimele stultitiei sunt ignorantia (gr. agnoia), si insipientia (gr.afrosyne,
necunoastere, ignoranta, lipsa de infelepciune).

BIBLIOGRAPHY

de Certeau, Michel, Fabula mistica, Editura Humanitas, Bucuresti, 1997.

Dodds, E. R., Grecii si irationalul, Editura Polirom, Iasi, 1998.

Durand, Gilbert, Figuri mitice si chipuri ale operei, Editura Nemira, Bucuresti, 1997.

Erasmus din Rotterdam, Elogiul nebuniei, trad. Stefan Bezdechi, Editura Minerva,
Bucuresti, 2000.

Foucault, Michel, Istoria nebuniei in epoca clasicd, Editura Humanitas, Bucuresti, 2005.

Garin, Eugenio. La cultura filosofica del Rinascimento italiano, Florence, Sansoni, 1961.

Huizinga, Johan, Erasmus and the Age of Reformation, Oriel College, Oxford, 1952.

Marc’hadour, Germain, L 'Univers de Thomas More, Paris, Vrin, 1963.

n Eugenio Garin, La cultura filosofica del Rinascimento italiano, Florence, Sansoni, 1961, p. 78-82.

"®in ordinea utilizdrii in text, Eclesiastul L, 2, 15, 18, VIL 4, X, 3, leremia X, 14, 23, Proverbe XXX, 2, 2Corinteni, X1, 23,
Deuteronom, XVIII, 10, Maleahi, Il1, 5, 1Corinteni,l, 19, 27. IV, 10, Psalmi XXV, 7, LXIX, 6, Isaia XXIX, 14, leremia VIII,
19, loanl, 29, V, 12, 13, Matei XXI, 5; Ibidem, p. 134-152.

""Erasmus din Rotterdam, Elogiul nebuniei, p. 134.

BIdem, Eloge de la Folie, ed. cit, p. 94.

|bidem, p. 99.

®hidem.

8 Eloge de la Folie, ed. cit., p. 93-96.

&bidem, p. 95-96.

8| Corinteni 1, 19.

8 proverbe, 11, 21.

235

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017

Negulescu, P. P., Filosofia Renasterii, Editura Eminescu, Bucuresti, 1986.

Michel Onfray, Michel, O contraistorie a filosofiei, vol. Il, Crestinismul hedonist, Editura
Polirom, Iasi, 2008.

Rabelais, Gargantua si Pantagruel, Trad. Alexandru Hodos, Editura pentru Literatura
universala, Bucuresti, 1967.

Zweig, Stefan, Triumful si destinul tragic al lui Erasm din Rotterdam, Editura Univers,
Bucuresti, 1975.

236

BDD-A27443 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:10 UTC)


http://www.tcpdf.org

