
 386

 
De la visite à la rencontre, une expérience éducative  

et interreligieuse à Marseille (2003-2008)  
 
 
Claire REGGIO1 
 
 
Abstract : This article presents a concrete educational experience on teaching 
religious multiculturalism to young citizens. In the region of Marseille this project was 
stated from 2003 to 2008 on the educational program, citizenship section, and 
encouraged by the General Council of Bouches-du-Rhône. The project for these junior 
students (11y-14y) was to visit monuments of the three monotheistic religions : 
Judaism, Christianity and Islam. The visits were followed by class interventions, which 
allow to deepen the secularism principle, the freedom of conscience and religious 
beliefs. These educational actions pursued two main goals : identifying differences 
and, thanks to our questioning on the place of religion in our societies, the goal of the 
common good. The testimonial analysis from students, teachers and parents reveals 
the assets of such an experience. 
Keywords : Educational experience, religions, judaism, christianity, islam, 
monuments, visits, multiculturalism, society, community, freedom, encounter, respect. 
 

Ville multiculturelle par excellence, Marseille compterait – les chiffres 
sont forcément approximatifs, car les recensements en France n’incluent pas 
la variable confessionnelle – 600 000 catholiques, 150 000 à 200 000 
musulmans, 80 000 Arméniens, 80 000 juifs, 20 000 protestants, 10 000 
orthodoxes et 3 000 bouddhistes. Cette population, mosaïque de nationalités, 
de cultures et de religions, fait de la cité phocéenne un laboratoire de 
l’intégration et du vivre ensemble ouvert sur la Méditerranée. 

Le dialogue interculturel et interreligieux y est une réalité 
quotidienne ; il mêle des initiatives individuelles et spontanées et d’autres plus 
formelles et durables, car portées par les institutions et les instances 
politiques. L’action développée ici fait partie de ces dernières. 

En effet, c’est pour accompagner ce dialogue déjà en marche et pour 
renforcer les promesses d’un vivre ensemble, que l’Observatoire Méditerranée 

                                                            

1 Institut de Sciences et Théologie des Religions, Institut Catholique de la Méditerranée, Marseille, 
France. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 387

Europe pour la Paix a élaboré et mis en place un programme d’initiation au 
patrimoine religieux et culturel dès 2003. Destiné aux collégiens de Marseille 
et de ses environs, le projet a nécessité le partenariat de l’Éducation Nationale 
et celui du Conseil Général des Bouches-du-Rhône dès l'origine. 
 
Identité marseillaise du programme 

 
L’OMEP-ICM 
L’Observatoire Méditerranée Europe pour la Paix (OMEP) est une 

unité de l’Institut Catholique de la Méditerranée (ICM), établissement privé 
d’enseignement supérieur associé à l’Université Catholique de Lyon. Créé à 
Marseille en 2003 dans la dynamique initiée par la rencontre internationale 
« Dialogue et Vérité »2, l’OMEP se propose de contribuer à la paix dans 
l’espace euro-méditerranéen en établissant des réponses aux défis que pose 
la diversité culturelle dans nos sociétés. Ses actions se développent dans les 
domaines de la recherche et par des applications pratiques. Son expertise 
s’étend ainsi au conseil et à la médiation en gestion de la diversité. L’équipe 
de l’OMEP est composée d’intervenants issus d’horizons culturels, 
universitaires et professionnels divers, mais tous concernés, dans leur 
domaine de compétence, par ces problématiques du vivre ensemble. 

 
Les partenaires institutionnels 
Dès septembre 2003, le programme a été proposé à cinq classes de 

collèges marseillais, puis à partir de 2006, à dix autres, soit à près de 500 
élèves. Le choix des classes revint toujours à la Direction de l’Éducation et 
des Collèges du Conseil Général 13 (CG13)3 qui finançait entièrement le 
programme4 et l’inscrivait dans le catalogue de ses Actions Éducatives – dans 
la thématique « Apprentissage de la citoyenneté et prévention », rubrique 
« Rencontre des différences ». Chaque enseignant désireux d'inscrire sa 

                                                            

2 Colloque organisé à Marseille en septembre 2002 par la Fédération internationale des universités 
catholiques et par l'Institut de sciences et théologie des religions de Marseille. Les travaux de cette 
rencontre font, pour la plupart, l'objet du numéro 21 de la revue Chemins de dialogue, une revue éditée 
par l'association « Chemins de Dialogue », Marseille, mai 2003. 
3 Depuis 1991, le Conseil général, en partenariat avec l’Inspection Académique, soutient les projets des 
collèges publics départementaux et leur propose des actions éducatives et culturelles pendant le temps 
scolaire. La Politique d’Accompagnement en Matière Éducative (PAME) porte des projets à l’initiative des 
collèges et des foyers socio-éducatifs, sans se substituer aux responsabilités de l’État. 
4 Transports des élèves sur les lieux de culte compris. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 388

classe au projet devait a) établir un dossier argumenté, composé de la            
« fiche action » de l’Inspection Académique et de la demande de subvention 
du Conseil Général, b) le faire viser par le Principal de l’établissement et        
c) l’envoyer à la Direction de l’Éducation et des Collèges. Les demandes étant 
très nombreuses, le CG13 privilégia les collèges situés en Zone 
d'Enseignement Prioritaire5 (ZEP) et des établissements impliquant plusieurs 
classes dans le projet. 

 
Les lieux à visiter 
Dès 2003, l’initiation au patrimoine religieux concerna trois 

monuments marseillais : la Grande Synagogue de la rue Breteuil, l’église 
abbatiale de Saint-Victor (un monument historique) et la salle de prière 
musulmane An Nsar (située dans le quartier de La Capelette). Lors des fêtes 
de la Chandeleur (du 2 au 10 février), la basilique Saint-Victor, peu accessible 
aux visiteurs, fut remplacée par l’église des Accoules, située sur l’autre rive du 
Vieux-Port. De façon générale, les dates de visite évitaient les fêtes 
religieuses. Il arriva exceptionnellement qu’une visite coïncidât avec une 
cérémonie de mariage dans la synagogue. 

À partir de septembre 2006, à la demande du CG13 et de 
l’Inspection Académique, les trois visites furent prolongées par une 
intervention de deux heures en classe consacrée aux questions de libre 
pensée et de laïcité. Cette dernière séance permettait également de faire le 
bilan des visites et de penser le prolongement de ces actions au sein de 
l’établissement scolaire ou plus largement au-dehors : dans le cadre familial, 
dans le quartier, dans la ville… 

Le choix des lieux à visiter n’est pas fortuit. Certes, il émane d’une 
volonté politique et institutionnelle (celle du Conseil Général 13), mais il 
s’inscrit aussi dans la logique de l’histoire des communautés religieuses à 
Marseille. 

Ainsi, la basilique Saint-Victor rappelle les origines du christianisme 
en Provence et l’extension du monachisme médiéval6 ; le temple synagogal 

                                                            

5 Les zones d'éducation prioritaires ont été créées en 1981 par une circulaire interministérielle proposée 
par le ministre de l'Éducation nationale de l'époque, Alain Savary, dans le but de lutter contre l'échec 
scolaire (Circulaire EN n°81-238 du 1er juillet 1981 relative à la création des ZEP, BO n°27 du 9 juillet 
1981). 
6 M. Fixot et J.-P. Pelletier, Saint-Victor de Marseille, de la basilique paléochrétienne à l'abbatiale 
médiévale, Marseille, Agence pour le patrimoine antique de Provence Alpes Côte d'Azur, 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 389

de la rue Breteuil illustre comment la communauté juive s’organise en France 
après les décrets napoléoniens du 17 mars 1808 et construit un temple 
monumental à Marseille, « Porte de l'Orient », au Second Empire ; enfin, 
aménagée dans un ancien entrepôt d'un quartier populaire, la mosquée An 
Nsar témoigne du soin avec lequel des immigrés musulmans ont installé leur 
lieu de culte dans la ville. 
 
Les acteurs du programme 

 
Le programme d’initiation au patrimoine culturel et religieux impliqua 

quatre catégories d’acteurs : les élèves destinataires du programme, 
exclusivement des collégiens ; les enseignants et, avec eux, l’administration 
scolaire ; les intervenants OMEP : guides et experts des religions concernées 
par les visites ; enfin, les représentants de lieux de culte : des témoins. Les 
parents d’élèves, autres partenaires souhaités par le Conseil Général et 
l’Éducation nationale, furent à 95 % absents des visites. Ils ne furent donc que 
des acteurs occasionnels du programme. 

Parce qu'elles étaient financées exclusivement et entièrement par le 
Conseil Général 13, les actions ont été réservées aux collèges publics du 
département. De façon exceptionnelle et en dehors de ce cadre de 
financement, un collège privé de l’enseignement catholique et des journalistes 
en formation professionnelle7 suivirent aussi ces visites. Du reste, la visite 
guidée d’un lieu de culte n’est pas l’exclusivité de l’OMEP8 – seule 
différence notoire : la méthodologie employée et le suivi du programme. Les 
connaissances et les compétences mises en œuvre dans ce projet 
concernaient les classes de la 6e à la 3e. Les analyses historiques et 
sociologiques des faits religieux exposés lors des visites illustraient et 
mettaient en perspective bien des chapitres d’histoire, de géographie et 
d’éducation civique étudiés dans ces classes (cf. tableau ci-dessous). D’autres 
disciplines scolaires ont été aussi concernées : les lettres, les arts plastiques, 
la musique et principalement les Sciences et Vie de la Terre9. De 2003 à 

                                                            

7 Groupe Bayard Presse – trois sessions (judaïsme, christianisme et islam) proposées par l’ICM en 2006, 
2007 et 2008. 
8 Voir le programme de visites guidées de l’Office de Tourisme de Marseille (www.marseille-
tourisme.com). 
9 Cf. Programmes et accompagnements, CNPD, 2004 – informations officielles et B.O.E.N. n°12 du 29 
juin 1995, pp. 27-28 (préambule des programmes). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 390

2006, les classes de 6e ont participé à 95 % au programme ; durant les deux 
dernières années, les 5e et les 4e s'y intéressèrent davantage (soit en 2008 : 
70% de 6e, 20 % de 5e et 10% de 4e).Tableau 1 : Un programme adapté aux 
programmes scolaires du collège 

 

 HISTOIRE GÉOGRAPHIE ÉDUCATION 
CIVIQUE 

6e 

La monde de la Bible : 
les Hébreux 
 
Les débuts du 
christianisme 
 

La répartition de la 
population mondiale : 
complexité des rapports 
entre densité de la 
population, richesse et 
pauvreté 

Les droits et devoirs 
de la personne 
La laïcité dans 
l’éducation 
La responsabilité 
face au patrimoine 

5e 

L’empire byzantin : 
 le christianisme grec  
Le monde musulman 
La chrétienté 
occidentale 
La naissance des 
Temps modernes 
Humanisme, 
Renaissance, 
Réformes 

 
L’Afrique : le Maghreb 
L’Asie 
L’Amérique 
 

L’égalité devant la loi
Le refus des 
discriminations 
La dignité de la 
personne 

4e 

Les 17e et 18e siècles : 
la remise en cause de 
l’absolutisme 
La période 
révolutionnaire 
 

L’Europe et la France 

Les libertés 
individuelles et 
collectives 
Les enjeux de 
l’information 
La laïcité (dans 
l’U.E.) 

 
Les enseignants étaient à l’origine du choix du projet pour leur 

classe. Rares furent ceux qui le subirent. Il faut citer ici le cas particulier du 
collège Edgar Quinet (en ZEP) où l’équipe administrative imposa le 
programme à toutes les classes de 6e. La documentaliste coordonnait les 
sorties et tentait de souder autour du projet l’équipe éducative. Si les 
premières années, quelques professeurs ont investi de leur temps dans les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 391

visites en les préparant en amont et en réalisant en aval une exposition avec 
les travaux des élèves, les deux dernières années furent catastrophiques : 
oubli des rendez-vous, annulation des sorties à la dernière minute, lassitude 
des « anciens », désintérêt des « nouveaux »… La réussite du programme 
dépend donc en grande partie de l’investissement des professeurs et de leur 
projet personnel de classe qui vient corroborer le projet d’établissement. 

En grande majorité ont participé au projet des professeurs de lettres 
ou d’histoire-géographie. Vinrent ensuite des professeurs des Sciences de la 
Vie et de la Terre et d’Arts plastiques. Un cas particulier : celui d’un professeur 
de musique qui inscrivit sa classe de primo-arrivants10 et qui voulut les 
sensibiliser à la musique sacrée (souvenir mémorable de jeunes se bouchant 
les oreilles à l’écoute des orgues de Saint-Victor, dévalant les escaliers de la 
tribune tout en faisant tomber toutes les partitions !). 
Les professeurs, partenaires actifs du projet, ne se contentaient pas 
d’accompagner leur classe sur les lieux de culte. Ils préparaient la visite en 
posant les repères chronologiques et géographiques nécessaires, en 
préparant les thématiques religieuses par le biais de lectures11 ou par l’étude 
d’œuvres d’art12. Ils se montraient également garants de la laïcité lorsqu'ils 
censuraient les questions jugées trop personnelles, car relevant du 
catéchisme et de la confession de foi, ou quand ils demandaient aux 
représentants des lieux de culte de préciser l'éthique de leur religion, espérant 
entendre que celle-ci ne pouvait pas s’opposer aux règles de vie scolaire13. 

Les enseignants ont eu un rôle primordial : ils validaient les contenus 
et veillaient au bon déroulement des séances. Représentant l’autorité du 
collège, ils proposaient les sanctions qui correspondaient aux manquements 
aux règles élémentaires de bonne conduite et de respect des intervenants, 
des camarades, des visiteurs et du lieu... Néanmoins, les punitions, retenues 
et avertissements en tout genre ont été des exceptions. 
                                                            

10 La notion de primo-arrivant désigne une personne arrivée en France récemment et amenée à 
séjourner durablement. Voir la circulaire n°2002-063 du 20 mars 2002, publiée au B.O. n°13 du 28 mars 
2002, sur les modalités d'inscription et de scolarisation des élèves de nationalité étrangère des premier et 
second degrés et la circulaire n°2002-100 du 25 avril 2002 sur l'organisation de la scolarité des élèves 
nouvellement arrivés en France sans maîtrise suffisante de la langue française ou des apprentissages. 
11 Quelques exemples : Une année douce-amère de Pascale Maret, Paris, Editions Thierry Magnier, 
2006, Afghanes de Suzanne Fischer Staples, Paris, Gallimard-Jeunesse, 2006, 12 choses à faire avant 
la fin du monde de Bjorn Sortland, Paris, Thierry Magnier, 2006. 
12 Plus précisément, on retient une petite initiation aux symboles des trois monothéismes abrahamiques. 
13 Notamment en ce qui concerne les questions de cantine, de vacances pour fête religieuse, de 
pratiques sportives, de vêtements... 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 392

L’équipe des intervenants de l’OMEP était constituée de trois 
personnes ressources : deux historiens, l’un spécialiste du christianisme et 
l’autre de l’islam, et un historien d’art. L’histoire du judaïsme était traitée par 
l’historien du christianisme et par le représentant de la synagogue. Présent à 
chacune des visites de lieux de culte, l’historien d’art faisait le lien entre les 
différentes visites. Il était très important que les intervenants se déplacent 
ensemble d’un site à l’autre pour montrer qu'ils n’étaient pas « attachés » à un 
lieu ou à une religion. Certes, cela pouvait troubler quelques élèves : « à la 
synagogue, vous êtes juifs ; à l’église, chrétiens ; et à la mosquée, 
musulmans… mais quelle est votre religion ? » 

La présentation du temple de la rue Breteuil a toujours été prise en 
charge par la responsable de l’enseignement du judaïsme à la synagogue, 
mais jamais par un rabbin. Il est difficile d’expliquer pour quelle raison il en fut 
ainsi. Retenons que les élèves et les professeurs ont toujours fini par 
apprécier qu’une femme puisse témoigner de sa pratique et de sa croyance 
au même titre qu’un rabbin. 

Le curé de la basilique Saint-Victor a été un partenaire actif du 
programme, faisant notamment écho de celui-ci auprès de ses paroissiens. 
Son témoignage a toujours été très clair : « ceci est mon choix, ma 
compréhension du message du Christ. Je ne vous demande pas de me 
suivre, mais de comprendre pourquoi je suis chrétien aujourd’hui ».  

L’imam de la mosquée AnNsar a été très disponible durant les 
premières années et moins à partir de 2006, après une hospitalisation et une 
convalescence assez longue. L’imam s’étant toujours attaché à parler de sa 
religion en arabe, l’intervenant de l’OMEP, spécialiste de l’islam, devait 
traduire ses propos. Si des élèves et des professeurs trouvaient intéressant 
d’entendre cette langue, d’autres ne comprenaient pas pourquoi cet homme 
qu’ils entendaient, par ailleurs, parler parfaitement français, tenait tant à leur 
parler de l’islam en arabe. Par conséquent, cette rencontre avait le mérite de 
poser la question du statut de la langue arabe dans l’islam. 

 
Objectifs et méthodes 

 
Le programme d’initiation au patrimoine culturel et religieux 

poursuivait deux objectifs principaux : 
• la rencontre des différences, pour « apprendre à connaître et à 

comprendre l'autre » 
• et la poursuite du bien commun, pour « apprendre à respecter l’autre et à 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 393

dialoguer ». 
Conformément à l'un des grands rapports remis à l'UNESCO sur 

l'éducation, Apprendre à être, le programme reposait tout entier sur l'idée que 
l'éducation doit faire de chaque élève un être singulier et social parce qu’elle 
« fait naître » en lui « l'humain », par le développement de virtualités 
immanentes, jusqu'à la formation de « l'homme complet »14. Éduquer à la 
différence religieuse et à l'interculturalité, c'est donc aider un jeune à devenir 
un homme et un « artisan d'humanité », comme le disait Commenius, le père 
de la pédagogie moderne. 

Pour atteindre de tels objectifs, le programme privilégiait des 
méthodes d’apprentissage actives. Les élèves entrent en contact avec l’objet 
de la connaissance quand ils découvrent l’architecture d’un édifice, les 
fonctions d’un lieu, les représentations, le mobilier, des personnes... Ils 
apprennent en partageant leurs connaissances et leurs expériences entre eux 
et avec les intervenants et utilisent davantage l’approche inductive. Élaborant 
des idées nouvelles, ils s’approprient la démarche et, « forcés d’apprendre 
d’eux-mêmes usent de leur raison et non de celle d’autrui » (cf. J.-J. 
Rousseau). L’apprentissage est concret, cognitif, affectif et pratique. Les 
intervenants font découvrir aux apprenants des contenus théoriques ou 
historiques (méthode interrogative, héritière de la maïeutique socratique) et, 
par un questionnement judicieux, amènent les élèves à sortir de données 
confuses et à dépasser les idées reçues (méthode dialoguée ou méthode 
d’enquête). On parle aussi de méthode de clarification des valeurs15. 

Ces différentes méthodes actives n’excluaient pas d’autres 
méthodes plus traditionnelles ou passives : méthode didactique ou 
dogmatique (transmission des connaissances), méthode historique 
(importante pour la compréhension d’un document) et méthode déductive, 
notamment quand l’intervenant énonçait les rites et les fêtes religieuses ou 
rappelait des repères chronologiques. 
 

 

                                                            

14 Edgar Faure et coll., Apprendre à être, Paris, UNESCO-Fayard, 1992. Cf. également Olivier Reboul, 
Les valeurs de l'éducation, Paris, P.U.F., 1992. 
15 Selon L. Dabire, cette méthode permet aux élèves de rendre explicites et conscientes les relations qui 
existent entre un phénomène donné et leurs propres sentiments, attitudes et comportements vis-à-vis de 
ce phénomène. Elle permet d’exhumer les valeurs en question, de les soumettre à une analyse critique 
dont le but est de les renforcer ou au contraire de les détruire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 394

Tableau 2 : Les compétences visées 
 

Manifester une 
compréhension 

éclairée du 
phénomène 

religieux 

Se positionner de 
manière réfléchie sur 

des questions de 
société liées au 

religieux 

Rencontrer l’autre 

Définir les faits 
religieux 

 
Connaître leur 
évolution dans 
l’histoire des 

sociétés 

Prendre conscience de la 
complexité et de la 

diversité des religions et 
de leurs impacts dans 

nos sociétés 

Éveiller sa curiosité, 
notamment en dialoguant 

avec les représentants des 
lieux 

Comprendre les 
expressions du 

religieux, les 
symboles, leur 

contextualisation 

Analyser les différentes 
réponses apportées par 

les religions aux 
questions existentielles 
Reconnaître les enjeux 

éthiques et expliquer les 
tensions en présence 

Ouvrir son esprit, notamment 
par la visite des lieux de culte

Apprendre à remettre en 
question ses critères de 

jugement 

Comprendre 
diverses façons de 
penser, d’être et 

d’agir; expliciter les 
ressemblances et 

les différences 

Prendre conscience de 
l’impact des 

comportements 
individuels sur 

l’environnement 

Respecter l’autre, son 
patrimoine, sa sensibilité et 
apprendre à dialoguer avec 
lui : interagir avec les autres

 
 
Créant des situations didactiques porteuses de sens et 

d’apprentissages, le programme visait des compétences précises, car il 
suggérait des situations pouvant les faire exister. En effet, la compétence n'est 
pas un état ou une connaissance possédée : « elle ne se réduit ni à un savoir 
ni à un savoir-faire », mais se réalise dans l’action : « il n'y a de compétence 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 395

que de compétence en acte »16, l'actualisation de ce que l'on sait dans un 
contexte singulier étant révélatrice du « passage » à la compétence. 
Visant de telles compétences, le programme contribuait à la formation 
d’écocitoyens. Le concept d’écocitoyenneté est relativement récent. Formé 
dans le prolongement de la réflexion autour du développement durable17, ce 
néologisme traduit l’idée selon laquelle l’homme a conscience d’avoir des 
droits et des devoirs envers le territoire qui garantit son existence. Au-delà des 
gestes de protection de l’environnement et de la gestion plus écologique des 
ressources naturelles, l’écocitoyen est aussi sensibilisé à des valeurs, 
attitudes et comportements qui conditionnent un vivre ensemble, un partage 
mutuel et responsable du territoire. 
 

Tableau 3 : Les valeurs, attitudes et comportements sollicités  
par le programme 

 

Valeurs Attitudes Comportements 

Respect de soi 
Respect des autres 
Égalité 
Liberté 
Fraternité / solidarité 
Responsabilité 
Laïcité 

Curiosité 
Ouverture d’esprit 
Sensibilité 
Sens critique 
Implication 

Protection de soi 
Protection des autres 
Prise de conscience de la 
diversité et de la complexité 
Partage des connaissances 
Protection du patrimoine 

 
 
Une pédagogie de la rencontre 

 
Comme le souligne Pierre-André Dupuis dans un article consacré à 

la « singularité éducative », un « fait éducatif » n'est « jamais seulement 
d'ordre empirique, mais il renvoie toujours à un postulat d'éducabilité qui lui-
même présuppose et anticipe un développement possible. La possibilité d'un 
                                                            

16 G. Le Boterf, De la compétence. Essai sur un attracteur étrange, Paris, Éd. d'organisation, 1994, p. 16. 
17 Défini en 1987 par la Commission mondiale sur l’environnement et le développement dans le Rapport 
Brundtland comme « un développement qui répond aux besoins des générations du présent sans 
compromettre la capacité des générations futures à répondre aux leurs ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 396

développement conjoint de la nature et de la liberté est même l'hypothèse 
fondatrice de la psychopédagogie post-rousseauiste qui cherche à unir ce qui 
chez Rousseau restait finalement irréductible : l'intégration sociale et 
l'accomplissement de soi. »18 

De façon manifeste, le programme d'initiation à la diversité religieuse 
marseillaise avait en vue cette unité. Il mettait en œuvre un déplacement de 
soi ou de point de vue grâce à un simple déplacement physique (de l’extérieur 
à l’intérieur du lieu de culte) et sollicitait une « pédagogie de la rencontre », 
laquelle faisait entrer l'élève dans une communication relationnelle multiple 
(élèves, professeurs, parents, religieux, laïcs, environnements variés, 
apprentissages) et l'invitait à être « co-auteur » de sa vie19. 

De fait, les élèves ont toujours été curieux d’entrer dans des lieux 
qu’ils croyaient « interdits »20, de les investir en circulant librement et en 
touchant le mobilier qui leur était accessible. Aucun garçon n’a eu à porter de 
kippa à la synagogue et aucune fille ne s’est couverte d’un voile à la mosquée. 
La pratique et les prescriptions religieuses étaient pourtant au centre des 
discussions. 

Qualifiant une religion à l’aide des termes propres à une autre (« la 
circoncision, c’est le baptême ? »), les élèves ont souvent proposé, 
spontanément, des passerelles entre les différentes confessions. La différence 
les intriguait : « comment juifs, chrétiens et musulmans peuvent-ils prier un 
même dieu qu’ils nomment différemment ? ». La question de la frontière étant 
au cœur des échanges, il importait de montrer que frontière n’est pas 
barrière21.  

Autre questionnement important : celui de la liberté de croyance. 
Poussés jusque dans leurs derniers retranchements, les croyants ont souvent 
été les premiers à rappeler aux élèves qu’ils étaient libres de penser 
autrement, voire de ne pas croire. La séance sur la laïcité en classe entérinait 
ce principe.  

                                                            

18 P.-A. Dupuis, « La singularité éducative », Le Portique [En ligne], 4/1999, mis en ligne le 11 mars 2005. 
URL : http://leportique.revues.org/index277.html. 
19 Cf. Marc Edouard, Élèves, professeurs, apprentissages. L'art de la rencontre, Amiens, CRDP de 
l'Académie d'Amiens, 2002. 
20 En 2003, l’imam avait dû écrire une lettre aux familles musulmanes pour qu’elles autorisassent leur 
enfant à entrer dans une église et dans une synagogue, leur certifiant qu’« il n’irait pas en enfer » ; 
l’année suivante, les sorties s’effectuèrent sans en référer à quelque autorité religieuse que ce fût. 
21 De nombreuses questions portaient sur les mariages mixtes, sur les conversions et sur la cohabitation 
des communautés religieuses au sein d’un même territoire (école, ville, nation). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 397

Malgré un bilan très positif (établi à partir de questionnaires semi-
directifs proposés aux différents acteurs), le programme d'initiation à la 
diversité religieuse n'est plus reconduit depuis 2008. Les restrictions 
budgétaires qui ont commencé dès la fin de l'année 200722, ainsi que les 
débats contemporains sur l'école portant sur des dosages à effectuer entre 
culture générale et spécialisation, épanouissement de l'originalité et 
intégration sociale, référence à des valeurs communes et acceptation du 
pluralisme, ont bloqué la reconduction du projet. 

Pourtant, le principe du programme n'était pas de prescrire 
directement ce qu'il y a lieu de faire ou de ne pas faire, dans tel ou tel cas, 
mais d'orienter plutôt vers ce qui peut être fait ou de fournir des aides en 
procurant, comme le formule Pierre-André Dupuis, un « secours de vigilance 
qui vient en aide à autrui » : « cette vigilance se rapporte avant tout aux 
usages du temps, qui permettent de préserver les conditions de la croissance, 
du devenir, de l'accès à son histoire, et du partage d'une histoire commune 
dont l'horizon est celle de l'humanité. »23 

Par conséquent, on ne peut que regretter la mise en sommeil de 
cette « vigilance » dans une ville méditerranéenne fragile économiquement, 
socialement et politiquement24, une ville, enfin, qui s'apprête à être capitale 
européenne de la culture en 2013. 

 
 

                                                            

22 Cf. Louis Morice, « À Marseille, la crise a commencé avant 2008 », Le Nouvel Observateur, 10 
décembre 2011, sur http://tempsreel.nouvelobs.com. 
23 P.-A. Dupuis, « La singularité éducative », Le Portique [En ligne], 4/1999, mis en ligne le 11 mars 2005. 
URL : http://leportique.revues.org/index277.html. 
24 E. Brassard, « Marseille et son port : Trajectoire et grandeurs d’une économie », Transports, 2005, 
n°433, pp. 285-294 ; G. Caire « De l’exclusion à l’insertion : de nouveaux chantiers pour la politique 
sociale », Prévenir, 1995, n°29, pp. 47-60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea



 398

Bibliographie 
 
Edouard, Marc, Élèves, professeurs, apprentissages. L'art de la rencontre, 

Amiens, CRDP de l'Académie d'Amiens, 2002. 
Estivalèzes, Mireille, Les religions dans l’enseignement laïque, préface de 

Jean Baubérot, Paris, P.U.F., 2005. 
Faure, Edgar et coll., Apprendre à être, Paris, UNESCO-Fayard, 1992. 
Le Boterf, Guy, De la compétence. Essai sur un attracteur étrange, Paris, 

Éditions d'organisation, 1994. 
Milot, Micheline et Ouellet, Fernand (dir.), Religion, éducation et démocratie, 

Paris, L’Harmattan, 2000. 
Reboul, Olivier, Les valeurs de l'éducation, Paris, P.U.F., 1992. 
Sirat, René-Samuel, Capelle, Philippe, Boubakeur, Dalil, Joutard, Philippe, 

L’enseignement des religions à l’école laïque, Paris, Salvator, 2003. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:01 UTC)
BDD-A27415 © 2012 Editura Junimea

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

