La poésie maghrébine sur le martyr :
une phénoménologie sacro-poétique

Claudia Felicia FALLUH BALDUINO!

Abstract : How does the modern Arab-Muslim poet, especially Tahar Ben Jelloun
inherit from the religious tradition of the past and transform it into a poetic agent? This
article attempts to answer this question by analyzing the elegies of La remontée des
cendres and Non identifiés, poems by Tahar Ben Jelloun about the Palestinian conflict
and the Gulf War, making use of phenomenology, arts and aspects of the sacred in
Islam.

Keywords: Islam, poetry, phenomenology, Arabic calligraphic art.

La poésie arabe sur les victimes de la guerre est une des portes
archétypiques de l'islam. Elle répéte sans cesse dans les entre-lignes de sa
douloureuse conception, la notion islamique de l'impermanence de 'nomme et
de la pérennité de la miséricorde divine comme la seule capable de le
consoler des tragédies qui I'affligent, et parmi ces maux, les guerres.

Tel un gardien de cette singuliére entrée en islam, voila le poéte.
Hiérophante des mots, il célébre en libation révérencielle la mémoire et
Ihistoire des martyrs.

Si l'art et la religion sont les vigoureux appuis de Tahar Ben Jelloun,
cest parce quils sont profondément fixés dans la vision qu'il possede du
monde, lequel ne lui appartient pas, mais dont il fait partie.

Cest vers le monde que le poete se dirigera pour dialoguer
vigoureusement, en quéte de sa vision, sans toutefois posséder ce qui est
inépuisable.

La poésie de Tahar Ben Jelloun, surtout la poésie sur les victimes
des guerres, est caractérisée par la dramatique réalité du pathos — souffrance
transcendantale —, du sacrifice, et de I'exclusion, unis a une plasticité
incontestée, qui mettra en question la religion islamique, liconoclasme et sa
radicale profondeur historique. La « maille » singuliére et stratégiquement

 Université de Brasilia, Brésil.

140

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



imbriquée de cette poésie est fondée entierement selon les mémes modéles
qui ont inventé le tracé calligraphique religieux. Celui-ci est une vision
fréquente, continuellement nourrie dans l'imaginaire de ce poéte qui s'ouvre
infatigablement au monde pour y recueillir la carte du sens des choses.

Ainsi, le religieux exprimé par les formes calligraphiques foisonne
dans la poésie de Ben Jelloun : calame, encre et papyrus, tissu/texte poétique
qui se fait, tant6t impénétrable, tantét furieux, tantét iconoclaste, atroce, tant6t
suave et tendre, tant6t guerrier ou lumineux, mais toujours louange élégiaque.
La structure et les thématiques de cette poésie montrent que son inventeur n'a
pas oublié et qu'il se sert constamment de tous les modes calligraphiques —
comme le Maghribi de sa région, Fés —, présents en lui comme conscience du
monde. Les formes et la reconnaissance des formes sont une conscience du
projet de ce monde et elles prescrivent au poéte son destin. Forme et
reconnaissance établiront le contrepoint entre 'homme et la possibilité
d’'expression de ce qui peut étre son essence. Les formes calligraphiques, soit
le fasci, I'andalousi ou le soudani, sont présentes et intimement accommodées
dans l'imaginaire de ce poéte qui capte de cet art non seulement le jugement
esthétique qui en émane, mais aussi la connaissance qui y repose. Donc, l'art
calligraphique posséde un ton propre magnifi¢ par chaque style. Chez Ben
Jelloun, la dualité de 'homme se refléte dans la correspondance entre sa
poésie et 'art calligraphique, celui-ci léguant a la poésie les mémes modes de
composition, malgré le temps qui les sépare dans I'espace et malgré la
modernité. L'art calligraphique et I'art poétique sont commandés par le désir
ancestral de déchiffrer 'homme et le monde, spécialement une certaine
humanité et un certain monde religieux : le monde arabo-islamique.

Sun Tzu, dans le célébre livre Art de la Guerre dira :

Rappelez-vous que, dans une guerre, vos moindres erreurs auront toujours
de néfastes conséquences. Généralement, les grandes erreurs sont
irréparables et funestes. Il est difficile de soutenir un royaume que vous
auriez mis aux bords de la ruine. Une fois détruit, il est impossible de le
relever. Pas plus qu'on ressuscite les morts.?

Malheureusement la sagesse de ces mots n'était pas connue de
ceux qui ont commandé l'invasion de I'lrak, dans la Guerre du Golfe en 1991,

2Sun Tzu, Arte da Guerra, Porto Alegre, LP&M, 2000.

141

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



et n'ont pas empéché non plus le nouvel assaut le 20 mars 2003, qui a fait
surgir un territoire ruiné. Et pourquoi devraient-ils la connaitre? Car les mots,
et surtout la poésie sont presque inutiles devant le chaos programmé.
Toutefois ils s'élévent, et le font par nécessité, selon les mots de Tahar Ben
Jelloun dans la préface de La Remontée des Cendres:

Alors la poésie se souléve. Par nécessité. Elle se fait parole urgente dans le
désordre ou la dignité de I'étre est piétinée. Mais les mots restent péles
quand la blessure est profonde, quand le chaos programmé est brutal et
irréversible. Contre cela les mots. Et qu'y peuvent-ils ? Entre le silence
meurtri et le balbutiement désespéré, la poésie s’entéte a dire. Le poéte crie
ou murmure : il sait que se taire pourrait ressembler a un délit, un crime.3

Ecrit en septembre 1991, La remontée des cendres suivi de Non
identifiés sont publiés comme une édition bilingue frangais-arabe et leur
version arabe par le poéte iraquien Kadhim Jihad, réfugié politique en France
depuis 1976. Les illustrations qui composent ce recueil sont du peintre
iraquien Dhiaa Azzawi, qui avait déja illustré des ceuvres de Tahar Ben
Jelloun pendant les années 1970 et qui vit a Londres depuis 1976. Unis a la
poésie, le texte et les illustrations forment un ensemble spécialement
composé a la mémoire des victimes du conflit.

Finie la guerre, désoccupés les territoires, les morts enterrés,
victimes par milliers, quel est I'espace pour le poéme? Ou le situer, dans cette
ambiance sinistre de stratégies politiques et de lutte du plus grand contre le
plus faible, ambiance ou les différences technologiques entre I'agresseur et le
vaincu rappellent d’anciennes guerres et répétent des erreurs ancestrales ?

La poésie était depuis toujours le refuge de la douleur qui planait sur
le Moyen Orient, périmétre d'infernales et incessantes violations depuis
linvasion, le sac et la destruction de Bagdad, en 1258 par les Mongols,
jusqu'a l'occupation de la Palestine, passant par l'actuel état d’'un pays
enfermé dans un incontrolable fondamentalisme. La télévision montrera au
monde les images de corps sans patrie ni visage, la ruine morale et matérielle
que les bombardements ont provoquées. Cela refléte le réel qui n'a pas
besoin de la poésie pour étre atroce. Cette destruction est le théme de La
remontée des cendres.

3 Tahar Ben Jelloun, La remontée des cendres, Paris, Seuil , 1993, p.5.

142

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



Le passé de la poésie arabe peut nous révéler beaucoup sur le
mode d'inspiration de la construction de la poésie moderne. Pendant la
période préislamique le poéte était le héraut de la tribu et symbolisait aussi les
idéaux communs du groupe. Selon André Miquel :

Il se transformait en un homme dont l'autorité ne sera acceptée qu'a la
mesure de la puissance, de la netteté avec lesquelles il incamnera lidéal
commun. Ainsi le rang social, les qualités personnelles et le prestige de la
poésie se confondent pour exalter cet idéal.4

Le poéte symbolisait, donc, le groupe. Cétait Iui qui chantait la vie,
les normes, les désespoirs, les victoires et les défaites, « ...rehaussés de tout
I'éclat des dons singuliers déposés en son héraut. »> Les quinze siécles qui
séparent le poete préislamique du poéte moderne revélent que la force et la
vigueur subsistent chez le poéte arabe moderne, rehaussant les traits des
ancétres. Tahar Ben Jelloun dénoncera la trahison sociale et politique et il
chantera la terre des humbles, des dépourvus, des expulsés du territoire et
des pertes sans mesure. Se servant de limage de Fés, il condamnera les
injustices dans son pays et dans le monde arabe d’'une maniére spécifique et
spontanée, quand il appuie la cause palestinienne et la destruction iraquienne.

Il'y a dans le passé de l'art calligraphique arabe, une technique trés
répandue parmi les calligraphes qui s'appelait « technique du miroir », ou
« muthna ». Cette technique est a l'origine d'un art fécond et symbolique.
Fréquemment utilisée dans les calligrammes coufi, cette technique consistait
dans la composition de la moitié d'un dessin. Ensuite, 'artiste procedait a la
doublure du papier, qui absorbait I'encre de I'autre moitié, de telle maniére que
de l'autre cbté de la superficie calligraphiée surgissait le reflet du dessin
original. Si une ligne imaginaire passe verticalement par le centre du dessin ci-
dessous, on verra I'autre moitié, identique, formant limage dans sa totalité:

4 A.Miquel, La littérature arabe, Paris, P.U.F., 1969, p. 20.
5 Ibid., p.21.

143

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



Image 1 : « Mohamed ».

Le singulier calligramme ci-dessous a aussi été composé utilisant la
technique du miroir. Ce travail spécial est composé par la jonction de quatre
noms de saints xiites : le nom Allah (JOO0) forme le front, le nom Ali (DC0)
forme le nez, le mot Mohamed ( 1000 ) forme les yeux et la bouche et le nom
Hassan ( OO0 ) forme le maxillaire. Ces noms, tous stylisés et transformés par
le calligraphe, composent un coté de la face qui, doublé, se reflétera sur l'autre
coté comme dans un miroir et formeront l'image de la face que nous voyons ci-
dessous comme un type d'écho ou une face répond a l'autre:

-

Image 2 : Calligramme formé par les noms des saints Xiites :
Allah, Ali, Mohamed et Hassan.

144

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



Le poete de Fés s'appropriera cette technique de composition et on
la verra reproduite dans son labyrinthe créatif dont les voies sont le poéme. La
symétrie du miroir paraitra soit dans les comparaisons et les métaphores
comprises dans le poéme, soit dans le dialogue établi entre le poete et les
villes qui incarnent le mimétisme du double, fonctionnant comme un alter-ego
de l'auteur.

[..] Ah, Fés!

Priére indécente

Parole outrageante

Petite gloire dévastée
Pourquoi es-tu si amere ?
Ton étoile s'est mélée au sel
Et nous nous regardons
Dans ton visage

Miroir de notre 4me.8

Non identifiés, un arabesque triste.
In questa tomba oscura, lasciami riposar...”

Le poéte est celui qui toujours ajustera sa perception dans un effort
pour comprendre I'existence de Dieu, de la nature, du temps, de l'autre et
surtout de la mort.

Les poémes de Non Identifiés® sont I'exercice de cette réflexion. Les
poemes sont inspirés des noms cueillis a partir de ceux publiés dans
lobituaire que la Revue d’Etudes Palestiniennes divulgue : « Clest dans ce
catalogue du malheur quotidien que ces quelques visages ont été nommés. »°
Tahar Ben Jelloun rendra hommage aux morts inconnus et recréera pour
chacun une origine, une mémoire de vie et un destin transcendant.

Dans l'islam, la notion que tous les étres sont importants pour Dieu
est accompagnée d’'une pudeur stricte relative aux morts. A eux sont consacrés
les rigueurs et les soins de la tradition. Le poéte Tahar Ben Jelloun le

6 T. Ben Jelloun,.Poésie compléte, Paris, Seuil, p. 562.

7 Beethoven, L., Lieder WOO 133. D'aprés le poeme de Giuseppe Carpani ( 1752-1825).
8 Ce recueil compose un seul ensemble avec La remontée des cendres.

9 T. Ben Jelloun, La remontée des cendres, op. cit., p. 69.

145

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



commente dans une chronique sur la banalisation actuelle de I'exposition du
corps par les médias; pour cet auteur musulman, I'exhibition des corps est un
spectacle morbide, sinon pornographique, peu importe lidentité de la victime.
Etil explique :

Dans la tradition musulmane, toute &me est précieuse pour Allah. Son
enveloppe aussi. Ainsi le corps du mort doit étre couvert et ne doit jamais
étre montré dans sa nudité. Ce que vient de faire 'armée de G.W.Bush en
Irak en exhibant les corps des fils de Saddam s’appelle de la pornographie,
cest-a-dire quelque chose de violent, de sale, et contraire aux lois de la
morale. Trophées qui se veulent preuves d’une victoire sur un régime qui
n'existe plus. Mais le probleme est ailleurs. Il est dans le mépris affiché par
les Américains pour leurs adversaires ; il est dans la maniére de se conduire
en accumulant les erreurs politiques et psychologiques ; il est dans le
mépris du monde arabe et musulman. Car pour les musulmans, la mort
exige le respect. Un proverbe dit « a la mort s’estompe l'inimitié ». Quelle
fierté a exhiber des corps de deux fugitifs que [I'Histoire avait déja
condamnés et qui n'avaient plus d'importance ?10

L'indignation du poéte pourrait atteindre des moments infinis de
Ihistoire humaine. Le musée du Caire, par exemple, garde I'impressionnante
« Scéne de bataille », peinte sur le coffre de Tutancamon, (18¢ dynastie 1258-
1349) ou le jeune roi est sur un char qui écrase les corps d’ennemis vaincus,
entouré d’'une cohue de centaines de chiens. Les corps exhibés comme de
bizarres trophées sont une inquiétante manifestation de victoire sur les ruines
et sur des politiques désastreuses de 'nomme depuis toujours. Les corps
exposés sont un exemple du triomphe de la brutalité sur la pudeur et le
respect face a la mort.

Les corps jetés dans les fosses communes marquent moment banal
pendant les guerres, ou les corps enterrés sans identification ont conduit le
poéte marocain a écrire, solidaire et indigné, les poemes de Non identifiés.
Hommage aux corps sur lesquels aucune main ne s'est étendue en aide
miséricordieuse, et de qui les regards se sont détournés. Le titre de chaque
poéme de ce triste recueil est le nom d’'une personne disparue dans le conflit
palestinien. Et chaque nom devient un vers placé en haut de la feuille, suivi de

10 Cet article, titré Exibition, parlait de I'exposition des corps des fils de Saddam Hussein par I'armée
américaine et a été publié dans les journaux espagnols La Republica (25/06/2004) et Lavanguardia
(30/06/2004).

146

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



la date de disparition de la personne. Puis, surgit le poéme. Une fois de plus
nous pouvons compter avec I'élément de l'art islamique pour nos propos
interprétatifs : I'arabesque. Les structures en motifs floraux ou géométriques
que cet art emploie sont, a vrai dire, des involucres subtils de contenus
précieux.

Inscrite sur les surfaces les plus variées, depuis un simple brile-
parfum, aux fenétres et portes monumentales, en passant par les poésies
calligraphiées sur les murs des palais ou des mausolées des saints de l'islam,
I'arabesque, dans sa forme exubérante ou simple, se révéle ou se dédouble
dans la modemité de la poésie arabe marocaine actuelle : Non identifiés. Si
les arabesques comblent le désir esthétique raffiné des ambiances que l'islam
a architecturées, il n’est pas exclu, toutefois, de fréquenter ni les alcoves des
vizirs ni les columbariums. Ce recueil, ou chaque poéme est une dalle
funébre, I'arabesque habillée de mots de sens sacré transmutera toute sa
formidable composition protectrice et nidiforme dans de froides épitaphes
tombales. Les deux premiéres informations du poéme — les noms et les dates
de décés —, sont des motifs qui formeront le poéme, dans ce cas, derniére
demeure de 'homme. lls selleront le contenu de ce qui a été la vie et la
mémoire de la vie.

Le premier poéme que I'on propose d'analyser est une ode & un
adolescent mort dans la ville de Saida'!

Une arabesque cosmique : le poeme « Ali Saleh Saleh ».

Ali Saleh Saleh

29 avril 1983.

On a ramené son corps dans une peau de mouton,
Sa téte et ses pieds nus dépassaient

Blancs de poussiére.

Lentement ses membres se sont couchés dans le
jour

Le sol s'est ouvert et 'a enlacé dans une infinie
étreinte.

Il avait dix-sept ans

Ali Saleh Saleh

"1 Située a 50 km de Beirouth, Saida qui signifie « lieu de péche » a été construite par Sidon, petit fils de
Noah, d'ou son nom. Saida a vécu sa splendeur a I'époque des Persans, quand elle a été transformée
en capitale d'une grande satrapie composée par la Syrie et le Liban. Mais ses gloires sont anciennes:
elle avait déja été capitale du monde phénicien.

147

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



Son premier amour a Saida
La mort nouée aux hanches de l'arbre.

Cette triste image de la pauvreté de jeune mort est notablement
enrichie par la présence des éléments cosmiques : le jour et le sol qui s'ouvre,
symbolisme des éléments naturels, qui I'embrassent infiniment. Serait-il un
double d’Hector, celui qui se mélange a la nature ?

Lentement les membres se sont couchés dans le jour
le sol s’est ouvert et 'a enlacé.

Tous les syntagmes dénotent l'involucre, de 'arabesque au linceul
composé d'un élément de la nature : la peau de mouton. La derniére demeure
du jeune palestinien Ali Saleh Saleh est humble : il sera déposé sur la terre
méme, réintégré a la nature « dans une infinie étreinte ». Si les arabesques
enveloppent un contenu dont le noyau est considéré de maniére mystique un
centre du monde, dans le cas du poéme le centre est la terre et son contenu :
le corps du jeune Ali. Dans le coran, d'innombrables passages consolent le
croyant de la mort. Par exemple celle-Ci :

Et ne dites pas de ceux qui sont tués dans le sentier d'Allah qu'ils sont
morts. Au contraire ils sont vivants, mais vous en étes inconscients. '3

Le poéme suivant parle d'une femme victime des atrocités du conflit.
La description de la maniére dont sa maison est envahie donne aux
envahisseurs le statut de fléau, réfléchi dans la répétition du pronom personnel,
comme une pluie sur le toit :

Une arabesque rompue : le poéme Fatima Abou Mayyala.
Fatima Abou Mayyala

Ils sont entrés par le toit

Ils ont fermé portes et fenétres

Ils ont enfoncé une poignée de sable dans la bouche

Et les narines de Fatima.

Leurs mains déchirérent son ventre

2 Op. cit., p. 53.
13 Surate Al-Bacara, op. cit. , verset 154.

148

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



Le sang était retenu

Ils urinérent sur son visage.

Fatima prit la main de la statue

Et marcha légére parmi les arbres et les enfants
Endormis.

Elle atteignit la mer

Le corps dressé au-dessus de la mort. "

Les vers sur l'nvasion reproduisent la violation de I'arabesque. Dans
I'extrait se produit la violation du corps de la femme dans un type d'alliance ou
d'écho entre le micro-monde violent que la scéne a lintérieur de la maison
représente et la guerre dans son sens ample.

L'eschatologie veut, a travers la brutalité qui lui est propre, exposer le
désastre moral et physique, donc, la suffocation veut, & travers la brutalité qui
lui est propre, exposer le désastre moral et physique. En conséquence, la
suffocation, le ventre rompu, le sang retenu, et le flux de l'urine signifient la
fureur et la haine sur les victimes de guerre. Pragmatique et froid, le langage
n‘adoucit pas le sens. L'entrée dans la maison et dans le corps de Fatima
représente la rupture et la profanation des involucres-arabesques apportant
mort et pertes, car le centre mystique se défait. Malgré la violence des images,
fait qui aura une relation ou non a l'iconoclasme, les vers de la fin sont un
moment transcendant dans la désolation : I'auteur se fait Dieu dans le poéme,
libére Fatima de toute sa souffrance. Fatima s'élévera vers les régions
imaginales guidée par I'entité & laquelle elle donne la main, revétue de toute la
fluidité féminine rehaussée de son corps fragile et endolori. Elle s'éléve au
dessus de ce qu'il y a de plus pur: les arbres et les enfants.

Le verset coranique suivant — consolateur et beau —, pourrait venir a
la rencontre du poéme dans un type d’argument religieux qui compléterait
I'argument artistique que I'arabesque représente :

Ne pense pas que ceux qui ont été tués dans le sentier d'Allah, soient
morts. Au contraire, ils sont vivants, auprés de leur Seigneur, bien
pourvus.'s

4 Op. cit., p. 56.
15 Surate Al Imran, verset 169.

149

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



Dans les douze poémes aux anonymes est fréquente 'évocation des
éléments cosmiques et naturels qui leur donnent pain et nom. Le poéte
introduit dans le poéme les humbles, femmes, hommes, adolescents, enfants,
en majorité des agriculteurs, des personnes qui possédaient un rapport
ancestral avec la terre de laquelle ils ont été expulsés, des innocents fauchés
par l'injustice et par la mort. L’économie de notre analyse ne permet pas le
détail de tous les autres poémes qui suivent dans Non identifiés. Mais chez
Tahar Ben Jelloun le langage s’appuie sur la force de I'image, laquelle est un
langage en soi. Ces poémes-noms créent le visage et la totalité, le profil des
martyrs a travers la parole poétique, par la force de limage créée. Le
calligramme du visage créé au moyen des noms des saints est un exemple
appliqué a ces compositions funébres.

Lapidaire et fatidique, Ben Jelloun est solidaire a la douleur. Il se
mettra dans la peau détruite des martyrs et prendra la forme calligraphique la
plus solennelle et séveére, le coufi, pour énumérer, fraternel, les formules de
I'épigraphie du deuil. Si on devait les graver sur les murs d'un mausolée, sans
aucun doute, le coufi serait la lettre appropriée a ces élégies immenses.
Toutefois, transporté dans la modernité répugnante et cruelle que la guerre et
ses malheurs représentent, le coufi est présent dans ces corps a présent
endormis in pace bene, dans le poéme. Pour Ben Jelloun, « Le poéte est celui
qui risque les mots. Il les dépose pour pouvoir respirer »6. Dévoilant I'infame
des crimes de guerre cette poésie installe le poéte comme celui qui est venu
pour « ... nommer la blessure, redonner un nom au visage annulé par la
flamme, dire, faire et défaire les rives du silence. »'7

Merleau-Ponty dira au début de son livre Le visible et linvisible :
« Nous voyons les choses mémes, le monde est ce que nous voyons »8,
Dans le cas de Tahar Ben Jelloun, le poéte n'est pas devant une apparence
ou une représentation des choses. Sa perception le met en contact avec le
monde tel qu'il est, et le préparera a faire usage de ce qu'il apergoit, créant les
formes et les univers de sa poésie selon le mode dont sa conscience percoit
ces formes, ces univers. Heureusement, le monde n'est pas seulement ce que
la perception nous offre. Au-dessus des vices de I'esprit qui saisit le réel dans
une perception rigidement fixée en un élément douloureux ou comique, on

16 T. Ben Jelloun, Non identifiés, Préface, Op. cit. p. 7.
7 Id., Poésie Compléte, Paris, Seuil, 1993, p.9.
18 M. Merleau-Ponty, O visivel e o invisivel, Sdo Paulo, Perspectiva, 2002.

150

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



trouve les espaces infinis de la création qui, en franscendant les villes,
dévoilent les mondes et ses mysteres.

Réflexions finales

La tradition islamique raconte qu'un jour, quand le prophéte
Mohamed marchait dans un cimetiére, il a vu une sépulture ouverte, dont le
fond était trés irrégulier. Alors il a promptement ordonné aux ouvriers de
niveler avec perfection ce fond, car, a-t-il dit: « Bien que cela n'ait aucune
valeur pour les morts qui y reposeront, I'effet pour les yeux des vivants est
bénéfique ! ». Cette préoccupation de la préservation des sens de I'existence,
parallélement a la dignité accordée aux morts, doit étre vue comme une des
plus grandes et plus intenses prémisses de lislam, qui garde dans l'art
calligraphique et littéraire son delta expressif. Aussi bien la vie que la mort
sont situées dans I'axe dichotomique qui dirige la sollicitude essentielle sur
'humain. Ces axes sont aussi des bifurcations qui soutiennent l'univers
littéraire arabo-islamique, capable de gérer soit 'hédonisme sans pareil des
Mille et Une Nuits, ou Sherazade est I'artificieuse narratrice, comme de mettre
en évidence le Pathos lent et cruel qui motive 'élégie douloureuse de Non
Identifiés, dont Tahar Ben Jelloun est le mélancolique hiérophante. Cette
préoccupation pour les structures, dans leurs détails raffinés, est prémisse
féconde et évidente dans I'art islamique d’'une maniere générale.

Les réflexions sur le theme central de ce travail nous menent a
conclure que la formation d'une poétique propre se sert du mélange subtil et
ordonné des points de vue religieux, artistiques et phénoménologiques, pour
expliquer et présenter un aspect de la dimension de la beauté variée de l'art
islamique ou le religieux est présent et, par conséquent, se révéle dans la
poésie en 'honneur des martyrs, y trouvant une place importante.

La poésie est, donc, héritiére de toute cette dimension religieuse
arabo-islamique ou le fatalisme est la tonique, et dans laquelle le mot, le geste
humain, spontané ou automatique posseéde une signification précieuse :
révéler 'essence de ce qui a été vécu.

151

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)



Bibliographie

Alcordo Sagrado, Séo Paulo, MarsaM, 2004.

Ben Jelloun, T., La remontée des Cendres, Paris, Seuil, 1993.

Ben Jelloun, T., Poésie compléte, Paris, Seuil,1993.

Miquel, A., La littérature arabe, Paris, P.U.F., 1969.

Merleau-Ponty, M., O visivel e o invisivel, Sdo Paulo, Perspectiva, 2002.
Sun Tzu, Arte da Guerra, Porto Alegre, LP&M, 2000.

152

BDD-A27401 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:48 UTC)


http://www.tcpdf.org

