L’ARCHITECTURE COMME PARADIGME
PHILOSOPHIQUE DANS LE DE OPIFICIO DE
PHILON D’ALEXANDRIE (OPIF. 17-22)

Baudouin DECHARNEUX
FNRS de Belgique
Université Libre de Belgique

Académie Royale de Belgique, Académie d’Athénes
bdecharn@ulb.ac.be

Abstract:

In this study dedicaded to the architect’s paradigm in the De Opificio of
Philo of Alexandria (Opif. 17-22), we show how, using the technic’s schematism
(creation of an ideal city in the head of a king, his geometrical construction and his
realisation), the Alexandrian expresses in an analogical way, the development of
intelligibility in the sensory world (Platonic philosophy) in commenting the
narrative of the Creation of the world (Gn 1).

Keywords:
Creation, genesis, architect, paradigm, city.

Résumé:

Dans cette étude consacrée au paradigme de l’architecte dans le De
Opificio de Philon d’Alexandrie (Opif. 17-22), nous montrons comment, en usant
du schéme de la technique (la création d’une cité idéale dans le chef d’un roi, da
construction géométrique et sa réalisation), I’ Alexandrin exprime par analogie le
déploiement de I’intelligible dans le sensible (philosophie platonicienne) lorsqu’il
commente le récit de la création du monde (Gn 1).

Mots clés:
Création, genése, architecte, paradigme, cité.

Introduction
Philosophe juif ayant vécu entre les premiers siecles avant et apres
Jésus Christ (naissance: -20/-13; décés 39), Philon témoigne de la vie de la

11

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

communauté juive alexandrine, du monde socio-culturel hellénistico-romain
au sein duquel elle évoluait, de la traduction de la Bible de 1’hébreu (et
certains passages en araméen) en langue grecquel. On sait qu’il fut a la fois
un philosophe et un acteur politique?. L’ Alexandrin, passé maitre dans I’art
de I’allégorese, cette méthode interprétative visant selon des régles
enseignées aux adeptes (étymologies, arithmologies, jeux de langage, etc.) a
tirer un sens second d’un texte réputé sacré ou révélé, élabora une
méthodologie inspirée des spéculations stoicienne et médio-platonicienne®.
Au carrefour de plusieurs traditions religieuses et philosophiques majeures,
il considérait que des maitres égyptiens avaient transmis a Moise, son héros,
Iart d’interpréter symboliquement les Ecritures saintes.

Si ’on veut rendre justice a cette ceuvre massivement exégético-
allégorique, il faut se garder de jugements hatifs visant a la réduire a une
simple défense et illustration du judaisme. En effet, c’est en multipliant les
références philosophiques que Philon en arrive a surdéterminer la foi de ses
Péres comme si les multiples chemins qui meénent vers la philosophie
convergeaient également vers la divinité d’Israél*. A n’en pas douter, la foi
juive traverse son ceuvre de part et en part, aussi peut-on la considérer
comme surdéterminée ; toutefois, sur le plan strictement philosophique, sa
philosophie est résolument platonicienne. Juif hellénisé, Philon est aussi
penseur de I’époque impériale et, en conséquence, il ne cesse de penser les
conditions de possibilité de I'unité et de I'universalité. Dans un registre
davantage sociologique, on pourrait oser le mot acculturation et tenant
compte de I’acception politique que cette idée peut revétir®. Ne soutenait-il
pas en effet que le judaisme était le meilleur garant de la pérennité de
’autorité impériale ?

L Cf. B. Decharneux, Lire la Bible et le Coran, 2013 (Introduction et chap. 2).

2 Sur la place de Philon dans I’histoire de la philosophie: Couloubaritsis, 1998, pp. 568-580;
Couloubaritsis, 20044, pp. 642-646; Decharneux, 1994, pp. 9-24.

% Sur la question de Iallégorie, citons notre étude: Decharneux-Viltanioti, 2010, pp. 391-
407. Les travaux de Jean Pépin et de Lambros Couloubaritsis font autorité: Pépin, 1987, pp.
7-40 et 1981. Sur le mythe (et I’allégorie en tant que variante du genre mythique) compris
en tant que méthode chez Couloubaritsis, outre les travaux déja cités: 1984, pp. 9-44; 1990,
pp. 323-340; 1991, pp. 14-44; 2008, pp. 57-120.

4 Cf. Niehoff, 2001, pp. 17-137; Decharneux-Inowlocki 2011, pp. 7-11; Broze 2011, pp. 105-116.
5 Sur le sens du mot acculturation et une bibliographie afférente: Ferréol-Jucquois 2003, p. 1.

12

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Enfin, pour en terminer avec les propos introductifs, rappelons a
cet endroit que Philon défendit les intéréts de la communauté juive
alexandrine lorsqu’elle fut la cible d’émeutes au début du régne de
Caligula®. La vie de Philon et son ceuvre sont donc indissociables du
caractere métissé de la ville d’Alexandrie, des difficultés rencontrées
lorsqu’il s’agit de fonder et d’autoriser la cohabitation d’une population fort
diversifiée’. C’est peut-étre de la ville d’ Alexandrie, plus précisément de ses
conception et construction, dont il va étre question dans les lignes qui
suivent. Une ville paradigmatique dont la fondation remontait, si I’on en
croit la légende, a Alexandre le Grand en personne; une cité congue,
dessinée, érigée, conformément a 1’idée d’un monarque dont le prestige et le
génie inégalés ont traversé les siécles®. Telle est du moins notre lecture qui,
sur ce point, nous en convenons volontiers, reléve peut-étre davantage de
I’essai que de la démonstration.

Le De Opificio Mundi

De tous les traités de Philon d’Alexandrie, celui portant sur la
création du monde est sans conteste un des plus connus. Commentant le
début de la Genese, 1’ Alexandrin y développe une exégese visant a rendre
compatible la source biblique qui retient son attention et la philosophie
platonicienne. Une telle entreprise retint par la suite ’attention de nombreux
Peres de I’Eglise qui virent dans ce texte mobilisant notamment le concept
de Logos, la préfiguration de certaines de leurs spéculations et doctrines
christologiques portant sur la Parole divine. C’est de la création du monde
dont il est ici question et on notera au passage que ces exégeéses antiques
rebondissent au sein de 1’actualité religieuse contemporaine ou elles
suscitent un vif intérét et parfois des propos passionnés tant les controverses
sur le créationnisme demeurent encore vives. Quoiqu’il en soit, il s’agit

® Sur le Philon politique, citons notre article récent qui fait le point sur la question:
Decharneux 2011, pp. 151-173.

T Opif. 17-22. Pour cette étude, nous suivons 1’édition et la traduction suivante des ceuvres
de Philon d’Alexandrie, Arnaldez-Mondésert-Pouilloux 1961-1971. Pour le De Opificio:
Arnaldez 1961. Pour le Timée: Zamora 2010 (une traduction espagnole assortie de notes
fouillées). Sur la cité d’Alexandrie, sa fondation, son prestige: Ch. Jacob et F. de Polignac
(dir.), Alexandrie Il1¢ siecle av. J.-C., Tous les savoirs du monde ou le réve d’universalité
des Ptolémées, Paris, Autrement, 1992, pp. 37-48; P.-A. Claudel, 2011, pp. 11-29.

8 Sur la citoyenneté et son vocabulaire dans 1’ceuvre de Philon d’ Alexandrie: Carlier, 2008, pp. 77-126.

13

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

d’un des textes les plus visités de notre auteur et aussi un des plus
complexes a commenter.

Moise était pour Philon le 1égislateur par excellence car il libéra
les Hébreux de la servitude. Il aurait aussi fait en sorte que la Loi soit en
accord avec le cosmos et le cosmos avec la Loi. L’Alexandrin avangait en
effet 1’idée que les visions de Moise, qu’il n’hésitait pas a exprimer au
travers du vocabulaire des mysteres, €taient rigoureusement compatibles
avec les lois de la nature®. La révélation serait ainsi la manifestation dans un
langage divin de lois naturelles accessibles a la rigueur du raisonnement
philosophique. Pour faire bref, rappelons ici que Philon soutient que le
monde est créé, ce qui n’a pas été sans induire de nombreuses confusions
sur I’idée méme de création comme 1’ont bien analysé D. Runia en étudiant
le Timée et P. Frick en s’attachant a I’idée de Providence divine®®. L’idée de
création doit étre ici entendue comme un aménagement de la matiére et non
comme la création ex nihilo du cosmos, des éléments, des planétes, de la
sphére de fixes, des étres inanimés et animés. En effet, le créationnisme
compris comme une création du Tout par la seule volonté de Dieu sans
¢lément préexistant (création ex nihilo), est une idée qui, selon toute
vraisemblance, n’apparait dans le monde antique qu’au troisieéme siccle apr.
J.-C., un moment de I’histoire des idées religieuses et de la philosophie ou
les penseurs dits gnostiques influencerent les philosophes juifs et chrétiens
les contraignant a préciser leurs doctrines notamment sur la matiére dans
son rapport au mal. Quoiqu’il en soit, dans I’ceuvre de Philon, les théses
apparemment contradictoires défendues dans les De Opificio, De Aeternitate
Mundi, De Providentia, peuvent étre réconciliées si 1’on accepte que, d’une
part, I’idée de création, plurivoque sous le calame de Philon, désigne
I’aménagement de la matiere, et que, d’autre part, le Timée et son
interprétation constituent un enjeu majeur pour la compréhension de son
commentaire de la Geneése'!. L’idée de création dans son rapport a un
continuum, une création continue donc, doit également étre prise fort au

® Cf. d’Helt 2010, pp. 99-111; Decharneux-Viltanioti, 2012. Outre le De Opificio, le De
Decalogo est un des traités les plus importants de Philon quant a cette thématique. Sur le
vocabulaire des mystéres chez Philon: Alexandre 1967, pp. 120-129.

10 Runia, 1981 et 1986; Frick 2001, pp. 90-108.

11 |es études suivantes font autorité: Runia 1986 et 1981, pp. 105-151.

14

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

sérieux si I’on prend en considération un développement du De Decalogo
sur la création par la voix*2.

Une lecture superficielle du De Opificio indique qu’il s’agit d’une
relecture créative du platonisme en général et du 7Timée en particulier. Fidele
a sa méthode exégétique, Philon appliquant au récit de la Genese la méthode
allégorique, y défend la theése de la compatibilité entre pensée juive et
platonisme. Aussi, la création du jour Un y est interprétée comme celle du
monde intelligible, tandis que la création des jours suivants représenterait
I’aménagement progressif de la matiére. Pour surprenante que puisse
paraitre cette lecture, elle léve une série de difficultés sémantiques,
notamment ’acception du caractére divin des planctes qui fait probléme
dans un contexte religieux monothéiste'®.

Parmi les autres difficultés philosophiques, Philon aborde la
délicate question du temps. En effet, si le monde est créé, il faut comprendre
cette expression comme I’idée de la création d’une monade, le jour Un,
engendrée dans D’intemporalité. Méme si le propos est quelque peu
anachronique, il s’agit bel et bien d’une procession qui, de I’absolue
transcendance divine aux plus infimes éléments, assure 1’unité du Tout.
On peut des lors décliner la « création » comme suit : le jour Un est la
création de I’intelligible ; le deux, la création du ciel visible (firmament) ; le
trois, celle de la terre et des eaux (avec en puissance, par un jeu de causalités
et d’effets, celle des étres qui les peuplent); le quatre est consacré au
déploiement des nombres (arithmologie naturelle) ; le cing, le jour de la
création des animaux (création du sensible) ; le six, la création de ’homme
a I’image de dieu (kat eikona) suivant la lecon de la Septante décisive pour
I’intelligence de la construction de 1’anthropologie chrétienne) ; le sept,
celui d’une forme de repos contemplatif mettant en exergue 1’omniprésence
de I’hebdomade dans le cosmos. Ce dernier chiffre évoque 1’idée d’une
vierge-mére  (image traditionnelle de Pallas Athéna associée

12 Sorabji, 1983. Voir De Decalogo 32-35. Le texte met en tension une forme de création en
un son parfait qui « paramétrise » en la matiére assurant du coup 1’unité et I’harmonie de la nature.
En arriere-fond, c’est la question du rapport entre I’éternité et temps dont il est ici question.

13 Cumont, 1909.

4 Non dans le sens que revétira cette notion dans la pensée plotinienne, mais par le jeu de
I’imitation, du rapport entre le méme et de 1’autre, ainsi que de I’archétypalité.

15

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

allégoriquement a I’hebdomade) transposée symboliquement au travers du
pythagorisme dans le récit de la Genese.

La question méthodologique du schématisme

Pour comprendre la facon dont Philon procéde et la cohérence de
son propos, il faut mesurer ’importance que revétait a ses yeux 1’idée
d’archétype. On se souviendra en effet que Logos est qualifié dans cette
ceuvre monumentale de premier-né de Dieu, d’ombre de Dieu, de sceau de
Dieu. L’idée d’archétype, commune aux penseurs du médio-platonisme,
permet a la fois de ménager a la divinité sa rigoureuse transcendance, tout
en maintenant 1’idée de sa présence comme le soutenait 1’idéalisme
platonicien. Elle régle, en recourant a une image empruntée a la philosophie
politique, celle du sceau que les monarques et les hauts fonctionnaires
arboraient dans les empires hellénisés comme marque de leur autorité
distinctive, les délicates questions de la présence et de la participation®®.

La méthode allégorique permet ainsi a Philon de lever de
nombreuses difficultés exégétiques, non seulement parce qu’elle évacue les
anthropomorphismes, mais aussi parce qu’elle permet de redressement le
discours mythique traditionnel en le réorganisant au sein d’une pensée
théologico-philosophique cohérente. Pour mener a bien son projet, il
mobilise le schéme de la parenté, avancant 1’idée que le Logos est fils de
Dieu, mais il mobilise aussi un schématisme technique assez inédit dans son
ceuvre. L’intérét qu’il porte a la parenté ne doit gueére surprendre le lecteur
familier du monde biblique puisque le texte sacré lui-méme était considéré
comme un récit de génération (¢6ldot)*®. 1l n’en va pas de méme pour la
technique dans son rapport aux mathématiques qui reléve davantage d’une
relecture spécifique du platonisme. S’inspirant du vocabulaire des savoirs
technique et mathématique (en ce compris leur portée arithmologique),
Philon procéde par analogies en suggérant que la création du monde a suivi
un processus analogue a celui de la création d’une cité. Projetant sur le
monde biblique des pensées qui lui sont exogenes, il redresse donc le
discours mythique qu’il surdétermine, massivement la Torah, permettant

15 Cf. Arnaldez, 1963, pp. 62-72.
16 Sur le schéme de la parenté dans le monde biblique: Decharneux, 2008, pp. 95-121 et
2009, pp. 465-479.

16

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

son décryptage au sein d’une autre forme de discours qui lui est a priori
étrangere : la philosophie.

La suite du De Opificio peut étre comprise comme la tentative de
relever I’ensemble des traces que 1’hebdomade aurait laissées dans le monde
sensible comme autant de signes attestant du caractére divin de I’entreprise.
L’Alexandrin appuie son commentaire sur un exemplarisme divin,
¢laborant, une fois n’est pas coutume dans son ceuvre, un travail relevant
davantage de la mythopoiétique (au sens platonicien) que de sur
I’allégoresel’. Aussi, est-il particuliérement intéressant de s’arréter sur ce
texte qui s’inscrit volontairement a 1’intersection de deux univers : celui de
la Genése hébraique et celui de la littérature platonicienne. Encore faut-il
souligner a cet endroit que, s’il construit un paradigme métaphoriquement
inspiré par I’architecture dans son rapport au savoir, notre auteur ne concede
rien au polythéisme. Le choix d’un paradigme technique permettait
certainement de maintenir la littéralité du texte sacré (sens premier) car on le
sait attentif a conserver 1’idée d’historicité de la révélation, avant de
déployer une méthodologie qui en tire un sens deuxieéme puis, si nécessaire,
un commentaire spirituel (méthode allégorique).

Le paradigme de ’architecte

Lorsqu’une cité se fonde pour satisfaire I’ambition d’un grand roi,
un homme est convoqué qui a regu la formation d’architecte. Celui-Ci
deploie alors son art examinant tour a tour le climat qui serait favorable pour
I’érection de la cité, la situation géographique qui conviendrait le mieux au
projet. L architecte « ... dessine d’abord dans sa pensée toutes les parties de
la cité qu’il sera amené a construire : sanctuaires, gymnases, prytanées,
places publiques, ports, cales séches, ruelles, fortifications, fondations des
maisons et des édifices publics [Arnaldez 1961, p. 153]». Puis, ayant
enfermé en son ame (psycheé) comme dans une cire, les empreintes de
chaque partie, il crée en lui une sorte de cité intelligible. Chacun des traits
du projet ressort alors clairement dans sa mémoire (état inné -
réminiscence), et les yeux fixés sur ce modele idéal, il en passe alors a la
construction matérielle du projet. Il réalise au sens fort du terme la cité.

17 Sur le symbole et I’allégorie: Decharneux-Nefontaine, 1998.
17

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

L’énumération pour anodine qu’elle puisse paraitre a une premiére lecture, n’en
reste pas moins étonnante car, en ce qui concerne la cale séche par exemple, les
catégorisations pourraient de toute évidence étre déclinée différemment.

En y regardant de plus prés, on distingue trois plans: 1) les
sanctuaires, gymnases et prytanées qui relévent directement du rapport au
divin : les sanctuaires étant les lieux ou 1’on rend le culte réservé aux dieux,
le gymnase étant le lieu ou le savoir se transmet, le prytanée étant dévolu a
ceux qui, en quelque sorte héroisé, vivent aux frais de la cité'® ; 2) les places
publiques, les ports, les cales séches, sont des lieux ou s’organisent le
rapport a ce qui est extérieur a la cité, il s’agit du monde du commerce et
donc de la circulation et I’on gardera présent a 1’esprit les symboles divins
qui y étaient attachés ; 3) les ruelles (rues secondaires), les fortifications, les
fondations des maisons, les édifices publics sont des lieux ou se joue ce qui
est spécifique a la cité, son idiosyncrasie. On peut donc sans coup de force
¢établir une hiérarchisation qui, du divin au profane, semble correspondre a
un schéma conforme la Tétractys (1+2/+3/+4).

Si ’on en croit Philon, il en serait de méme pour Dieu qui,
souhaitant créer la vaste cité qu’est le cosmos, congut en un premier temps
les types constitutifs du monde intelligible et produisit le monde sensible se
servant du modele qu’il avait créé pour le réaliser. Telle que décrite, la
pensée du monarque peut étre comparée a celle de Dieu projetant la création
du monde ; cette pensée en acte, rassemblée dans ’esprit de ’architecte, est
quant a elle comparable au Logos divin; la création elle-méme et les
imperfections inhérentes a 1’entreprise représentent le rapport délicat et

18 e prytanée est 1’édifice ou les prytanes tenaient leurs réunions ayant a la fois un but civil
et religieux. On se souviendra, qu’a Athénes, c’est aux prytanées que des citoyens auxquels
la cité reconnaissant des mérites exceptionnels, étaient nourris gracieusement. Le gymnase
est un lieu de premiére importance pour la culture hellénistico-romaine. C’est un lieu de
pratiques sportives et d’étude. Lors de la révolte juive des Macchabées (175 av. J.-C.), les
Juifs s’opposérent violemment a la fréquentation du gymnase, une pratique qu’Antiochos
IV Epiphane avait voulu imposer soucieux d’helléniser Ses sujets. En plagant le gymnase
dans les batiments les plus prestigieux de la cité, Philon montre en quelque sorte son
attachement a la culture gréco-romaine et sa fidélité au pouvoir politique impérial. Du point
de vue théologique ceci est significatif car les pratiques physiques du gymnase impliquant
la nudité, elles heurtaient certaines lois juives; en outre la circoncision y était dévoilée ce
qui était un sujet polémique (Decharneux, 1990, pp. 62-68).

18

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

souvent insatisfaisant de 1I’idée lorsqu’elle se matérialise. Que, dans ce
passage, Philon fasse allusion au Timée, ceci fait peu de doute (7imée 29e
est cit¢ en De Opificio 21). Un ensemble de références a la tradition
philosophique classique sont ici perceptibles soit explicitement, soit
implicitement. Ainsi, le théme de la mégalopolis est un emprunt au
stoicisme, 1’image de D’architecte pourrait faire allusion a la figure du
démiurge dans le Timée, les causalités exprimées s’inspirent de Platon et
d’Aristote. Plus surprenant parait 1’utilisation voilée du chiffre dix pour
rassembler I’ensemble des composantes de la cité qui vont du sacré (les
sanctuaires au sein desquels les prétres évoluaient) jusqu’au public
(accessibles a tous).

L’image de I’architecte qui suggére dans la foulée celle de 1’'usage
des mathématiques (calculs, proportions, épures) associé¢es a la Tétractys
(dix composantes de la cité) parait une allusion directe au pythagorisme, ce
que la suite du traité confirme lorsque 1I’Alexandrin cite des propos de
Philolaos soulignant que seul le sept est de nature a ne pas engendrer et a ne
pas étre engendré et, que, méme si les philosophes assimilent ce nombre a la
Victoire, la vierge sans mere sortie de la téte de Zeus, les pythagoriciens
I’assimilent quant a eux au recteur de 1'univers (0 heégemoni ton
sumpanton). En effet, cet étre qui n’engendre pas et qui n’est pas engendré
demeure immobile ; or, le nombre sept est en quelque sorte 1’image (eikon)
dont s’inspire le concepteur de la cité idéale. Ce recteur de I’univers n’est
autre, si I’on en croit la citation philonienne de Philolaos, que le dieu dont
les attributions sont : 1’éternité, I’immuabilité, le semblable par rapport a
soi-méme, la différence d’avec tous les autres étres®®. Il n’est donc guére
étonnant que Philon procéde ici a un rapprochement audacieux avec son
Dieu, celui d’Israél. Le propos de Philolaos avait clairement sa préférence
philosophique et rencontrait son assentiment religieux.

Du point de vue arithmologique, et 1’on sait 1’importance
philosophique que Philon attribuait a cette pratique attendu son usage
récurrent sur le plan allégorique, le texte explicite a mots couverts, une
transition de la symbolique de I’hebdomade a celle la décade. Comme nous
I’avons souligné, le sept ne cesse d’étre valorisé dans ce trait¢ comme s’il

19 Opif. 100.
19

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

s’agissait de la trace du divin a tous les niveaux de l’univers (divin,
cosmique, anthropologique). Entre le un et le sept se joue le passage de I’Un
a la virginité (engendrement spirituel) ; entre le sept et le dix, celui du
passage du spirituel au matériel (création). Il n’en reste pas moins que le dix
reste voilé et non expliqué, comme s’il devait rester sous la forme d’une
harmonie invisible connue des seuls initiés a la philosphie authentique. Il
n’est gueére ais¢ de donner une explication a cette question sans sur-
interpréter le texte de Philon. Une piste de réflexion pourrait étre, dans le
cadre d’un systéme qu’on pourrait qualifier d’hyperprovidentialiste, que
I’ Allégoriste aurait sous-entendu une certaine forme de statut au mal. La
présence du mal dans le monde, tout en restant définie comme un non-étre,
serait des lors expliquée comme issue de la rencontre entre le sensible et
I’intelligible, rapport essentiellement mathématique, nous 1’avons wvu,
comme si le mal était le fruit d’imperfections ontologiques inévitables
lorsque I’intelligible entre en rapport avec le sensible. Si le Phedre est sans
doute le dialogue ou notre auteur a puisé pareille inspiration, on se
souviendra a cet endroit que Philon sera plus tard une source d’inspiration
pour certains cénacles gnostiques puis, pour des kabbalistes soucieux
d’expliquer le rapport entre 1’idée et la maticre.

Quoiqu’il en soit, les lignes qui préceédent invitent a penser le
paradigme de la cité idéale comme la pure production d’une idéalité : celle
du roi pensant son projet grandiose et qui, au travers de I’épure de
I’architecte et la réalisation des artisans, fonde une cité dont la conception et
I’organisation sont conformes au modéle de 1’idéalité platonicienne?®. C’est

20 La question du rapport a I’architecture de I’époque se pose. Méme si elle dépasse
largement notre propos, il pourrait s’agir d’une allusion aux maquettes, dans 1’ Antiquité de
grande taille, que les architectes utilisaient pour montrer a leurs clients comment serait
I’ouvrage qui leur était commandé. En outre, on se souviendra que le développement
progressif, paliers par paliers, sur base des fondations (ici philosophiquement des formes)
était une pratique généralisée, de sorte que la forme géométrique de base (fondation)
contrastait par rapport au déploiement postérieur de 1’édifice (différents paliers). On notera
également que, pour les édifices les plus achevés et dont la perfection était renommée, les
régles architecturales admettaient des principes correctifs établis en fonction des
connaissances optiques. Aussi, I’idée du plan géométrique, tracé idéalement, en décalage
par rapport aux régles présidant a son déploiement (principes optiques mis en rapport avec
les aspects pratiques du chantier) était particuliérement parlante sur le plan philosophique.

20

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

donc un scheme technique, celui de I’architecte combinant 1’ensemble des
savoirs pratiques pour édifier la cité royale renvoyant immédiatement a
I’idée du démiurge, qui est utilisée par I’Alexandrin pour exprimer et
expliciter la transition entre le jour premier de la création (intelligible) et
partant la matérialisation de cette unité idéale dans le sensible.

En choisissant D’architecte comme figure symbolique, Philon
magnifiait I’idée de rapport mathématique unissant I’intelligible au sensible
et donc, le Logos divin, le « lieu » idéal, organisant les différents types de
réalités, les rassemblant, les contenant, les subsumant. Une seconde image
technique vient renforcer la premiére, celle du cachet (I’ame de 1’architecte
est comme frappée d’un sceau, enesphragisto), étant comme moulée par le
décret royal. Ainsi I’image du sceau, congu pour rester identique a lui-méme
et d’une nature radicalement autre que celle sur laquelle il s’imprime,
permet de restituer 1’idée d’une présence de la transcendance dans le
sensible, sans que 1’unité primordiale ne soit affectée par la multiplicité
phénoménale. L’analogie technique permettait ainsi d’évacuer le fameux
argument du troisieme homme qu’Aristote avait opposé a 1’Académie non
sans pertinence.

Dans une ¢tude déja ancienne, nous avions ¢tudié un passage du
Politique de Platon qui semblait lui aussi étre construit autour d’une décade
non explicitée?’; or, il s’agissait dans le chef du maitre de I’Académie, de
I’examen des prétendants a 1’exercice du pouvoir dans la cité. Dépassant la
méthode dichotomique privilégiée dans la premiére partie du dialogue pour
lui  préférer une méthode différente Iui permettant d’éliminer
progressivement ceux dont l’activité ne permettait pas de revendiquer
légitimement le droit & diriger les affaires humaines, 1’Etranger s’attachait a
I’examen de la production des diverses classes sociales composant la cité et
donc des formes intellectuelles et matérielles, que les citoyens sont amenés
a concevoir ou fabriquer pour mener a bien leurs multiples taches et travaux.
Les deux passages concernés s’appliquent ainsi @ un méme objet : la cité,
ses différentes composantes, les formes qui président a sa réalisation ;
I’arriére-plan des deux narrations, au travers de la symbolique cachée de la
décade, pourrait étre d’inspiration pythagoricienne. On sait Philon fin

2L Cf. B. Decharneux, 1995, pp. 163-185. Cette étude porte essentiellement sur Plt 287b-291c.
21

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

lecteur de Platon et une telle spéculation arithmologique « en intaille » a pu
retenir son attention et lui servir de source d’inspiration.

Conclusions

Trois conclusions peuvent &tre avancées a la suite de notre lecture
du passage du De Opificio qui a retenu notre attention. Premiérement, le
texte masque un enjeu politique, il est vraisemblable que la cité concernée
soit Alexandrie telle que concue dans le projet grandiose du conquérant qui
lui donna son nom. Philon manifesterait peut-étre a cet endroit son
allégeance politique a I’autorité romaine héritiere directe du pouvoir détenu
par les Lagides au sein de la prestigieuse cité hellénistique. La pensée du
monarque n’est-elle pas ici comparée explicitement a celle du Logos divin ?
Le paradigme de I’architecte en mati¢re de philosophie politique s’inscrirait
donc fort bien dans la logique de la philosophie politique impériale comme
I’attesterait le soin tout particulier mis par notre auteur a énumérer les
différentes composantes de la cité en adoptant le vocabulaire en usage dans
le monde polythéistes gréco-romain. Quand Philon parle des sanctuaires
(hiera), il utilise, nous semble-t-il a dessein, un pluriel attestant de son
respect pour le monde dominant qui I’entoure ; de méme, poser le gymnase
comme un lieu central était une fagon de montrer qu’il se distanciait des
critiques qu’un certain judaisme, plus littéraliste et intransigeant, adressait
aux croyances polythéistes.

Nous avons vu que Philon, s’appuyant sur le schématisme
technique qu’il emprunte au Timée de Platon, construit son paradigme en
jouant arithmologiquement sur les chiffres un, sept et dix, afin de rendre
compatible le passage de la Genése qu’il commente avec la philosophie
platonicienne. Du point de vue méthodologique, notre auteur distord le récit
original, a savoir la Genése, qu’il redresse au travers de la philosophie
platonicienne. Cette fagon de procéder lui permet a la fois de préserver le
caractére sacré du texte révélé, et donc de maintenir sa littéralité, et de le
rendre compatible avec la philosophie platonicienne. Ce grand écart entre
exégese et philosophie, caractéristique du style de I’ Alexandrin, revét a cet
endroit une originalité certaine car il peut étre rapproché de la
mythopoiétique platonicienne. Quand il s’agit d’architectonique,
I’architecture apparait ainsi comme le modele idéal par essence de sorte que,

22

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

comme dans un jeu de miroir, la symétrie entre 1’autre et le méme
transparait comme si I’interpénétration entre le visible et I’invisible était ici
rendue manifeste.

Enfin, et cette derniére conclusion reste une conjecture, il est
possible que le Politique (PIt. 287-291c) puisse étre le texte ayant servi de
source d’inspiration a ce passage du De Opificio. Ceci pourrait expliquer
une certaine parenté structurale entre les deux textes que nous avons
rapprochés, tant du point de vue de la forme, la Tétraktys est inscrite en
filigrane des deux sources, que de la sémantique. Les références explicites
au pythagorisme qui émaillent le traité, autorisent ce rapprochement sans
qu’il soit possible de I’établir strictement. Comme on le sait, sur ce point, la
discrétion des Anciens étaient sans faille. N’était-ce pas Héraclite, un
penseur que Philon affectionnait, qui, comme toujours amoureux des choses
obscures, avait auguré qu’une harmonie cachée était préférable a une
harmonie visible 722

Bibliographie

ALEXANDRE M., 1967, La culture profane chez Philon, Philon
d’Alexandre, Editions du CNRS, Paris.

AMSTRONG, A.H., 1962, ,,The Theory of non existence of Matter in Plotinus
and the Cappadocians”, dans Studia Patristica 5, pp. 427-429.
ARNALDEZ, R., 1961, De Opificio Mundi. Introduction, traduction et

notes, Paris: Cerf.

ARNALDEZ, R., 1963, «Les image du sceau et de la lumiére dans la pensée de
Philon d’Alexandrie», dans L information littéraire 15, pp. 62-72.

ARNALDEZ, R.; MONDESERT, C.; POUILLOUX, J., 1961-1971, Les
ceuvres de Philon d’Alexandrie, Paris.

BROZE M., «L’Egypte de Philon d’Alexandrie. Approches d’un discours
ambigu», dans Inowlocki, I.; Decharneux, B. (éds.), Philon
d’Alexandrie, un penseur a [’intersection des cultures gréco-
romaine, orientale, juive et chrétienne, Actes du colloque
international Bruxelles 26-28 juin 2007, 2011, pp. 105-116.

22 Héraclite d’Epheése, fr. D.K. 54. Une harmonie invisible est supérieure a I’harmonie
visible (trad. A. Jeanniére, 1977, Héraclite, Fragments, Paris: Aubier, p. 107).

23

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

CARLIER, C., 2008, La cit¢ de Moise. Le peuple juif chez Philon
d’Alexandrie, Turnhout: Brepols.

CLAUDEL, P.-A., 2011, Alexandrie. Histoire d 'un mythe, Paris: Ellipses.

COULOUBARITISIS, L., 2004% Aux origines de la philosophie
européenne, Bruxelles: De Boeck.

COULOUBARITSIS L., 1991, «Le statut transcendantal du mythe», dans
Editions de I'Institut supérieur de philosophie, pp. 14-44.

COULOUBARITSIS, L., 1984, «Transfiguration du Logos», dans Annales de
’Institut de philosophie et de sciences morale de [’U.L.B., pp. 9-44.

COULOUBARITSIS, L., 1990, «La logique du mythe et question du non-
étren, dans R. th. et phil. 22, pp. 323-340.

COULOUBARITSIS, L., 1998, Histoire de la philosophie ancienne et
médiévale, Paris: Grasset.

COULOUBARITSIS, L., 2008, La pensée de Parménide, Bruxelles: Ousia.

CUMONT, F., 1909, «Le mysticisme astral dans I’ Antiquité», dans Bulletin de
la classe des lettres de I’Académie Royale de Belgique, pp. 256-286.

D’HELT, A., «Mysteres et initiation chez Philon d’Alexandrie», dans
GRANJON, E.; BALZANO, G.; DECHARNEUX, B.; NOBILIO,
F. (éds), 2010, Esotérisme et initiation. Etudes d’épistémologie et
d’histoire des religions, pp. 99-111.

DECHARNEUX, B., «Les généalogies du Nouveau Testament: un nouveau
champ de recherches ouvert par les travaux de Lambros
Couloubaritsis», dans BROZE, M.; DECHARNEUX, B.;
DELCOMMINETTE, S. (eds.), 2009, Mais raconte-moi en détail
(Odyssée, I, 97). Mélanges de philosophie et de philologie offerts
a Lambros Couloubaritsis, pp. 465-479.

DECHARNEUX, B., «Philon d’Alexandrie et la philosophie politique
impériale», dans MOUTSOPOULOS, E.; PROTOPAPAS-
MARNELI, M. (éds.), 2011, The Notion of Citizenship in Greek
Philosophy, Proceedings of the 2° International Conference of
Philosophy of Alexandria 4-6 March 2010, pp. 151-173.

DECHARNEUX, B., 1990, «Interdits sexuels dans I’ccuvre de Philon
d’Alexandrie», dans J. Marx (eds.), Problemes d’histoire des
religions, 1, Ed. de I’Université, pp. 62-68.

24

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

DECHARNEUX, B., 1995, «Le bon politique et la bonne constitution ou les
chemins de D’invisible», dans Revue de Philosophie ancienne
XI111/2, Bruxelles: Ousia, pp. 163-185.

DECHARNEUX, B., 2008, «Les généalogies du Nouveau Testament», dans
Bulletin de [’Académie Royale de Belgique. Classe des Lettres et
des Sciences Morales et Politiques XIX, pp. 95-121.

DECHARNEUX, B., 2012, La religion existe-t-elle? Essai sur une idée
prétendument  universelle, Bruxelles: Académie Royale de
Belgique, «L’Académie en pochey.

DECHARNEUX, B., 2013, Lire la Bible et le Coran, Bruxelles: Académie
Royale de Belgique, ,,L.’ Académie en poche”.

DECHARNEUX, B.; INOWLOCKI, S., «Préface a Philon d'Alexandrie. Un
penseur a l'intersection des cultures gréco-romaine, orientale, juive
et chrétienney, dans 1. Inowlocki - B. Decharneux (éds.), Philon
d’Alexandrie, un penseur a l’intersection des cultures gréco-
romaine, orientale, juive et chrétienne, Actes du colloque
international Bruxelles 26-28 juin 2007, 2011, pp. 7-11.

DECHARNEUX, B.; VILTANIOTI, I., 2010, «L’exégese allégorique des
mythes: la notion d’Yponoia de Platon a Philony, dans Philosophia
40, pp. 391-407.

DECHARNEUX, B.; VILTANIOTI, I, 2014, «Les mystéres ou
I’expérience de la transformation», dans QUENTIN, F. (éd.) Le
livre des Egyptes, Paris: Laffont.

EDWARDS, M. J., 1997, «Being, Life and Mind: a brief inquiry», dans
Syllecta Classica 8, pp. 191-205.

ERHARDT, A.H., 1964, «Creation ex nihilo», reprinted by The Framework
of the New Testament Stories, Manchester/Harvard University
Press, pp. 200-233.

FERREOL, G., «Acculturation», dans FERREOL, G.; JUCQUOIS, J. (éds.),
dans Dictionnaire de ['altérité et des relations interculturelles, Paris, 1.

FRICK, P., 1999, Divine Providence in Philo of Alexandria, Tiibingen:
Mohr Siebeck.

JACOB, Ch.; DE POLIGNAC, F. (dir.), 1992, Alexandrie Ille siécle av. J.-
C. Tous les savoirs du monde ou le réve d’universalité des
Ptolémées, Paris: Autrement.

25

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

MAY, G., Creation ex nihilo, EDINBURGH, T.; CLARK, T., 1994
(German Edition 1978).

NIEHOFF, M., 2001, Philo on Jewish Identity and Culture, Tiibingen: Mohr Siebeck.

O’NEILL, J.C., 2002, «How Early is the doctrine of Creation ex nihiloy,
Journal of Theological Studies 33, pp. 449-464.

PEPIN, J., 1958, Mythe et allégorie. Les origines grecques et les
contestations judéo-chrétiennes, Paris.

PEPIN, J., 1987, La tradition de ["allégorie de Philon d’Alexandrie a Dante,
Paris: Etudes Augustiniennes.

RUNIA, D.T., 1981, «Philo’s De Acternitate Mundi: the problem of its
interpretation», VigChr 35, pp. 105-151.

RUNIA, D.T., 1986, Philo of Alexandria and the Timaeus of Plato, Leiden: Brill.

SORABII, R., 1983, Time, Creation and the Continuum, London: Duckworth.

YOUNG, F.M, 1991, , Creatio ex nihilo. A context for the emergence of Christian
doctrine of creation”, Scottish Journal of Theology 44, pp. 139-151.

ZACHHUBER, J., 2006, «Stoic Substance, Non-Existent Matter? Some Passages in
Basil of Cesarea Reconsidered», Studia Patristica 41, pp. 425-431.

ZAMORA, J., 2010, Platon, Timeo, edicion bilingiie, notas a la traduccion
y anexos de Luc Brisson, Madrid: Abada.

26

BDD-A27360 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)


http://www.tcpdf.org

