
 
 
 

CONCEPTE BIZANTINE ÎN INTERPRETARE RUSĂ. 
TRANSLATIO IMPERII ȘI SIMFONIA  

 
 

Iuliana NIȚESCU 
  
 
 
Within the medieval political framework, the Christian and roman elements are crucial for the 
recognition of the imperial status. This study aims to describe the Russian interpretation of two 
byzantine concepts related to these elements, namely translatio imperii and symphony. We argue that 
these concepts were integrated as an inherent part of the Russian culture, both by the political and 
ecclesiastical powers, and contributed to shaping the Russian understanding of the divine origin of the 
tsars’ power. 
In the attempt to place Russia in the sacred history of the world, a number of texts are developed in 
which Russia is portrayed as the ultimate destination for the imperial regalia, following the prophecy of 
the four empires from the biblical book of Daniel. By claiming the transfer and ownership of regalia, 
Russia becomes the final Christian empire and a new Rome. But as the power of the sovereign 
increases, the Church uses the concept of symphony between the two powers, in order to maintain its 
autonomy. The development of these concepts will be analyzed by comparing different written sources 
from the period. 
 
Keywords: translatio imperii, symphony, Christian political theology, Moscow -third Rome, regalia, 
Ivan the Terrible 

 
  
 

1. Introducere 
 
 Transformarea Rusiei într-un imperiu duce la necesitatea legitimării noului 
statut după modelul utilizat de celelalte puteri europene, anume prin legarea 
statului de ideea imperială prin principalele ei componente, teologia politică a 
creștinismului și moștenirea romană. În acest studiu vom analiza modul în care două 
concepte esențiale pentru atingerea acestui scop, translatio imperii și simfonia 
dintre politic și religios, sunt înțelese în spațiul rus în secolele al XV-lea și al XVI-lea.  
 Cel mai adesea, studiu influențelor bizantine asupra rușilor se referă la 
împrumuturile și relațiile directe de după creștinarea Rusiei Kievene și la preluarea 
intenționată a elementelor bizantine pentru construcția teoriei de Moscova, a treia 
Romă. În acest studiu urmărim modul în care cele două concepte de origine 
bizantină au fost utilizate în spațiul rus ca parte intrinsecă a relațiilor dintre puterea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

252 

politică și cea religioasă. În acest scop, vom analiza texte ale perioadei în care aceste 
idei sunt folosite, atât documente oficiale, cât și povestiri cu o circulație mai largă. 
 Translatio imperii are rolul de a plasa statul în ordinea lumii stabilită de 
divinitate. Istoria continuă a lumii, de la Facere până la Judecata de Apoi, cuprinde și 
istoria mundană, astfel că acest parcurs are o direcție de mers prestabilită, clară. 
Interpretarea istoriei prin profeția celor patru imperii apropia lumea de sfârșitul 
promis, deoarece imperiul creștin era deja cel de-al patrulea, ultimul. De aici rezultă 
necesitatea de a păstra acest imperiu, chiar dacă evenimentele politice par să 
infirme existența sa. Imperiul poate fi păstrat prin transmiterea lui de la o entitate 
politică la altă, așa cum prima Romă a fost transferată la cea de-a doua, 
Constantinopolul. Acest act de translatio imperii nu se baza pe formule politice, ci pe 
binecuvântarea divină și sinceritatea credinței creștine din teritoriul respectiv.  
 Odată transferat imperiul, simfonia negociază raportul dintre politic și 
religios și funcționează, dacă putem spune așa, ca o primă tentativă de separare a 
puterilor în stat, deoarece teologia politică a vremii vede puterea politică de aceeași 
origine cu cea religioasă, dar cu atribuții diferite. Suveranul și mitropolitul lucrează 
împreună pentru bunăstarea poporului pe care Dumnezeu l-a dat în grija lor, dar cu 
prerogative delimitate și respect reciproc. 
 
 
 2. Originile bizantine 
 
 2.1. Translatio imperii 
 Când împăratul Constantin decide fondarea unei noi capitale a Imperiului 
Roman apare și nevoia legitimării simbolice a acestei mutări, chiar dacă ea nu 
semnifica o transmitere a puterii imperiale propriu-zise. Noul oraș, Constantinopol, 
primește încă de la început titulatura de „nouă Romă”1, iar aici sunt transferate 
simboluri ale conducerii precum instituția senatului sau obiecte concrete din Roma. 
Un astfel de obiect este Palladium, statuia zeiței Atena care era percepută drept 
garanția securității orașului. Originea ei era una divină, legenda spunea că a căzut 
din cer în Troia, unde a devenit obiect de venerație. Deoarece proteja orașul, 
Odiuseu și Diomede au reușit să o scoată din cetate, iar Troia a căzut în mâinile 

                                                 
1 Printre primele atestări ale titlului se numără un discurs din 357 al lui Themistus, ambasador la 
curtea lui Constantin al II-lea, sau lucrările Sinodului ecumenic de la Constantinopol, din 381. ((Lucy 
Grig, Gavin Kelly, Two Romes. Rome and Constantinople in Late Antiquity, Oxford University Press, 
Oxford, New York, 2012, p. 11). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

253 

 

 

 

grecilor abia după acest moment. Statuia ar fi fost recuperata de Enea, care a dus-o 
la Lavinium, de unde a ajuns la Roma, pentru ca apoi să fie mutată în Constantinopol, 
în forumul lui Constantin1. 
 Titlul de imperial a devenit motiv de dispută între Imperiul Bizantin și 
Europa occidentală odată cu încoronarea lui Charlemagne de către papa Leon al III-
lea. Pentru că nu puteau exista doi „împărați romani” conform teologiei politice a 
evului mediu,  papa a profitat de conducerea împărătesei Irina la Constantinopol și, 
considerând tronul vacant, îl încoronează cu titlul de împărat pe Charlemagne la 25 
decembrie 800. Primirea titlului imperial nu se limitează doar la ceremonie, ci este 
necesară și o plasare a noului împărat în cadrul succesiunii romane. Cu permisiunea 
papei, Charlemagne ia marmură din palatul lui Teodoric de la Ravenna, pe care o 
folosește la construcția capelei castelului său din Aachen2. 
 După fărâmițarea Imperiului Franc, Otto I primește titlul de împărat și 
fondează astfel Sfântul Imperiu Roman German. Atât francii și germanii, cât și 
bizantinii se foloseau de ideea de translatio imperii pentru a-și justifica folosirea 
titlului imperial. Argumentul bizantin s-a dezvoltat mai ales în contextul încoronării 
lui Otto I și se baza pe mutarea capitalei la Constantinopol, alături de cele mai 
importante instituții romane, senatul și armata3. Pentru bizantini, mutarea capitalei 
nu era percepută ca o ruptură între prezentul creștin și trecutul Imperiului Roman, 
ci se vedeau în continuare a fi Imperiul Roman. În mediul catolic se considera ca 
papa avea puterea de a transfera titlul imperial și astfel s-ar fi realizat tranferul 
dinspre bizantini. Pornind de la argumentul bizantin, rușii vor folosi translatio 
imperii pentru a justifica utilizarea titlului de „țar”. 
 Conceptul de translatio imperii este tipic gândirii medievale, care nu face o 
diferențiere netă între istoria sacralizată și istoria mundană, ci timpul este văzut ca 
un moment al eternității. Transferul de putere printr-o succesiune de imperii pornea 
de la exegeza lui Orosius la Cartea lui Daniel, mai exact, la visul lui Nabucodonosor 

                                                 
1 Sarah Bassett, The Urban Image of Late Antique Constantinople, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2004, p. 69. 
2 Beat Brenk, Spolia from Constantine to Charlemagne: Aesthetics versus Ideology, „Dumbarton Oaks 
Papers”, vol. 41, Studies on Art and Archeology in Honor of Ernst Kitzinger on His Seventy-Fifth 
Birthday, 1987, pp. 108-109. 
3 D.M. Nicol, Byzantine political thought, în The Cambridge History of Medieval Political Thought c.350-
c.1450, J.H. Burns (ed.), Cambridge University Press, Cambridge, 2007, p. 59. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

254 

tălmăcit de către Daniel. Puterea imperială ar fi trecut de la un imperiu la altul 
(Babilonian, Pers, Macedonean, Roman), iar forma sa ultimă ar fi imperiul creștin 
(de fapt, Imperiul Roman creștinat). Transferul de putere politică era dublat și de un 
transfer de cultură și cunoaștere, translatio studii1. Astfel, nu putea exista decât un 
singur centru, atât politic, cât și cultural. 
 
 2.2. Simfonia 

Începând cu împăratul Constantin cel Mare, Imperiul Roman devine imperiu 
creștin, iar ideile politice capătă o interpretare nouă și un sens escatologic. Relația 
dintre puterea politică și noua autoritate religioasă trebuie definită, situație care 
duce la apariția conceptul de simfonie între puteri. Originea oricărei autoritități pe 
pământ nu poate fi decât Dumnezeu, iar împăratul este alesul său, după modelul 
biblic. Astfel, cele două puteri de origine comună trebuie sa conlucreze pentru binele 
poporului, iar simfonia indică modul în care această conlucrare trebuie să se 
producă. 

Poate cea mai importantă exprimare juridică a simfoniei se regăsește în 
codul de legi al lui Justinian, mai exact în Novela 62, unde se formulează distincția 
sacerdotium și imperium, alături de rolul împăratului în medierea celor două. 
Sacedotium și imperium sunt definite ca daruri divine complementare, imperium 
având în grijă problemele terestre, iar sacerdotium aspectele divine. Simfonia dintre 
cele două puteri este esențială pentru bunăstarea poporului, iar împăratul are 
datoria de a supraveghea această armonie3. 

 
There are two major gifts which God has given unto men of His supernal clemency,the 
priesthood and the imperial authority—hierosyne and basileia; sacerdotium and 
imperium. Of these, the former is concerned with things divine; the latter presides over 
the human affairs and takes care of them. Proceeding from the same source, both adorn 
human life. Nothing is of greater concern for the emperors as the dignity of the 
priesthood, so that priests may in their turn pray to God for them4.  

 
O teoretizare a simfoniei din perspectiva Bisericii îi aparține patriarhului 

Fotie, în Epanagoge: „The temporal power and the priesthood relate to each other as 

                                                 
1 Jacques LeGoff, La civilization de l’Occident médiéval, Flammarion, Paris, 2008, pp. 140, 145. 
2 Novelele sunt adăugiri ulterioare la Codus juris civilis. 
3 Steven Runciman, Teocrația bizantină, Nemira, București, 2012, p. 64. 
4 Petros Vassiliadis, ‘Orthodox Christianity’, In God’s Rule. The Politics of World Religions, ed. J. Neusner. 
Washington, DC: Georgetown University Press, 2003, p. 99. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

255 

 

 

 

body and soul; they are necessary for state order just as body and soul are necessary 
in a living man. It is in their linkage and harmony that the well-being of a state lies”1. 
Deși textul nu a fost adoptat ca document oficial al imperiului2, el este important 
pentru a vedea cum aceasta relație dintre puteri era percepută în cadrul Bisericii.  
 Simfonia nu a reprezentat o teorie politică elaborată și aplicată constant în 
Imperiul Bizantin, ci a fost mai de grabă o aspirație de atins3. Sprijinul reciproc al 
puterilor nu înseamnă și un amestec de roluri, se încearcă o delimitare. Fiecare are 
propriile legi și propriile aspecte pe care trebuie să le gestioneze, statul nu este 
condus după legile Bisericii, și nici Biserica după legile statului. Ele acționează 
împreună, pe paliere diferite, pentru a contribui la atingerea unui scop comun, statul 
să mențină supraviețuirea sistemului politic al imperiului creștin până la a doua 
venire a lui Hristos, iar Biserica să se preocupe de viața spirituală a comunității și 
obținerea mânturirii4. Ca ideal, simfonia evocă conceptul biblic al binecuvântării 
divine date suveranului, dar condiționată de credința acestuia5. 
 
 
 3. Moscova, a treia Romă sau Translatio imperii 
 
 Dezvoltarea ideilor creștine despre puterea politică dau conceptului de 
translatio imperii o relevanță în primul rând escatologică, și abia apoi politică. Dacă 
Imperiul Roman creștinat este ultimul imperiu de dinaintea Judecății de Apoi, el nu 
poate dispărea, chiar dacă în plan mundan așa pare. Dispariția imperiulul ar crea 
dezordine în relația microcosmos-macrocosmos. Din perspectivă politică, momentul 
1453 însemna tocmai dispariția imperiului, fapt care lăsa deschisă calea altor 
teritorii ortodoxe să revendice moștenirea creștină a Imperiului Roman. 
 Conceptul nu era necunoscut în lumea slavă, fusese utilizat încă dinainte de 
căderea Imperiului Bizantin de către conducători sârbi și bulgari care revendicau 

                                                 
1 Idem. 
2 Lucian N. Leuştean, The concept of symphonia in contemporary European Orthodoxy, „International 
journal for the Study of the Christian Church”, vol. 11, nr. 2-3, 2011, p. 191. 
3 John Anthony McGuckin, The Orthodox Church. An Introduction to its History, Doctrine, and Spiritual 
Culture, Blackwell, Malden-Oxford, 2008, p. 391. 
4 Leuștean, op. cit., p. 189. 
5 McGuckin, op. cit., p. 395. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

256 

titlul de țar. O traducere bulgară a cronicii lui Constantin Manasses înlocuiește 
Constantinopolul cu Târnovo în contextul transferului de putere dinspre Roma1. 
Astfel, dezvoltările ruse ale ideii de translatio imperii nu sunt singulare. 
 În Rusia, această idee a fost afirmată și consolidată prin apelul la povestiri, 
care urmează prin tematica lor profeția celor patru imperii și plasează Rusia în 
punctul ultim al profeției. Pentru a exemplifica acest tip de scrieri am ales Povestirea 
despre Babilon, Povestirea despre mitra albă din Novgorod și Povestirea despre cnejii 
de Vladimir, deoarece imaginea lor de ansamblu oferă un ciclu complet al 
transferului. 
 Transferul de putere imperială, în acest caz, se realizează prin obiecte 
învestite cu puteri politico-religioase: regalii și mitra episcopală. Prezența lor într-un 
oraș sau altul semnifică protecția divină și corectitudinea credinței de acolo. Când 
aceste atribute sunt amenințate, obiectele sunt transferate către un nou oraș, care va 
prelua rolul de centru al lumii creștine. 
 Povestirea despre Babilon prezintă drumul coroanelor regale de la Babilon în 
lumea creștină. Împăratul bizantin Vasile poruncește către trei trimiși, printre care 
și un rus, să meargă la ruinele vechiului Babilon pentru a aduce „semne” de la cei trei 
tineri iudei aruncați în cuptorul încins de către Nabucodonosor. Cei trei găsesc 
mormintele sfinților și vor să ia o cupă de aur de acolo, ca semn, însă o voce îi trimite 
în palatul împăratului, să ia semnul pe care îl căutau. În palat găsesc două coroane, a 
lui Nabucodonosor și a împărătesei sale, iar alături de ele o scrisoare care spunea să 
fie duse împăratului Vasile și împărătesei Aleksandra. Trimișii ajung la împărat cu 
regaliile, iar patriarhul le va folosi pentru a-l încorona2. 
 Chiar dacă povestirea face referire strict la transferul din Babilon spre 
Imperiul Bizantin, apar și trimiteri la drumul următor, cel spre Rusia. Dorința inițială 
a împăratului de a trimite sirieni creștini după semn nu poate fi îndeplinită deoarece 
era nevoie de trimiși din neamuri diferite, căci inscripția care marca mormântul 
sfinților era scrisă în trei limbi, inclusiv în rusă. Autorul oferă indicii spre viitorul 
regaliilor prin aceste detalii și pregătește astfel introducerea Rusiei în profeția 
imperiilor lumi. Este importantă de remarcat și apariția tinerilor iudei, ceea ce 
indică popularitatea de care se bucura această carte biblică. Povestirea despre 
Babilon nu este unică în perioadă, ci s-a dezvoltat o întreagă serie de scrieri despre 

                                                 
1 Cyril Toumanoff, Moscow the Third Rome Genesis and Significance of a Politico Religious Idea, „Catholic 
Historical Review”, vol. 40, nr. 4, Jan., 1955, p. 434. 
2 Skazanie o Vavilone, Podgotovka teksta, perevod i kommentarii N.F. Droblenkovoi, 
http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4973 accesat 26.06.2015. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

257 

 

 

 

Babilon. Unele texte îl prezintă pe Nabucodonosor ca fiu al lui Solomon, întărind 
astfel legătura cu ideea de imperiu creștin, iar în alte variante împăratul Vasile le 
spune trimișilor exact ce să caute, sceptrul și coroana Monomahilor1. 
 Firul transferului de regalii este urmat în Povestirea despre cnejii de Vladimir. 
Textul relatează istoria lumii de până la cneazul Vladimir Monomahul. Începe cu 
momentul biblic al lui Noe, vorbește despre Alexandru Macedon, dinastia ptolemeică 
și perioada lui Caesar. Odată cu apariția noului împărat universal Augustus, 
Povestirea se apropie de spațiul rus. Împăratul numește conducători pentru 
teritoriile pe care le avea sub stăpânire, iar în zona Vistulei îl trimite pe Prus, rudă a 
sa. Din acest punct, istorisirea caută puncte comune cu cronicile ruse. Când i se 
apropia moartea, Gostomîsl, conducător în Novgorod, își sfătuiește curtenii să ceară 
conducător înțelept din Prusia. Astfel ajunge Riurik, alături de frații săi, la Novgorod. 
Apoi este menționat Vladimir cel Mare, urmaș al lui Riurik, și Povestirea trece la 
momentul central, cneazul Vladimir Monomahul și relația cu Bizanțul. Cneazul își 
amintește de succesul militar al strămoșilor săi în luptele cu Constantinopolul și își 
dorește să reînvie tradiția. După un atac al rușilor, împăratul bizantin Constantin 
Monomahul trimite o delegație la Vladimir, pentru a negocia pacea. Împăratul 
trimite crucea făcută din lemnul crucii lui Hristos, o coroană, o cupă a lui Augustus și 
multe alte daruri. Povestirea se încheie cu apostazia bizantinilor care au acceptat 
credința latinilor, astfel că rușii rămân singurii credincioși ortodocși2.  
 Povestirea despre cneji de Vladimir oferă o relatare este mult mai complexă 
decât în cazul transferului de regalii dinspre Babilon. Putem considera că reprezintă 
o maturizare a recepției conceptului de translatio imperii, deoarece integrează, 
uneori prin amănunte ce par nesemnificative la o primă lectură, toate elementele 
necesare legitimării dinastiei riurikide, iar în acest scop urmează trei tipuri de 
modele legitimatoare. 
 Prima parte a Povestirii oferă un model legitimator biblic, relatarea începând 
cu fragmente din viața lui Noe. Prin un astfel de început, textul se încadrează în 
mentalitatea medievală, care vedea istoria biblica și istoria umană ca un singur 

                                                 
1 M.O. Skripil’, Skazanie o Vavilone grade, „Trudî Otdela Drevnerusskoi Literaturî”, vol. 9,  Akademia 
Nauk SSSR, Moscova, 1953, pp. 127-128. 
2 Rufina Petrovna Dmitrieva, Skazanie o kniaz’iah Vladimirskih, Izdatel’stvo Akademii Nauk SSSR, 
Moscova, Leningrad, 1955, pp. 171-178. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

258 

proces în desfășurare. Astfel, dinastia moscovită este pusă în legătură cu întreaga 
istorie a omenirii și devine parte a planului divin.  
 Al doilea mod de legitimare este apelul la moștenirea Imperiului Roman 
clasic, încă păgân. Legătura directă dintre Prus și primul împărat roman, Augustus, 
face referire la puterea imperială venită nemijlocit de la prima Romă, dar poate fi 
legată și de faptul că Hristos a trăit în timpul acestui împărat. Sublinierea 
descendenței din Augustus a lui Riurik, „Riurik, coborât din neamul țarului roman 
Augustus”1, nu lasă loc de îndoială asupra legăturii directe Augustus-Prus-Riurik. 
 Al treilea model legitimator amintește de Povestirea despre Babilon, prin 
transferul de regalii, și leagă suveranul moscovit de Imperiul Bizantin și profeția 
celor patru imperii. De-a lungul textului apar referiri la acest transfer care a avut loc 
între toate imperiile universale, până la ruși. La încoronarea lui Augustus s-au folosit 
veșminte ale primului împărat al Egiptului, coroana regelui Indiei, adusă de 
Alexandu Macedon, mantia lui Felix, primul împărat universal2. Un alt transfer 
legendar se produce în cazul Constantinopului, căruia Povestirea îi atribuie ca 
întemeietor pe cel de-al doilea soț al mamei lui Alexandru cel Mare. Împăratul 
bizantin îi trimite lui Vladimir regalii care fac legătura cu toate modelele 
legitimatoare prezente în Povestire. Crucea din lemnul crucii lui Hristos face legătura 
cu modelul biblic și rolul dinastiei în planul divin. Coroanei de pe capul împăratului 
bizantin nu i se specifică originea, și deși ar avea potențialul de a deveni simbol doar 
al transferului dinspre Constantinopol, pusă în legătură cu Povestirea despre  Babilon 
face trimitere la transferul complet, de la primul imperiu universal la ultimul. Cupa 
lui Augustus trimite la originile Imperiului Roman și întărește legătura genealogică 
prezentată anterior.  
 Povestirea despre Babilon și Povestirea despre cnejii de Vladimir oferă un 
cadru complet al transferului de putere între imperiile universale din perspectivă 
politică. Din perspectiva stilului, ele se aseamănă mai mult cronicilor, iar legătura cu 
puterea religioasă este prezentă doar în măsura în care ele au o sursă comună, iar 
reprezentanții Bisericii folosesc regaliile pentru a-i încorona pe împărat sau cneaz.  
 Un al treilea text din aceeași perioadă completează ideologic translatio 
imperii către Rusia, prin dimensiunea ecleziastică. Povestirea despre mitra albă din 
Novgorod urmărește consolidarea statutului Bisericii din Novgorod, ulterior extinsă 
asupra întregii Biserici Ruse. Mitra ar fi fost un dar al împăratului Constantin cel 

                                                 
1 „...Рюрика, суща от рода римъскаго Августа царя” (Ibidem, p. 175). 
2 Ibidem, p. 174. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

259 

 

 

 

Mare către Papa Silvestru, dar din cauza păcatelor Romei a ajuns la patriarhul 
Constantinopolului. Patriarhului Filofei i s-au arătat Papa Silvestru și împăratul 
Constantin care i-au profețit căderea viitoare a orașului sub musulmani din cauza 
păcatelor oamenilor, iar apoi i-au cerut să trimită mitra arhiepiscopului din 
Novgorod, după voia lui Hristos. Arhiepiscopul Vasile este anunțat de un înger de 
primirea mitrei, iar a doua zi, cand trimisul patriarhului ajunge la Novgorod, 
primește mitra în prezența slavei divine1. 
 Autorul Povestiri despre mitra albă nu este cunoscut cu exactitate, dar un 
posibil autor este Dmitri Gherasimov, traducător și diplomat din Novgorod2. 
Transferul mitrei la Novgorod este doar unul dintre episoadele povestite de text, 
mai apar relatări ale vieții lui Constantin cel Mare și felul în care Papa nu a respectat 
mitra și s-a îndepărtat de adevărata credință3. Observăm că textul nu face referiri la 
puterea politică decât în raportul ei cu cea religioasă, invers decât în cazul 
povestirilor anterioare, unde puterea politică era în prim plan. Orașele pierd mitra 
din cauza decăderii religioase, nu a conducerii slabe, iar rolul textului este să 
consolideze statutul puterii religioase, și nu pe cel al puterii politice. 
 Chiar dacă autorul folosește mult din Donația lui Constantin, textul devine o 
opera originală prin partea care se referă la Novgorod, iar contextul în care este 
produsă este cel al polemicilor din interioril Bisericii și al scrierilor anticatolice4. 
Odată cu moștenirea simbolului adevăratei credințe, mitra, Biserica Rusă putea 
pretinde și autonomia față de politic, pe care împăratul o acordase Papei Silvestru, și 
să o folosească drept argument în problema posesiunii pământului5. Trebuie 
menționat faptul că la momentul respectiv o figură marcantă a Novgorodului era 
arhiepiscopul Ghenadie, nu un conducător politic, iar acesta era în plin proces de 
îndepărtare a ereziei celor „asemenea evreilor”. Din acest motiv apare nevoia de a 
consolida statutul Bisericii mai degrabă decât pe cel politic. 

                                                 
1 Povesti’ o Novgordskom belom klobuke, http://www.portal-slovo.ru/history/39514.php, accesat 
24.08.2015. 
2 N.N. Rozov, Povesti’ o Novgordskom belom klobuke kak pamiatnik obșcerusskoi publițistiki XV veka, 
„Trudî Otdela Drevnerusskoi Literaturî”, vol. 9,  Akademia Nauk SSSR, Moscova, 1953, p. 182. 
3 Ibidem., pp. 183-184. 
4 Ibidem, p. 199. 
5 Joseph L. Wieczynski, The Donation of Constantine in Medieval Russia, „The Catholic Historical 
Review”, vol. 55, no. 2, Jul., 1969, p. 168. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

260 

 În cele din urmă, mitra va deveni un element al centralizării autorității 
politice și religioase. Macarie, fost arhiepiscop al Novgorodului, va aduce mitra la 
Moscova, iar sinodul din 1564 decide ca mitra să fie purtată de mitropolitul 
Moscovei, deoarece acesta este conducătorul întregii Biserici Ruse, inclusiv al 
arhiepiscopiei Novgorodului1. 
 Povestirea despre mitra albă, deși mult mai restrânsă decât cea a regaliilor, 
oferă mult mai multe detalii cu privire la rolul rușilor în planul divin. Face o serie de 
profeții, printre care și cea a obținerii statutului de patriarhie, iar stilul în care este 
scrisă amintește de epistolele lui Filofei din Pskov:  
 

Căci străvechea Romă a căzut din credința creștină din mândrie și prin propria voință, în 
noua Romă – în Constantinopol asuprirea musulmanilor de asemenea va distruge 
credința creștină. Și doar în a treia Romă, adică pe pământul rusesc, harul Sfântului Duh 
va străluci. Așa să știi, Filofei, că toate regatele creștine vor veni la sfârșitul lor și se vor 
aduna într-un singur regat rus, spre binele întregii ortodoxii. Căci în anii de demult, prin 
porunca țarului țării, Constantin, din acest oraș al conducerii, a fost dată coroana regală 
țarului rus. Această mitră albă va fi dată acum arhiepiscopului Marelui Novgorod, prin 
voința țarului ceresc, Hristos. Și după cât această coroană este binemeritată aceluia, 
pentru că ea este, în aceleși timp, și măsura arhierească a coroanei țarului și cea 
spirituală.2 

 
 Mitra devine un echivalent al coroanei Monomahilor pentru puterea 
religioasă. Felul în care este dezvoltată ideea celei de-a treia Rome în acest text este 
un argument în favoarea originii ecleziastice a ideologiei. Noua Romă este o urmare 
firească a procesului de translatio în cadrul imperului creștin. Ordinea mundană este 
stabilită de divin, dovadă intercesiuniea îngerilor în transferul mitrei, iar Biserica 
este cea care păzește păstrarea ordinii. Mitra a trecut de la un oraș la altul nu pentru 
ca împăratul sau statul nu au îndeplinit voința lui Dumnezeu, ci pentru că nu mai era 

                                                 
1 Boris Uspenski, Țar’ i patriarh. Harizma vlasti v Rossii (Vizantinskaia model’ i ee russkoe 
pereomsmîslenie), Șkola „Iazîki russkoi kul’turî”, Moscova, 1997, p. 429. 
2 „Ибо древний Рим отпал от христианской веры по гордости и своевольству, в новом же Риме 
— в Константинограде, притеснением мусульманским христианская вера погибнет также. И 
только в третьем Риме, то есть на Русской земле, благодать святого духа воссияет. Так знай же, 
Филофей, что все христианские царства придут к своему концу и сойдутся в едином царстве 
русском на благо всего православия. Ибо в древние годы повелением земного царя 
Константина от этого царствующего града царский венец дан был русскому царю. Белый же 
этот клобук изволением небесного царя Христа ныне дан будет архиепископу Великого 
Новгорода. И насколько этот венец достойней того, потому что одновременно он есть и 
архангельской степени царский венец и духовной” (Povesti o novgordskom belom kluboke, op. cit.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

261 

 

 

 

respectată adevărata credință. Astfel, noua Romă este o teorie în primul rând 
religioasă, și abia apoi politică, dar politică așa cum era înțeleasă în perioada 
medievală, o putere de aceeași origine cu cea ecleziastică. 
  Cele trei povestiri fac referire la evenimente și spații diferite, dar mesajul lor 
este același, Rusia este întruchiparea ultimului imperiu și păstrătoarea Ortodoxiei. 
În funcție de mesajul transmis, stilul textelor este diferit. Primele două, care fac 
referire la puterea politică, au un aspect de cronică, urmează o linie istorică, pe când 
Povestirea despre mitra albă  are un ton profetic. 
 
 
 4. Simfonia dintre puteri în perioada lui Ivan cel Groaznic 
 
 Pe măsură ce statul rus devine mai puternic pe plan politic, pretențiile 
cnejilor de a se amesteca în problemele religioase cresc, de la numirea 
mitropoliților, până la dispute pe probleme de cult. Încercarea prelaților de a-și 
întări statutul în raport cu cel al puterii politice readuce în discuție conceptul 
bizantin de simfonie între puterea laică și cea religioasă. 
 Ritualul încoronării lui Ivan cel Groaznic din 1547, elaborat de către 
mitropolitul Macarie, ilustrează rolul celor două puteri și oferă un program ideatic al 
domniei care începe. Ceremonia prezintă relațiile ideale ce ar trebui să existe în 
societate, afirmă puterea și limitele puterii suveranului, și devine un model de urmat 
pentru societate. Încoronarea transformă moștenitorul tronului în alesul lui 
Dumnezeu1. Devine momentul ideal pentru a marca modul în care puterile cu sursă 
comună, divină, ar trebui să acționeze în societate și să conlucreze pentru a atinge 
scopul pentru care Dumnezeu le-a oferit oamenilor. Ca parte a sistemului ideal de 
conducere, simfonia dintre politic și religios este exprimată de către mitropolitul 
Macarie prin discurs și la nivel vizual. 
 Ceremonia este, în primul rând, un act religios. Biserica, prin reprezentantul 
ei legitim, ridică moștenitorul tronului la nivelul simbolic de uns al lui Dumnezeu, 
prin învestirea cu simbolurile originii divine a regalității și prin actul mirungerii. În 
acest moment, Biserica este cea care legitimează suveranul. Prin discursul său, 
Macarie subliniază originea divină a puterii țarului, dar și rolul acestuia de apărător 

                                                 
1 Novikova, op. cit., pp. 220-221. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

262 

al Bisericii1. Se acentuează îndatoririle pe care țarul le are față de Biserică și Hristos, 
prin puterea Căruia a devenit conducător. Simfonia se subînțelege prin originea 
comună a puterilor și rolul lor de sprijin reciproc pentru conducerea supușilor. Dacă 
țarul nu ar respecta puterea religioasă, el ar încălca atribuțiile conferite în momentul 
încoronării. Totodată, pe lângă sensul ideatic, exprimarea simfoniei ar preveni 
amestecul puterii temporale în problemele religioase. 
 La nivel vizual, simfonia este reprezentată prin modul de prezentare a 
ceremoniei. Două tronuri sunt instalate în catedrală, unul pentru țar și unul pentru 
mitropolit. După încheierea ritualului propriu zis, în timpul cântărilor finale, țarul și 
mitropolitul stau pe tronurile lor2. Imginea pe care o au înainte cei prezenți nu este 
doar una a consacrării noului țar, ci o reprezentare viziuală a celor două puteri. 
 Rolul țarului de apărător al Bisericii îi permite și o oarecare implicare în 
problemele interne ale acesteia. Un astfel de exemplu este documentul sinodului din 
1551, Stoglav. Introducerea documentului îl prezintă pe Ivan, la acea dată în vârstă 
de douăzeci și unu de ani, ca inițiator al reformei religioase, pe lângă reforma 
administrativă. El adresează mitropolitului, pe care îl numește tatăl său, o serie de 
întrebări la care prelații urmau să găsească un răspuns în cadrul sinodului3. 
Corectitudinea problemelor ridicate de țar este confirmată faptul că el a fost inspirat 
de Hristos: „Iluminat de slava Duhului Sfânt s-a înflăcărat tare în interiorul său și o 
dorință arzătoare l-a mișcat nu doar să organizeze administrația țării, ci și să o 
îndrepte pe cea bisericească. Și a declarat solemn tatălui său, preasfințitul Macarie, 
mitropolit al întregii Rusii, și i-a poruncit să cheme curând sinodul servitorilor lui 
Dumnezeu”4. 
 Este greu de crezut că tânărul țar ar fi autorul acestei reforme, mai degrabă 
Macarie este cel care ridică problemele administrative. Însă modalitatea de a 
prezenta inițierea reformei religioase arată cum simfonia funcționa din ambele 
direcții. Alinierea puterilor consolidează statutul tânărului țar, care demonstrează 
astfel că se bucură de binecuvântarea divină, dar îi oferă și un cadru legal lui Macarie 
pentru a iniția schimbări în obiceiuri deja bine înrădăcinate ale clerului. Stoglav 

                                                 
1 PSRL, vol. 15, partea 1, Sankt-Petersburg, 1904, p. 150. 
2 Ibidem, pp. 150-151. 
3 Stoglav, Tipografia gubernskago pravlenia, Kazan, 1862, p. 18. 
4 „Осіяваемъ благодатію божестввенаго Духа зело воспалися утробою и степлмыъ желаніемъ 
подвижеся. Не томко о устроеніи земскомъ но и о многоразличыхъ церковныхъ исправленіи. и 
возвѣщаетъ отцу своему преосвященному Макарию митрополиту всеа Русиі и соборъ божіихъ 
слугъ совокупити повелѣ вскоре.” (Stoglav, op. cit., p. 24). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

263 

 

 

 

ilustrează o simfonie ideală, un țar care se ocupă de problemele mundane ale 
supușilor și, în același timp, supraveghează corectitudinea vieții religioase fără a 
încălca autoritatea Bisericii. El face doar sugestii care sunt primite cu bunăvoință de 
mitropolit și cler, datorită iluminării Duhului Sfânt asupra țarului. Este de remarcat 
și apelativul „tată”, folosit pentru a numi relația dintre țar și mitropolit. Ca 
reprezentant al Bisericii, Macarie poate fi văzut ca un părinte spiritual al 
suveranului, dar poate fi și o referire la rolul mitropolitului pe lângă tânărul țar 
orfan.  
 Împărțirea problemelor asupra cărora mitropolitul și țarul veghează pare să 
fie respectată la nivel declarativ și în cea de-a doua perioadă a domniei lui Ivan cel 
Groaznic. Antonio Possevino, trimis al Papei la curtea lui Ivan, consemnează modul 
în care decurge o discuție dintre el și țar pe tema diferențelor religioase dintre 
ortodocși și catolici. În timpul discuției, țarul își exprimă respectul pentru Biserică și 
conducătorul ei, dar și rolurile diferite ale celor două puteri: „I did not refer to the 
faith in the letters I sent to the Pope and I am not anxious to discuss it, for fear that I 
might touch upon matters that could give offense to you, Antonio, and because my 
duty is to attend to temporal affairs, for which I have received the blessing of my 
Metropolitan, not spiritual ones”1. 

Deși oficial cele două puteri funcționează separat, impresia pe care viața la 
curte i-o lasa trimisului papal este cu totul diferită: 
 

He wishes to be considered High Priest as well as Emperor, and in the splendor of his 
attire, his courtiers, and his other appurtenances he rivals the Pope and surpasses other 
kings. He has borrowed these trappings from the Greek Patriarchs and Emperors and it 
could be said that he has transferred to his own person the honor that is proper to pay to 
God alone. When seated on his throne he wears a tiara stiff with pearls and precious 
stones, and keeps several others by him, changing them to emphasize his wealth, a 
practice he claims to have inherited from the Byzantine Emperors. In his left hand he 
carries a crook or staff with large crystal balls, like knobs, attached to it. He is dressed in 
long robes, such as the Popes are accustomed to wearing when they solemnly proceed to 
Mass, and he wears rings set with huge stones on all his fingers. There is an ikon of the 
Savior to his right, and one of the Virgin Mary above his throne. Both wear white cloaks 

                                                 
1 Antonio Possevino, The Moscovia of Antonio Possevino, University Center for International Studies, 
University of Pittsburgh, 1977, p. 69. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

264 

and standing as they do on each side of the Prince with wings attached to their shoulders 
they look like royal bodyguards1. 

 
Relatările lui Possevino creează un tablou bine conturat al reprezentării 

raportului dintre puteri spre sfârșitul domniei lui Ivan. Restricția implicării în 
problemele spirituale este încă asumată oficial și este recunoscut rolul autonom al 
Bisericii în stat. În fapt, Ivan, în virtutea calității de suveran ales de Dumnezeu, își 
permite să își aroge drepturi ce nu-i aparțin și să ofere o imagine simbolică a 
statutului său mai aproape de divin, decât de oameni. El recunoaște autoritatea 
mitropolitului în probleme spirituale, dar cu aceeași ușurință se portretizează drept 
răspunzător doar înaintea lui Dumnezeu, și nu înaintea unei altor reprezentanți 
pământești ai divinului. 
 Observăm că în spațiul rus nu este dezvoltată o expresie juridică a simfoniei 
dintre puteri, cum se întâmplă în Imperiul Bizantin. Ideea conlucrării și respectului 
reciproc al celor două puteri apare mai ales ca pretext pentru a limita amestecul 
suveranului în problemele Bisericii. Simfonia se manifestă ca un fapt concret, nu ca 
aspect juridic. Ea este prezentă în formule oficiale și redată la nivel vizual pentru 
întreaga societate. Este posibil ca societatea moscovită să nu fi simțit nevoia unei 
legiferări a simfoniei tocmai pentru că ideea a fost preluată odată cu acceptarea 
creștinismului și privită ca un fapt de la sine înțeles, spre deosebire de bizantinii 
care în secolul al VI-lea încă mai negociau relația dintre stat și noua religie oficială. 
 
 
 5. Concluzii 
 
 Consolidarea puterii politice în secolele al XV-lea și al XVI-lea aduce în 
discuție și raportul pe care îl are cu puterea religioasă. Pentru a putea marca pe plan 
ideologic schimbările produse, precum fomarea viitorului stat rus în jurul cnezatului 
Moscovei sau obținerea independenței, sunt adaptate două concepte de origine 
bizantină care exprimă relațiile dintre microcosmosul uman și macrocosmosul divin. 
 Rolul statului în planul divin este exprimat prin traducerea conceptului de 
translatio imperii printr-o serie de povestiri care urmăresc firul profeției celor patru 
imperii și plasează Rusia la capătul acestui drum, ultimul stat înainte de a doua 
venire a lui Hristos. Povestirile devin cu atât mai interesante, cu cât originea lor nu 
pare a fi una direct legată de mediul ecleziastic. Prin stilul asemănător cronicilor 

                                                 
1 Ibidem, pp. 47-48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

265 

 

 

 

istorice, ele au rolul specific de a oferi puterii politice semnificațiile religioase 
necesare legitimării autorității și transferă aceste semnificații unor obiecte concrete, 
simboluri ale regalității deja cunoscute și folosite. Preocuparea pentru reflectarea 
întregului șir de transferuri ale puterii este demonstrată de referirile la întrega 
profeție, iar autorii folosesc chiar și texte catolice, precum Donația lui Constantin, 
pentru a oferi imaginea completă a istoriei care își găsește punctul ultim în spațiul 
rus.  
 După stabilirea locului Rusiei în istoria universală, următorul pas este legat 
de relația dintre mitropolit și suveran, respectiv dintre Biserică și stat. Pentru a evita 
amestecul puterilor este folosit conceptul bizantin de simfonie, care delimitează 
prerogativele puterilor și exemplifică modul de conlucrare al lor. Din cauza 
modificărilor raportului de putere real, mai ales în cea de-a doua parte a domniei lui 
Ivan cel Groaznic, este dificil de analizat modul în care simfonia s-a manifestat 
concret în relațiile dintre țar și mitropolit. Simfonia ideală a fost exprimată în 
ceremonii și texte, cu un rol mai mult de exemplu, decât de reflectare a unei stări de 
fapt. Este folosită mai ales de Biserică, ca un argument împotriva amestecului țarului 
în probleme religioase și pentru a-i aminti de smerenia datorată lui Hristos, deci și 
reprezentantului Său, mitropolitul. 
 Ceea ce face preluarea acestor concepte diferită de alte împrumuturi 
bizantine este faptul că ele nu au fost preluate în mod intenționat ca parte a 
ideologiei moscovite. Până la aceste utilizări ruse, translatio imperii si simfonia erau 
parte componentă a teologiei politice folosită în întreaga Europă și nu mai erau 
percepute a fi specific bizantine.  
 Forma pe care o au cele două concepte în interpretarea lor rusă este 
modelată de mediul ortodox în care sunt dezvoltate. Ideea de simfonie a pătruns în 
acest spațiu cel mai probabil odată cu aducerea codurilor de legi ecleziastice la Kiev, 
după creștinare. În schimb, translatio imperii este legat mai mult de moștenirea 
romană, păgână chiar, în ciuda transformării acestei idei în contextul adoptării 
creștinismului. După cum am văzut, nevoia de a legitima construcția unei noi 
capitale produce necesitatea de a transfera simboluri concrete, obiecte care să facă 
legătura cu Roma originală. Într-o primă fază, Imperiul Roman este cel care se 
transferă, abia ulterior acest fapt deja întâmplat este explicat în cheie creștină, prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LI, nr.4 
 
 

  

266 

profeția celor patru imperii. Ca o viitoare temă de cercetare, ar fi interesant de văzut 
dacă în spațiul rus erau cunoscute aceste transferuri concrete de la Roma spre 
Constantinopol și dacă astfel de informații ar fi putut influența povestiriile care 
leagă Moscova de moștenirea romană. 
 
 
 

Bibliografie 
 
 

Surse primare: 
Dmitrieva, Rufina Petrovna, Skazanie o kniaz’iah Vladimirskih, Izdatel’stvo Akademii Nauk 

SSSR, Moscova, Leningrad, 1955 
Possevino, Antonio, The Moscovia of Antonio Possevino, University Center for International 

Studies, University of Pittsburgh, 1977 
Povesti’ o Novgordskom belom klobuke, http://www.portal-slovo.ru/history/39514.php, 

accesat 24.08.2015 
PSRL, vol. 15, partea 1, Sankt-Petersburg, 1904 
Skazanie o Vavilone, Podgotovka teksta, perevod i kommentarii N.F. Droblenkovoi, 

http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4973 accesat 26.06.2015 
Stoglav, Tipografia gubernskago pravlenia, Kazan, 1862 

 
Surse secundare: 
Bassett, Sarah, The Urban Image of Late Antique Constantinople, Cambridge University Press, 

Cambridge, 2004 
Brenk, Beat, Spolia from Constantine to Charlemagne: Aesthetics versus Ideology, „Dumbarton 

Oaks Papers”, vol. 41, Studies on Art and Archeology in Honor of Ernst Kitzinger on His Seventy-Fifth 
Birthday, 1987 

LeGoff, Jacques, La civilization de l’Occident médiéval, Flammarion, Paris, 2008 
Grig, Lucy, și Kelly, Gavin, Two Romes. Rome and Constantinople in Late Antiquity, Oxford 

University Press, Oxford, New York, 2012 
Leuştean, Lucian N., The concept of symphonia in contemporary European Orthodoxy, 

„International Journal for the Study of the Christian Church”, vol. 11, nr. 2-3, 2011 
McGuckin, John Anthony, The Orthodox Church. An Introduction to its History, Doctrine, and 

Spiritual Culture, Blackwell, Malden-Oxford, 2008 
Nicol, D.M., Byzantine political thought, în The Cambridge History of Medieval Political Thought 

c.350-c.1450, J.H. Burns (ed.), Cambridge University Press, Cambridge, 2007 
Rozov, N.N., Povesti’ o Novgordskom belom klobuke kak pamiatnik obșcerusskoi publițistiki XV 

veka, „Trudî Otdela Drevnerusskoi Literaturî”, vol. 9,  Akademia Nauk SSSR, Moscova, 1953 
Runciman, Steven, Teocrația bizantină, Nemira, București, 2012 
Skripil’, M.O., Skazanie o Vavilone grade, „Trudî Otdela Drevnerusskoi Literaturî”, vol. 9,  

Akademia Nauk SSSR, Moscova, 1953 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LI, nr.4 
 
 

 

 

 

267 

 

 

 

Toumanoff , Cyril, Moscow the Third Rome Genesis and Significance of a Politico Religious Idea, 
„Catholic Historical Review”, vol. 40, nr. 4, Jan., 1955 

Uspenski, Boris, Țar’ i patriarh. Harizma vlasti v Rossii (Vizantinskaia model’ i ee russkoe 
pereomsmîslenie), Șkola „Iazîki russkoi kul’turî”, Moscova, 1997 

Vassiliadis, Petros „Orthodox Christianity”, In God’s Rule. The Politics of World Religions, ed. J. 
Neusner. Washington, DC: Georgetown University Press, 2003 

Wieczynski, Joseph L., The Donation of Constantine in Medieval Russia, „The Catholic Historical 
Review”, vol. 55, no. 2, Jul., 1969 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:44 UTC)
BDD-A27239 © 2015 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

