
                                                                                                                  
 
 

SEMNIFICAŢIA NUMELUI ÎN CONSTRUIREA IDENTITĂŢII 
ÎN SONG OF SOLOMON DE TONI MORRISON 

 
 

Andreea SMEDESCU  
         
 
 
            The identity of a person assumes a complex phenomenon, inculcating variegated aspects 
and meanings. The article is centered upon the investing of a person with a denomination. To bestow 
a name to a subject is to recognize the subject’s existence, and also its spatial and temporal dynamic. 
The name functions as a social pre-identity. The self interacts with the other, who no longer is an 
abstract figure, but becomes a recognizable referent. In Toni Morrison’s Song of Solomon, the name 
helps to form a character’s identity, investing it symbolically. The main character, Milkman, gets his 
true name as a result of a set of events, which outlines the idea that man is the result of social actions, 
and of hereditary factors. 
         The article stresses the careful process employed by the writer in selecting the name of the 
characters, in order to cast a light upon their personality, and most of all to create an ideological 
subtext. Each character becomes an idea, a concept. Milkman symbolizes the oedipal complex, 
ventured in an attempt of escaping the parental figure. Song of Solomon, although considered a novel 
obsessed with names (Duvall, 90), symbolizes an obelisk aspiring to reach the symbolic existential 
horizon, because in the end a human life is a symbol of spiritual trials, of returning to myth and 
origins, but mostly of Icaric flight when human assumes his destiny to conquer his own supremacy. 
 

Keywords: name, identity, representation, archetype, symbol 
          

 
       Identitatea unei persoane presupune un fenomen complex, încorporând 
varii faţete şi semnificaţii. Articolul se axează pe procesul investirii unei persoane 
cu o denumire. A atribui un nume înseamnă a recunoaşte că subiectul numit există 
şi se deplasează pe coordonatele spaţio-temporale. Numele acţionează ca un 
antemergător social. Omul interacţionează cu celălalt, care nu mai este o figură 
abstractă, devenind un referent recognoscibil. La Toni Morrison, numele ajută la 
construirea identităţii personajului, investindu-l simbolic. Personajul principal, 
Milkman, îşi primeşte adevăratul nume printr-un concurs de împrejurări, 
conturând ideea că omul este rezultatul acţiunilor sociale şi al factorilor ereditari.  
           Articolul îşi propune să sublinieze felul în care scriitorul îşi alege judicios 
numele personajelor pentru a le contura personalitatea, dar mai ales pentru a crea 
un subtext ideologic. Fiecare personaj devine o idee, un concept. Spre exemplu, 
dacă ne raportăm la o figură geometrică, precum triunghiul, observăm că numele 
obiectului încapsulează trăsăturile care redau esența corpului în cauză. Când este 
vorba despre geometria sacră a literaturii, fiecare personaj încetează să fie o 
influență literară statică. Actul numirii facilitează asumarea discursului ideologic 
prin care personajul reflectă concepția umanistă a autorului despre lume și viață. 
Cu toate acestea, structuralismul respinge determinismul ideologic. David Lodge în 
The Art of Fiction, subliniază caracterul arbitrariu al semnului. Însă în plan literar, 
semnul este generatorul de energii simbolice, mitologice, ontologice, și nu în 
ultimul rând, semnul devine forma prin care Ideea se manifestă ideologic. Acest 
fenomen se remarcă vizibil în Song of Solomon, unde fiecare personaj are un nume 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

165 

 

 

 

 

cu încărcătură simbolică.1 Milkman semnifică complexul oedipal, în căutarea 
eliberării de sub figura parentală. Guitar, fratele spiritual al lui Milkman şi cel care 
îl va ucide în final, întăreşte viziunea hobbsiană după care homo hominis lupus 
(omul este lup pentru om).2 Dar figura feminină care se reliefează puternic în Song 
of Solomon este Pilate, cea care îşi poartă numele prins într-un cercel în formă de 
cufăr, ca şi când numele ar fi un Animus, un spirit cu puteri nebănuite şi de 
neînţeles.  
           Silviu Angelescu defineşte personajul literar în termenii portretului, 
urmărind conturarea unor repere de ordin fizic, psihologic, etic, şi axiologic.3 
Depăşind stadiul de „portrete literare”, personajele lui Morrison se raportează la 
un model arhetipal. Prin critică arhetipală, personajele sunt subordonate modelului 
primordial, numele devenind anticamera unei Identităţi Arhetipale. Northrop Frye 
defineşte arhetipul drept liant de legătură între o realitate anterioară şi o realitate 
prezentă, în vederea iluminării experienţei literare individuale.4  Deşi Solomon este 
„simbolul heraldic”5, fiecare personaj reconstituie câte o imagine universală. 
Milkman este arhetipul Orfanului, văduvit de acţiunea pozitivă a mamei. Fiul lui 
Macon Dead,6 Milkman este înstrăinat de mamă, tatăl dorind să-l ţină departe de 
femeia bănuită de legături incestuoase cu propriul părinte. Însuşi Macon Dead, 
începând cu primul Macon care şi-a transmis numele tuturor descendenţilor pe 
linie masculină, este arhetipul Părintelui Primordial. Guitar devine arhetipul 
Judecătorului, cel care ţine în mâinile sale balanţa adevărului şi echilibrează 
bilanţul morţii. La rândul ei, Hagar, femeia iubită şi abandonată de Milkman, este 
arhetipul Rătăcitoarei; ea fiind cea care se pierde în labirintul oraşului, seară de 
seară, căutând să suprime fiinţa lui Milkman. Precum am observat, numele face 
trimiteri la referinţe arhetipale, dar pentru a analiza în profunzime identitatea unui 
personaj, articolul utilizează imagologia. Felul în care personajul se vede pe sine 
sau cum este perceput de ceilalţi este edificator pentru eşafodajul ontologic. Joep 
Leerssen foloseşte termenul de „imagine” în sensul reprezentării mentale a 
celuilalt, care pare să fie determinat de anumite atribute specifice.7 Desigur, 
Leerssen are în vedere grupurile sociale care pot fi caracterizate colectiv și cu care 
un individ se identifică. Identitatea socială, imaginea unui personaj în cadrul 
societății fictive este marcată de aceeași încărcătură psihologică și socio-culturală 

                                                 
1 David Lodge, The Art of Fiction, Viking Penguin, New York, 1992, p. 36. 
2 Idee dezvoltată de Thomas Hobbes. Vezi şi Constantin Smedescu, Continentele filosofiei, Editura 
Hoffman, Caracal, 2013, p.46-47. 
3 Silviu Angelescu, Portretul lterar, Editura Univers, Bucureşti, 1985, p.21. 
4 Northrop Frye, Anatomia criticii, Univers, Bucureşti, 1972, p.122. 
5 Frye defineşte „simbolul heraldic” drept „imaginea emblematică centrală”, ibid., p. 112. 
6 În lb. engleză, dead înseamnă „mort”.  
7 Joep Leerssen, Imagology. History and Method, Rodopi, Amsterdam, 2002, p.4. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

166 

 

 

 

 

ca și în cadrul grupului social din care o persoană reală face parte. Numele devine o 
imagine de tip semn a personajului. Lui Milkman  îi este conferit acest apelativ de 
către Freddy, omul de serviciu al cartierului. Până atunci el era Macon Dead, fiul lui 
Macon Dead Senior. Este suficient ca Freddy să surprindă scena în care Ruth îşi 
alăpta fiul, deşi trecuse de vârsta alăptării, pentru ca Macon Dead Junior să devină 
Milkman: „A milkman. That’s what you got there, Miss Rufie. A natural milkman if 
ever I seen one. Look out, womens. Here he come!”1 Deşi Milkman nu prezintă nicio 
asemănare cu un lăptar autentic pe care îl putem vedea comercializând produse 
lactate, personajul este plasat într-un context situaţional care îi conferă o legătură 
aparte cu laptele matern. Ca o investire ritualică, hetero-imaginea lui Milkman 
apare mintal în urma proiectării optice a scenei alăptării. David Lodge definește 
conceptul de surname, i.e. numele propriu, ca fiind arbitrar, însă același autor ne 
atrage atenția că, atunci când este vorba de ficțiune, ”names are never neutral. They 
always signify.”2 
          La Confucius există un adevărat ritual al renumirii, al stabilirii unei reale 
corespondenţe între persoană şi identitatea sa. Se pune accent pe „corectarea 
numelui”, din considerentul că numele trebuie să redea esenţa celui denumit. În 
romanul Song of Solomon, ritualul renumirii nu reprezintă un eveniment obişnuit. 
El survine ca instanţă purificatoare în urma unei tragedii. Spre exemplu, Pilate ca și 
avatarul său biblic, curmă indirect o viață, mama ei jertfindu-se pentru a-i da 
naștere. Momentul este marcat prin actul nominal, când viața opune morții taina 
investirii ontologice. Prin alegerea unui nume, se marchează trecerea pragului non-
existenței. Fără nume, nu poate exista nimic, deoarece lipsește realitatea la care 
semnul să facă trimitere. Astfel, Pilate îşi primeşte numele la moartea mamei, fiind 
numită după cel ce l-a ucis pe Isus, însă pe parcursul romanului ea îşi corectează 
numele ca fiind cea care oferă adăpost şi echilibru. Guitar îşi primeşte numele 
pentru a compensa o lipsă. Neputând avea o chitară, a primit în schimb numele 
obiectului râvnit. Dacă îl analizăm în termeni freudieni, Guitar este exemplul 
„melancoliei rasiale” care, în viziunea lui Freud, oferă un „un model teoretic de 
identitate.”3 Privat de instrumentul muzical după care tânjește, Guitar încearcă să 
contracareze efectul „pierderii” printr-o apropiere simbolică. Freud definește 
conceptul de loss (pierdere) prin exclusion (excludere)4, ceea ce înseamnă că Guitar 
evită excluderea printr-o autoincludere nominală. Corectarea numelui, în cazul lui, 

                                                 
1 Toni Morrison, Song of Solomon, Random House, Inc., New York, 2004, p. 36. În traducere proprie: 
„Un lăptar. Iată ce aveţi acolo, doamnă Rufie. Un lăptar înnăscut, dacă vreodată am văzut unul. Păziţi-
vă, doamnelor. Uitaţi-l că vine!” 
2 Lodge, p. 37. În traducere proprie, „nici un nume nu este neutru. Ele întotdeauna au o semnificație.” 
3 Anne Anling Cheng, The Melancholy of Race – Psychoanalysis, Assimilation and Hidden Grief, Oxford 
University Press, New York, 2001, p. XI. 
4 Idem, p. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

167 

 

 

 

 

aduce și corectarea poziției sociale. Lipsa este suplinită, iar personajul intră în 
posesie, deține; verbul a avea stând la baza aristotelicului zoon politikon. Hagar, cea 
numită după slujnica Sarei din Biblie, îşi primeşte adevăratul nume în ziua 
înmormântării, când Pilate o botează spiritual drept cea mai iubită fiinţă de pe 
pământ, nu de către inima lui Milkman, ci de către inima ei încăpătoare. Wahneema 
Lubiano pune renumirea lui Hagar în conexiune cu oamenii1, fiindcă cea alungată în 
pustiu se reîntoarce în sânul comunităţii prin moarte.   
            Identitatea se asociază cu numele, fie că este vorba de corectarea numelui 
pentru a surprinde esenţa, fie că se accentuează agenţia unei persoane în aplicarea 
terminologiei nominale. Lubiano oferă exemplul lui Guitar care utilizează numele 
de Dead cu o intonaţie specifică, astfel încât Dead ajunge să sune interesant.2 
Rostind numele Dead, Guitar nu face altceva decât să prefigureze destinul său de 
vânător, când muzica existenţei sale va răsuna violent. Alăturându-se societăţii 
secrete The Seven Days,3 Guitar va continua jocul vânătorii început în copilărie, 
numai că, de data aceasta, prada este Omul Alb. De fiecare dată când un negru este 
ucis de către un alb, iar justiţia nu face nimic să pedepsească vinovatul, un membru 
al societăţii The Seven Days ucide în aceeaşi manieră o victimă aleasă aleatoriu, 
pentru a echilibra balanţa. Raţiunea acestui act vindicativ porneşte de la premisa că 
„every death is the death of five to seven generations.”4 
             Dacă suprimarea unei fiinţe umane are repercusiuni atât de mari, 
suprimarea esenţei ontologice înseamnă pierderea individualităţii. Tocmai de 
aceea, corectarea numelui recuperează statutul arhetipal. Arhetipul Părintelui 
porneşte de la primul Solomon, cel după care este numit romanul. Aplicând 
psihanaliza Lacaniană, Marianne Hirsch vede în noţiunea de „părinte” Cuvântul 
primordial, patronimul, logosul suprem.5 Încă din epitaf („The fathers may soar⁄ 
And the children may know their names”6), se conturează temele centrale7, printre 
care şi cea a numirii. Ca şi Solomon din Biblie, dar prin prismă parentală, primul 
Solomon al lui Morrison a avut mai mulţi copii, şi cel mai mult a iubit-o pe Ryna, cea 
care i-l va dărui pe Jake, fiul pe care a dorit să-l ia înapoi cu el în Africa şi pe care, cu 

                                                 
1 Wahneema Lubiano, „The Postmodernist Rag: Political Identity and the Vernacular in Song of 
Solomon” în Smith, Valerie, ed. New Essays on Song of Solomon, Cambridge University Press, United 
States of America, 1995, p.103. 
2 Ibid., p.108. 
3 În lb. engleză: „Cele Şapte Zile”. 
4 Morrison, p. 259. În traducere proprie: „fiecare moarte este moartea a cinci până la şapte generaţii”. 
5 Marianne Hirsch, „Knowing Their Names: Toni Morrison’s Song of Solomon” în Smith, Valerie, p.84. 
6 Morrison, p. 10. În traducere proprie : „Părinţilor li se îngăduie să se avânte în zbor, iar copiilor li se 
îngăduie să-şi cunoască numele”. Am accentuat aspectul modal al lui may, indicând permisiunea, 
deoarece Solomon a „zburat” numai după ce a fost eliberat din sclavie. 
7 Hirsch,p. 7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

168 

 

 

 

 

toate acestea, îl lasă în urmă. În Biblie, Cântările lui Solomon simbolizează idealul 
erosian.1 La Toni Morrison, cântecul reprezintă recunoaşterea moştenirii 
arhetipale. Milkman îşi află originea identităţii pe drumul către recuperarea 
moştenirii părintelui său. Ajuns în Shalimar2, Milkman aude un grup de copii 
cântând despre Jay (Jake), fiul lăsat în urmă de Solomon. Scena este epifanică, 
Milkman înţelegând că de fapt Jake este acelaşi sclav eliberat care, ducându-se să se 
înregistreze la Biroul de Sclavi Eliberaţi, este înregistrat de un Yankeu beat sub 
numele de Macon Dead. Întrebat fiind unde s-a născut, Jake spune Macon, 
recunoscând că tatăl său este dead (mort). Yankeul notează toate informaţiile, dar 
în spaţiile greşite. Corectarea numelui în cazul lui Jake are o forţă implacabilă, pe 
care doar soţia sa Sing, o va recunoaşte când va insista ca Jake să-şi păstreze 
numele nou deoarece „would wipe out the past. Wipe it all out.”3 
           Alături de Arhetipul Părintelui găsim Arhetipul Orfanului. Primul orfan este 
Macon Dead, copilul lui Jake, rebotezat Macon Dead. Atât Macon, cât şi sora sa 
Pilate, îşi primesc numele în circumstanţe neobişnuite. Asupra lui Macon Dead este 
distribuită responsabilitatea patriarhală, în timp ce asupra lui Pilate acţionează 
hazardul. Jake, neştiind să citească, alege întâmplător numele din Biblie, iar când 
moaşa Circe îl atenţionează că îi dă copilului numele celui care l-a ucis pe Isus, 
primul Macon Dead refuză să vadă în numele Pilate un stigmat, ci oglindirea 
metaforei unui „riverboat pilot.”4 Viziunea primului Macon Dead nu este 
împărtăşită şi de fiul său, Macon Dead II, care şi-ar fi dorit să primească „a name 
given to him at birth with love and seriousness. A name that was not a joke, nor a 
disguise, nor a brand name.”5 Macon Dead II rămâne orfan după ce tatăl îi este ucis, 
dar fiul său, Macon Dead III sau Milkman, rămâne orfan după ce părintele său îl 
îndepărtează de mamă, de propria familie, aruncându-l într-un labirint al 
întrebărilor şi răspunsurilor.  
           Pilate conturează Arhetipul Creatorului. Ea îşi ia în stăpânire destinul încă 
din momentul în care îşi prinde numele la ureche, într-un cercel, şi, într-adevăr, va 
reuşi să corecteze semnificaţia numelui de „ucigător de Christos”, conturându-şi o 
nouă identitate. Lubiano subliniază felul în care Pilate reuşeşte să se dezică de 
biblicul Pilat,6 afirmându-se ca o nouă Alma Mater protectoare. Dacă la începutul 
romanului, Pilate încearcă să-şi protejeze identitatea şi semnificaţia mistică a 
propriului nume, pe măsură ce evoluează firul epic, personajul îşi redescoperă 

                                                 
1 Arnold Fruthtenbaum, A Study of the Song of Solomon, Ariel Ministries, eBook, 2010, p. 2. 
2 O altă versiune a numelui Solomon. 
3 Morrison, p. 100. În traducere proprie: „va şterge trecutul. Îl va şterge definitiv.” 
4 Ibid., p. 42-43. În traducere proprie: „pilot de râu”.  
5 Ibid., p. 41. În traducere proprie: „ Un nume primit la naştere cu dragoste şi seriozitate. Un nume 
care să nu fie o glumă, nici o deghizare, şi nici o etichetă.” 
6 Lubiano, p. 108. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

169 

 

 

 

 

feminitatea. Pilate înseamnă mai mult decât un nume. Personajul este, mai întâi de 
toate, fiică, soră, mamă şi bunică. În calitate de fiică, Pilate păzeşte cu sfinţenie 
amintirea tatălui, comunicând spiritual cu sufletul lui Macon Dead I. În calitate de 
soră, îl împiedică pe Macon Dead II să comită o crimă de sânge şi să-şi ucidă 
propriul prunc nenăscut. Dar cel mai mult, acţiunea sa protectoare se îndreaptă 
asupra fiicei şi nepoatei, pe care încearcă să le salveze de influenţa negativă a 
principiului masculin. Cu toate acestea, nepoata sfârşeşte tragic. Hagar nu-şi 
împlineşte niciodată destinul de femeie. De la început, Toni Morrison aruncă 
asupra lui Hagar lumina enigmei feminine, însă tainele sufletului personajului 
rămân ascunse într-un etern mit al copilăriei.  Asemenea lui Pilate, Hagar suferă o 
metamorfoză constantă, însă identitatea sa emoţională stagnează. Iubirea pe care o 
simte pentru Milkman are violenţa unui capriciu al copilăriei, iar statutul de 
femeie-copil este definitiv canonizat de Pilate. „Copilul iubit” se va stinge din viaţă, 
iar Pilate rămâne mai departe pe pământ să împlinească ultima misiune, şi anume, 
conducerea sufletului ultimului Macon Dead către tărâmul spiritual al strămoşilor. 
Dacă la început şi Hagar se încadrează în Arhetipul Orfanului, cititorul neaflând 
niciodată cine îi este tatăl biologic, pe parcurs evoluează înspre statutul 
Rătăcitoarei. Precum Hagar din Biblie, nepoata lui Pilate este alungată în pustiul 
pierderii raţiunii de către Milkman, nerevenind decât prin moarte la statutul de 
„copil iubit”. În Guitar, Arhetipul Vânătorului şi Judecătorului se împletesc ca două 
punţi de legătură în construirea identităţii. Însă corectarea numelui în cazul 
acestuia revelă o esenţă antitetică. Deşi Guitar îl vânează şi judecă pe asupritorul 
rasei negre, viaţa lui nu înseamnă ură, ci dragoste: „My whole life is love.”1 În 
definitiv, Guitar îşi iubeşte şi apără originile, numele neavând semnificaţie pentru 
el. Se poate numi Guitar sau The Sunday Man (Omul Duminică, cel care acţionează 
când o victimă este ucisă într-o zi de duminică), nu are importanţă. În definitiv, 
„niggers get their names the way they get everything else – the best way they can.”2 
           Asupra semnificaţiei numelor reflectă şi Milkman, când ajunge în 
Shalimar3. Astfel, oamenii îşi primesc numele în funcţie de obiectul după care au 
tânjit atât de mult (cum e cazul lui Guitar), în funcţie de caracterul lor (cum este 
cazul lui Hagar), în funcţie de evenimente (cum este cazul lui Jake), în funcţie de 
greşelile săvârşite de generaţiile anterioare (cum este cazul lui Pilate). Însă 
adevărul central este că numele „bore witness.”4 Identitatea unui personaj, fie 
arhetipală, fie socială sau literară mărturiseşte că imaginea unui om este conturată 

                                                 
1 Morrison, p. 267. În traducere proprie: „Întreaga mea viaţă înseamnă dragoste.” 
2 Ibid., p. 155. În traducere proprie: „Negrii îşi primesc numele aşa cum primesc orice altceva – aşa 
cum pot mai bine.” 
3 Ibid., p. 533. 
4 Ibid., p. 533. În traducere proprie: „numele poartă mărturie.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

170 

 

 

 

 

prin două prisme, felul în care el se percepe pe sine şi felul în care îl percepe 
alteritatea.1 
            Imagologia permite o adevărată introspecţie în procesul perceperii sinelui, 
marcând momentul conştiinţei individuale, dar şi momentul conștiinței colective. 
În romanul Song of Solomon, personajele se disting prin modul în care se ivesc din 
zonele marginalului şi îşi iau în stăpânire propriul destin. Percepția despre sine a 
lui Macon Dead II este cea a unui om de culoare care a supravieţuit în universul 
haotic al omului alb. În ciuda faptului că este fiul unui fost sclav eliberat, reuşeşte 
să strângă o avere considerabilă din închirierea caselor. Pentru Macon Dead II, 
banul funcţionează ca un bilet de liberă trecere înspre arealul cetăţenilor 
respectabili. La polul opus se află percepția celorlalţi despre Macon, acesta fiind 
considerat de comunitatea în care trăieşte drept o fiinţă avară, uneori violentă şi 
fără scrupule. Cu toate acestea fiul său, Milkman, nu-i seamănă. Într-adevăr, tânărul 
are înclinaţii frivole şi este dornic de bunăstare materială, dar nu face din ban zeul 
suprem. Milkman tânjeşte să evolueze, să ajungă la cunoaşterea de sine şi să-şi 
găsească adevăratul drum în viaţă. Un adevărat supravieţuitor, Milkman încă din 
pântecul mamei, rezistă în faţa încercărilor tatălui de a o face pe Ruth să piardă 
sarcina. Nu se lasă ucis nici de Hagar, nici de comunitatea de negri din Shalimar, 
care îl dispreţuieşte pentru bunăstarea materială afişată. Singurul în braţele căruia 
i se abandonează este Guitar, însă saltul lui Milkman în prăpastie, în braţele fratelui 
spiritual, reeditează zborul icaric.  
 

You want my life?” Milkman was not shouting now. „You need it? Here.” Without wiping 
away the tears, taking a deep breath, or even bending his knees – he leaped. As fleet and 
bright as a lodestar, he wheeled toward Guitar and it did not matter which one of them 
would give up his ghost in the killing arms of his brother. For now he knew what 
Shalimar knew: If you surrendered to the air, you could ride it.2 

 
              Până în momentul final al existenţei sale, percepția de sine a lui Milkman 
este confuză, opacă. Identitatea tânărului se întrevede doar în penumbra căutării 
sinelui. Însă numai zborul, saltul în prăpastie, eliberarea de materie îi aduce lui 
Milkman adevărata auto-imagine, şi anume imaginea unei fiinţe libere, cu o voinţă 
suficient de puternică, încât să-şi accepte şi să-şi primească destinul. Saltul 

                                                 
1 Leerssen analizează categoriile de imagini care-l vizează pe celălalt (hetero-imaginea) şi imaginile 
care vizează sinele („auto-imaginea). Imagology: 27. 
2 Morrison, p. 544. În traducere proprie: „Îmi vrei viaţa?” Milkman nu mai striga acum. „Ai nevoie de 
ea? Poftim.” Fără să-şi şteargă lacrimile, fără să ia o gură puternică de aer sau măcar să-şi îndoaie 
genunchii – a sărit. La fel de statuar şi de strălucitor precum o Stea a Nordului, şi-a răsucit trupul 
înspre Guitar, încetând să mai conteze care dintre ei îşi va preda sufletul în braţele ucigătoare ale 
fratelui său. Pentru că acum el a înţeles ceea ce a cunoscut şi Shalimar: Dacă te predai aerului, îl poţi 
stăpâni.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

171 

 

 

 

 

presupune adevărata investire ontologică. Harold Bloom consideră că în acest 
moment lui Milkman i se corectează falsul nume de „Dead”, fiindu-i conferit numele 
real, ancestral, de Solomon.1 
              Felul în care ceilalți îl percep pe Milkman evoluează o dată cu percepția de 
sine a personajului. Ruth, mama sa, îl vede ca pe un subterfugiu afectiv, pe când 
Macon încearcă să-şi modeleze fiul după propriul tipar. Surorile îl dispreţuiesc, 
văzând în propriul frate doar filfizonul care încearcă să-şi impună regulile proprii. 
Doar Hagar îl percepe ca pe întregul univers, văzând în Milkman totalitatea 
aspiraţiilor ei feminine. Guitar se raportează la el ca la un frate, şi tot ca un frate va 
retrăi destinul lui Cain. De către Freddy, este văzut drept o fiinţă sortită lascivităţii, 
iar, de comunitatea din Shalimar, drept o insultă adusă adevăratului negru, cel care 
este legat de pământ şi nu de bunurile materiale. Singura care vede în Milkman 
forţa lui Solomon şi potenţialul zborului este Pilate, cea care îi transmite mai 
departe cântecul originilor.  
              În opinia lui Trudier Harris, Milkman a apărut în urma intenţiei lui Toni 
Morrison de a crea o figură eroică nu prin calităţi excepţionale de caracter sau fizic, 
ci prin acţiuni duale, uneori conflictuale, dar care să contureze o personalitate plină 
de ascunzişuri şi profunzimi.2 Tot astfel Hagar dezvoltă trăsături eroice, 
evidenţiindu-se drept o figură tragică, un fel de Didonă părăsită de un Enea 
necredincios. Imaginea de sine a fetei se singularizează, aceasta recunoscând că nu 
este precum celelalte femei, presimţind în ea răsunetul unor ecouri nebănuite. Mai 
mare ca vârstă decât Milkman, Hagar se plasează la început pe un plan superior, 
coborând însă tot mai mult, pe măsură ce experienţa de viaţă a lui Milkman se 
îmbogăţeşte. Nefiind iubită niciodată autentic, Hagar este pentru Milkman doar o 
forţă declanşatoare de energie erotică, iar când vitalismul legăturii dintre ei 
secătuieşte, Hagar devine pentru Milkman doar o frunză uscată dintr-un ram ale 
cărui celule, cândva, erau pline cu vinul pasiunii. Climaxul căderii lui Hagar survine 
în momentul în care hetero-imaginea sa capătă o valenţă negativă. Fata devine 
Arhetipul Nebunului, a Rătăcitorului, alunecând pe panta abruptă a decăderii 
spirituale. Pentru Hagar nu mai există salvare, Morrison dorind să sublinieze că 
cedarea raţiunii în faţa iubirii adânceşte fiinţa umană în animalitate. Doar zeii au 
dreptul la o dragoste totală, iar dorinţa omului de a se împlini într-o iubire pură nu 
conduce decât la pedepsirea actului de hybris erotic.  
            Guitar este un personaj complex şi, totuşi, la început, mult mai lucid decât 
Milkman. Percepția de sine este clar punctată. Guitar se vede pe sine ca un membru 
al colectivului de culoare, identitatea sa necăpătând substanţă decât în relaţie cu 

                                                 
1 Harold Bloom, ed., Toni Morrison’s Song of Solomon, Bloom’s Literary Criticism, Infobase Publishing, 
2009, p. 4 
2 Trudier Harris, „Milkman Dead: An Anti-Classical Hero” în Bloom, p. 8 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

172 

 

 

 

 

ceilalţi. Ca şi instrumentul muzical căruia îi poartă numele, Guitar este atent la 
fluxul istoric, cântecul său neputând fi activat decât de dinamica evenimentelor 
declanşate de alteritate. Simbolic vorbind, personajul se comportă ca o armă 
ontologică, pe care rasa albă o încarcă şi o declanşează înspre societate. Cu toate 
acestea hetero-imaginea se reflectă puternic doar în percepţia ontologică a lui 
Milkman. Pentru acesta, Guitar se desprinde din anonimat, nefiind doar un frate, ci 
şi un alter-ego. De fiecare dată când Milkman este tulburat de căutarea unui 
răspuns cu privire la originile sale, Guitar apare ca un deus-ex-machina, oferindu-i 
tovărăşia necesară liniştii sufletului.  
            Personajul pivot al romanului rămâne, în schimb, Pilate. Marianne Hirsch 
subliniază percepţia primului Macon Dead asupra copilei sale. Numele ales din 
Biblie evocă nu numai un pilot de râu care-şi conduce barca în siguranţă la mal, dar 
şi un arbore falnic care-şi coboară crengile protector. Deşi Circe, moaşa cu nume de 
vrăjitoare mitologică, îl avertizează că îşi numeşte fata cu numele celui care l-a ucis 
pe Iisus, Macon Dead nu vede în propria fiică un ucigaş, ci un dar protector primit 
în schimbul vieţii soţiei sale.1 
            Pilate creşte în ecoul strămoşilor, purtându-şi superstiţiile şi eresurile ca pe 
o moştenire legitimă. Percepția de sine se reflectă în iubirea de ceilalţi, în puterea 
sa vindecătoare şi aducătoare de echilibru. Reuşeşte să-l salveze pe Milkman pe 
când acesta era în pântec, dar eşuează în ceea ce o priveşte pe Hagar. Odată cu 
moartea nepoatei iubite, rolul lui Pilate se estompează, revenind însă la final, când, 
ucisă de Guitar, îi lasă mai departe moştenire lui Milkman cântecul eliberării prin 
zbor. Deşi Pilate este percepută negativ de către ceilalţi, propriul frate 
considerând-o sălbatică şi murdară, dar mai ales trădătoare, datorită 
neînţelegerilor din trecut, Pilate dezminte toate aceste consideraţii. Primitivismul 
cu care trăieşte, fără să se bucure de beneficiile civilizaţiei, fără să aibă gaz sau 
electricitate, îi conferă femeii un statut aparte. Ea este nobilul sălbatic, extensia 
moaşei Circe, cea care trăieşte în conformitate cu legile naturii. Singurul care îi 
surprinde esenţa este Milkman, pentru el Pilate reprezentând misterul existenţial 
care apare precum nufărul din noroiul prejudecăţilor, fără să se murdărească, 
păstrându-şi imaculată puritatea originilor.  
            Analizând personajele literare, Ton Hoenselaars se reîntoarce la antici 
subliniind schematizarea aristotelică2. Astfel Aristotel lucrează cu vectori de vârstă, 
gen, şi nu în ultimul rând, vectori sociali. Personajele lui Morrison par să fie în afara 
timpului. Încă de la naştere, Milkman are un suflet ancestral, supravieţuind în 
detrimentul propriului părinte. Până şi genul lui se ascunde sub o mască, Milkman 
fiind deasupra categoriilor masculinului sau femininului. El primeşte statut 

                                                 
1 Hirsch, p. 85. 
2 Imagology: 28. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

173 

 

 

 

 

metaforic, fiind însuşi cântecul lui Solomon care aşteaptă, latent, iniţierea zborului. 
Din punct de vedere social, Milkman este un însingurat, un încarcerat în propria 
fiinţă, deosebindu-se de Pilate pe care o vedem evoluând numai în conexiune cu 
ceilalţi. Umanitatea înseamnă pentru Pilate iubire, acest lucru fiind puternic 
evidenţiat în clipa morţii, când femeia îi mărturiseşte lui Milkman regretul de a nu 
fi trăit mai mult, nu pentru a se bucura de viaţă, ci pentru a întâlni cât mai mulţi 
oameni pe care să-i iubească. Astfel Pilate şi Guitar formează o pereche a 
contrariilor. Dacă Guitar, simbol al principiului masculin negativ, îşi fundamentează 
existenţa pe iubire, dar îşi manifestă iubirea de oameni, devenind un autentic Înger 
al Morţii; Pilate trăieşte pentru a iubi şi pentru a prelungi viaţa celuilalt. Pilate se 
sustrage şi ea vârstei, fiind încă din pruncie o copilă cu o voinţă de om matur. Dar 
Pilate, ca  şi Hagar, îşi găseşte locul în categoria femininului. Evoluţia identităţii lui 
Guitar se deosebeşte de a lui Milkman. Vectorul vârstei fragede îl plasează pe 
Milkman pe axa celor care luptă pentru viaţă, spre deosebire de Guitar care, prin 
vânătoare, suprimă viaţa. Dar la fel ca şi Milkman, Guitar se sustrage socialului. Un 
paradox, dacă ne gândim că Guitar operează cu socialul, însă Guitar vede oamenii 
ca pe nişte cifre, simboluri de culoare. Umanitatea este redusă la alb şi la negru, dar 
cu polaritate inversată. Albul reprezintă tot ceea ce înseamnă rău şi care se opune 
existenţei, pe când negrul redă ideea de bine, de viaţă care trebuie păstrată. 
Această dihotomie alb-negru evidențiază felul în care polaritatea fiecărui element 
poate fi inversată, astfel încât noțiunea de rasă devine ”a public fiction (…) a kind of 
social currency.”1 Percepția comercializează imprimarea imaginii, însă turnarea 
tiparului ideatic urmărește un canon fictiv, sau, mai bine zis, subiectiv. Polaritatea 
se inversează în funcție de subiectivismul personajului care se raportează empiric 
la o realitate. În cazul lui Guitar, experiența cu Omul Alb a fost dureroasă, iar gradul 
de subiectivitate este ridicat. Empiricul redă negativismul agenției Albe în existența 
lui Guitar, prin urmare, tânărul construiește distorsionat imaginea Omului Alb. 
Culpabilitatea lui Guitar se reduce la generalizare, fiindcă personajul eșuează în a 
face diferența între oameni; aceștia încetează de a mai fi ființe, devenind ”semne” 
sau referenți de culoare. 
            Identitatea, în accepţiunea lui Leerssen, presupune caracteristica 
„identificabilului”, fiind legată de ideea de permanenţă în timp, o persoană fiind 
identică cu sine, de la o secvenţă de timp la alta.2 Însă pentru personajele lui Toni 
Morrison se aplică mai mult teoria diluviului lui Heraclit. În Cântecul lui Solomon, 
personajele evoluează constant, identitatea lor fiind identificabilă nu ca 

                                                 
1 Matthew Frye Jacobson, Whiteness of a Different Color – European Immigrants and the Alchemy of 
Race, Harvard University Press, Cambridge Massachusetts, London England, 2003, p. 11. În traducere 
proprie, „rasa este o ficțiune publică (…) un fel de monedă socială.” 
2 Ibid., p. 335. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

174 

 

 

 

 

permanenţă, ci ca imagine permanentă temporar, în funcţie de evoluţia ritualică. 
Prin fiecare investire arhetipală, personajul devine altul, purtându-şi masca 
identităţii până la momentul înlocuirii măştii cu o alta nouă. Singurele personaje a 
căror identitate nu evoluează, fiind în permanenţă aceeaşi, sunt Macon Dead, tatăl, 
şi Ruth Dead, mama. Figurile Arhetipale ale Părintelui şi ale Mamei nu se schimbă, 
cum nici rădăcina nu-şi mută lujerul din care floarea a crescut viguros. Da, floarea 
se poate clătina în vânt, numele ei poate să fie reconstituit ritualic, dar identitatea 
Arhetipului primordial nu cunoaşte dinamica exodului identitar.  
         Song of Solomon, deşi considerat un roman obsedat de nume,1 reprezintă 
un obelisc tinzând spre atingerea orizontului existenţial simbolic, fiindcă la urma 
urmelor viaţa unui om este un simbol de încercări spirituale, de reîntoarcere la mit 
şi origini, dar mai ales este simbolul zborului icaric, când omul îşi asumă destinul 
pentru a-şi cuceri supremaţia.  
 
 
 

Bibliografie primară 
 
  

Morrison, Toni, Song of Solomon, Random House, Inc., New York, 2004 
  
 
                  Bibliografie secundară 
 
 Angelescu, Silviu, Portretul Literar, Editura Univers, Bucureşti, 1985 

Bloom, Harold, ed., Toni Morrison’s Song of Solomon, Bloom’s Literary Criticism, Infobase 
Publishing, 2009 

Cheng, Anne Anling, The Melancholy of Race – Psychoanalysis, Assimilation and Hidden Grief, 
Oxford University Press, New York, 2001 

Fruthtenbaum, Arnold, A Study of the Song of Solomon, Ariel Ministries, eBook, 2010 
Frye, Northrop, Anatomia Criticii, Univers, Bucureşti, 1972 
Jacobson, Matthew Frye, Whiteness of a Different Color – European Immigrants and the 

Alchemy of Race, Harvard University Press, Cambridge Massachusetts, London England, 2003 
Leerssen, Joep, Imagology. History and Method, Rodopi, Amsterdam, 2002 
Lodge, David, The Art of Fiction, Viking Penguin, New York, 1992 
Smedescu, Constantin, Continentele filosofiei, Editura Hoffman, Caracal, 2013 
Smith, Valerie, New Essays on Song of Solomon, Cambridge University Press, United States of 

America, 1995 
 

                                                 
1 John N.Duvall, „Song of Solomon, Narrative Identity and the Faulknerian Intertext”, în Bloom, p.90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:24 UTC)
BDD-A27167 © 2016 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

