
 
 
 
 
 

INSTANȚĂ (REALĂ/FICTIVĂ), DISTANȚĂ (ESTETICĂ) ȘI ESENȚĂ 
(IDENTITARĂ) ÎN ROMANELE LUI MILAN KUNDERA 

 
 

Ramona ZĂVOIANU-PETROVICI 
 

 
 

Among Milan Kundera’s exegetes, the relation between author and narrator has remained the subject 
of obvious divergent perspectives. Our research aims at tackling this matter starting with a 
theoretical gap pointed out by the Romanian literary critic Nicolae Manolescu which we attempt to fill 
with the aid of Jaap Lintvelt’s view and ideas.  
 
Key words: Milan Kundera, author, narrator, narrator with interpretative function 
 

 
 

Importanța redeschiderii discuției privind relația autor-narator în 
contextul romanelor lui Milan Kundera 
 

În pofida faptului că relația autor-narator a constituit subiectul a 
numeroase studii de teorie literară, considerăm necesar a o readuce în discuție în 
legătură cu scriitorul ceh Milan Kundera, din considerentul că unii dintre exegeții 
lui1 folosesc termenul de autor pentru a se referi, de fapt, la narator. În spatele 
opțiunii lor întrevedem acceptarea pactului propus de romancierul ceh, în baza 
căruia autorul ca instanță reală tinde către identificarea2 cu vocea care intervine 
direct în roman, adică admiterea dezideratului auctorial de suprapunere a 
autorului concret peste vocea naratorului. Există însă și o a doua categorie de 
exegeți ale căror interpretări nu dau curs acestui deziderat al autorului real3, 
numind drept voce a naratorului ceea ce exponenții primei categorii denumesc 
autor.   

John O’Brien dezbate rolul autorului4 în relație cu opera lui Milan Kundera, 
făcând referire la Roland Barthes. Își propune, printre altele, să afle în ce măsură 
atitudinea invazivă a vocii autodeclarate ca fiind a autorului dezavuează moartea 
                                                 
1 Maria Nemcova Banerjee, Terminal Paradox: The Novels of Milan Kundera, New York, Grove 
Weidenfeld, 1990, p. 111;  Michelle Woods, Translaing Milan Kundera, Clevedon, Cromwell Press Ltd., 
2006, p. 6; David Lodge, The Art of Fiction, New York, Viking Penguin, 1993, pp. 114-115. 
2 În interviul publicat în Arta romanului, autorul Milan Kundera declară explicit că în romane 
obișnuiește să intervină personal: „eu sunt cel care vorbește” op. cit., Milan Kundera, Arta romanului, 
Bucureşti, Humanitas, 2008, p. 101.  
3 Coautorii ediției în Harold Bloom: Milan Kundera, Hana Pichova The Art of Memory in Exile folosesc 
termenul de narator (v. Harold Bloom, Milan Kundera, Chelsea House Publishers, Broomall, 2003), iar 
Søren Frank argumentează în favoarea ideii de întoarcere a naratorului auctorial, în Return of the 
Authorial Narrator din lucrarea Søren Frank, Migraton and Literature: Günter Grass, Milan Kundera, 
Salman Rushdie, and Jan Kjærstad,  Hampshire, Palgrave Macmillan, 2008. 
4 John O’Brien, Milan Kundera: Meaning, Play and the Role of the Author, în Harold Bloom, Milan 
Kundera, Chelsea House Publishers, Broomall, 2003, pp.113-128. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

63 

 

 

 

 

autorului (declarată în 1967 de Barthes) devenită axiomatică. În urma unei discuții 
cu un caracter polemic declarat și construită în jurul ambiguității instanței 
autorului la Milan Kundera, literatul american elucidează că instanța în cauză este o 
ființă de hârtie în termenii lui Barthes, chiar dacă alege să o denumească author 
figure. Suntem de acord cu afirmația lui John O’Brien potrivit căreia, în cazul lui 
Kundera, instanța autodeclarată auctorială din text nu poate fi confundată cu 
utilizarea sa instituționalizată de Foucault, adică cea de persoană cu o biografie, ci 
ar fi mai apropiată de modul cum Barthes înțelege termenul de autor, și anume ca 
subiect dispersat în text a cărui prezență este tolerată numai în măsura în care 
încurajează jocul:  

  
Surely it should not be assumed that to grant the obvious, that the author-figure in 
these texts is a more dynamic, self-acknowledged “author,” is somehow to elevate the 
author to status beyond that of what Barthes calls the “paper character,” especially 
when that figure repeatedly reasserts a textual playground on various levels (linguistic 
play and play with the semiotic structures that form the foundations of culture).1 

 
Exegetul american observă că, în cazul scrierilor kunderiene, „figura 

(persoana) autorului” este cu mult mai puțin dispersată decât sugerează Barthes, 
facilitând însă sau chiar pretinzând existența jocului. Perspectiva lui O’Brien, pe 
care o împărtășim, este că intervențiile acestei voci au rolul creării unui joc care 
face parte din arta romanului kunderian, și anume acela de a pune sub semnul 
întrebării. Acest aspect este evidențiat de romancierul ceh însuși: „În spațiul 
romanului, nu se afirmă: este spațiul jocului și al ipotezelor. Meditația romanescă 
este deci, prin esența ei, interogativă, ipotetică.”2. Pe de altă parte însă, nu 
considerăm că această voce ar trebui identificată prin „figura (persoana) 
autorului”. Deși O’Brien nu pune semnul egalității între instanța care intervine în 
text erijându-se în autor și autorul real ca ființă cu o biografie (după Foucault), în 
schimb face apel la viziunea lui Barthes, adaptând-o. Practic, John O’Brien 
insinuează că subiectul dispersat în text emerge din când în când la suprafață, 
pentru a sprijini jocul și pentru a-și practica arta. Această viziune, deși plauzibilă, 
nu este susținută de cazul în care, în romanul Nemurirea, instanța „figurii 
(persoanei) autorului” este și personaj3. În plus, rezultă o neclaritate: cum se poate 

                                                 
1 O’Brien, op. cit., p. 125. 
2 Kundera, op. cit., p. 99. 
3 David Lightfoot discută tendința cititorului lui Kundera de a suprapune subiectul dispersat în text  
peste autorul real, afirmând că romanul Nemurirea nu permite această strategie: „As readers have 
become used to Kundera’s technique of self disclosing narrative, many have quite naturally associated 
the Kundera who inhabits his fiction with the writer himself. Nesmrtelnost (Immortality, 1991) does 
not accept such familiarity between reader and author; the novel seems to shake a finger at those who 
confuse a writer with the image created through his or her work.”, David Lightfoot, Perceiving the 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

64 

 

 

 

 

diferenția între autorul în sensul atribuit de Barthes, și adaptat de O’Brien, și un 
narator? În acest caz, ceea ce exegetul american numește „figura (persoana) 
autorului” ar trebui supus unui demers prin care relația autor-narator-personaj să 
fie elucidată. Un astfel de demers, în scop de clarificare, întreprindem în cele ce 
urmează. 

Teoreticianul amintit își construiește argumentarea prin combaterea 
ideilor lui Straus iar analiza sa are ca punct de plecare intenția autorului1. 
Considerăm că este necesar a privi problematica la care face referire John O’Brien 
și dintr-o perspectivă care să nu pornească de la intenție (în sensul de intenție a 
autorului)2, ci de la efect (în sensul de efectul produs de text3) și care să 
urmărească totodată relația contrastivă autor-narator prin prismă teoretică. În 
acest mod, se pot elimina cazurile în care concluziile la care se ajunge pornind de la 
intenție sau teorie sunt în contradicție cu efectul sau mesajul textului. O situație 
asemeni celei descrise se regăsește în citatul de mai jos. Spre finalul studiul său 
despre rolul autorului la Milan Kundera, O’Brien concluzionează că intenția „figurii 
(persoanei) autorului” ar fi asemănătoare cu cea a naratorului lui Laurence Sterne: 

 
 

At every turn, like the narrator in Tristram Shandy, the author-figure digresses, 
interrupts, tells stories, meditates, extrapolates, and interpolates— encouraging the 
same relationship with his text as that of a reader of a text of bliss: “What I enjoy in a 
narrative is not directly its content or even its structure, but rather the abrasions I 
impose upon the fine surface: I read on, I skip, I look up, I dip in again.4 

 
Însă concluzia despre intervențiile vocii numite auctoriale este contrazisă 

în romanul Nemurirea  de însăși vocea la care O’Brien face referire: „dacă cititorul 
sare o singură frază din romanul meu, nu-l va înţelege — şi totuşi, unde mai există 

                                                                                                                                    
fictional world of Nesmrtelnost through Kundera’s ”I”, în Canadian Slavonic Papers, vol. 40, nr. 1/2, 
1998, p.79.  
1 „In an insightful discussion of The Book of Laughter and Forgetting, Nina Pelikan Straus furthers her 
claim that the novel is intended to be bound inextricably to Czechoslovak history, depending on the 
understanding that the intrusive author-figure is autobiographical in nature, not a dispersed 
extension or modality of the writing subject”,O’Brien, op. cit., p. 114.  
2 John O’Brien polemizează cu Straus în ceea ce privește intenția autorului. O mare parte a 
argumentării sale se axează pe clarificarea instanței autorului ca joc, ca intenție, având ca punct de 
plecare intenția autorului.  
3 Optăm pentru acest tip de abordare sub influența teoriilor literare cognitive care, în analiza textului, 
au ca punct de plecare efectul produs asupra cititorului – v. Peter Stockwell, Cognitive Poetics - an 
Introduction, New York, Routledge, 2005. Considerăm că această abordare elimină într-o mai mare 
măsură erorile de interpretare. 
4 O’Brien, op. cit., p. 125. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

65 

 

 

 

 

pe lumea aceasta un cititor care nu sare nici un rând? Nu sunt oare eu însumi cel 
mai mare săritor de rânduri şi pagini întregi?”1.   
 Jiří Holý argumentează existența unui narator auctorial în cazul lui Kundera 
(cu privire la romanele Gluma și Cartea râsului și a uitării), dar și al altor autori din 
literatura universală, afirmând încă de la începutul articolului său că „podobně jako 
pojem autor je i výraz autorský vypravěč, případně autorské vyprávění, chápán 
v různém smyslu.“2, iar în următorul paragraf: „K vymezení autorského vyprávění 
může přispět i pojem récit s nímž pracuje především francouzská literární věda. [...] 
Jde tedy o vypravěče výrazně suverémmího, který dává najevo, že děj a figury jsou 
výplody jeho intelektuální operace.“3. Considerăm că viziunea asupra naratorului 
kunderian la Jiří Holý este foarte apropiată de cea a vocii auctoriale a lui O’Brien. 
Aserțiunea este susținută de discriminarea pe care teoreticianul ceh o face între 
existența unui narator impersonal, în cazul narațiunii la persoana a III-a, și a unui 
narator auctorial, în cazul narațiunii la persoana I, care ar corespunde, în termenii 
lui O’Brien, unui narator „mai puțin” dispersat în text deoarece în această de-a doua 
ipostază sunt vizibile, după cum afirmă Jiří Holý, elemente biografice evidente. 
Îmbrățișând perspectiva tehnicii variațiunii tipic kunderiene inclusiv pentru 
cercetarea naratorului auctorial, Holý concluzionează că în proza lui Milan 
Kundera, începând cu anii șaizeci, se manifestă variațiuni ale naratorului auctorial. 
 Despre rolul autorului și al naratorului la Milan Kundera mai discută Søren 
Frank, în lucrarea sa intitulată Migration and Literature: Günter Grass, Milan 
Kundera, Salman Rushdie and Jan Kjaerstad. Teoreticianul danez remarcă problema 
pusă de proza lui Kundera în ceea ce privește ambele roluri. Demersul său este 
direcționat către cercetarea implicațiilor naratorului cu atribute autobiografice 
(analizată cu referire la Roland Barthes, S. Burke) și a autorității lui (investigată cu 
trimitere la M. Bahtin).  

Demersul nostru îl considerăm a fi complementar celui întreprins de S. 
Frank dar și de Jiří Holý, întrucât, în cele ce urmează, ne propunem a evidenția 
funcțiile naratorului kunderian, nu numai diferența autor-narator. În legătură cu 
distincția autor-narator, ne punem întrebarea dacă în romanele kunderiene se face 
auzită vocea autorului sau cea a unui narator cu funcție interpretativă. 
Argumentăm în favoarea celei de-a doua variante de răspuns, bazându-ne pe 
perspectiva teoretică aparținând lui J. Lintvelt.    

Problema naratorului la Kundera o punem în legătură cu cea a distanței 
estetice, iar la acest nivel discutăm implicațiile privind codul existențial. Acesta 
reprezintă o parte integrantă a artei romanului la Milan Kundera, iar prin sensurile 

                                                 
1 Milan Kundera, Nemurirea, București, Humanitas, 2006,  p. 379. 
2 Jiří Holý, Autorský vypravěč, „Česká literatura”, 48/2000, p. 132. 
3 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

66 

 

 

 

 

și implicațiile sale, codul existențial este legat de tematica identitară. Completarea 
semnificației codului existențial prin găsirea legăturii la nivel teoretic între 
identitate și esență reprezintă un pas în urma căruia am realizat un cadru teoretic 
util, în scopul susținerii argumentării. Așadar, suntem de părere că perspectiva 
asupra esenței identitare la Kundera este întregită prin clarificarea legăturii dintre 
codul existențial și instanța naratorului, raport pe care îl abordăm, în subcapitolul 
următor, prin intermediul conceptului de distanță estetică.   
 
 

Instanță (reală/fictivă), distanță (estetică) și esență (identitară) în 
contextul romanelor lui Milan Kundera 
 

În Arca lui Noe, N. Manolescu discută problema autorului şi a naratorului 
din Maitreyi notând, sub forma unei scurte concluzii, că Allan îşi asumă rolul de 
autor al romanului, lui revenindu-i totodată şi rolul de narator şi de personaj. În 
cadrul argumentării,  apelează la ideile lui Wayne Booth. Criticul literar român face 
o sinteză a rolurilor, notând că teoreticianul american  deosebeşte, în ceea ce 
priveşte romanul, între: 

 
 un autor propriu-zis (persoana reală al cărei nume figurează pe copertă), un autor 
implicat (cel care scrie: şi care, ştim de la Proust, nu este unul şi acelaşi cu cel care 
trăieşte), un narator sau mai mulţi [...] Despre narator, Booth ne spune că poate fi 
dramatizat sau nu: cu alte cuvinte, identificabil ca persoană sau impersonal... Mai greu 
accesibil (vreau să spun vizibil cu ochiul liber) este cazul autorului implicat [...] El este 
un alter-ego virtual al autorului propriu-zis. În definiţia lui Booth: un grup de norme şi 
reguli, unele stilistice, în care putem recunoaşte pe autorul real1.  

 
 

Manolescu îl citează pe Booth când explică faptul că, inclusiv în romanul 
lipsit de narator dramatizat, se conturează imaginea unui autor. Astfel, vorbind 
despre naratorul dramatizat sau nedramatizat, Booth stabileşte, în legătură cu 
autorul implicat despre care precizează că este „the author’s second self”, că „Even 
the novel in which no narrator is dramatized creates an implicit picture of an 
author who stands behind the scenes, whether as stage manager, as puppeteer, or 
as an inferent God, silently pairing his fingernails.”2. N. Manolescu aduce o 
completare: „pe cât ştiu, criticul american nu vorbeşte nicăieri de posibilitatea ca 
acest alter-ego virtual, care e autorul implicat, să fie o persoană în adevăratul sens 

                                                 
1 Nicolae Manolescu, Arca lui Noe, Gramar, București, 2006, p.470. 
2 Wayne C. Booth, The Rhetoric of Fiction, Londra, The University of Chicago Press, 1983,  Ediția a II-a,  
p. 151.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

67 

 

 

 

 

al cuvântului. Iată, în Maitreyi, pe lângă rolul de erou şi de narator, Allan şi-l asumă 
şi pe cel de autor al romanului.”1. Acelaşi critic literar se întreabă, tot cu referire la 
romanul lui Eliade, dacă nu cumva schema lui Booth trebuie completată cu o 
categorie suplimentară:  
 

În Maitreyi unde romanul e mereu diferit de jurnal, trebuie să luăm în 
considerare existenţa, în pielea personajului Allan, a doi povestitori distincţi: 
unul aflat la nivelul imediat al evenimentelor (pe care le consemnează în 
jurnal) şi altul situat la o oarecare distanţă de ele (şi care le reordonează în 
roman). Cum să-l numim pe al doilea? Autor implicat dramatizat? Sau să 
introducem în schema lui Booth o a cincea categorie în care să-l cuprindem pe 
cel care, în interiorul ficţiunii se „înfăţişează” drept autorul ei, deşi nu se 
confundă cu naratorul?2    

  
Problematica ridicată de Manolescu legată de distanţă, de instanţele 

autorului, naratorului, personajului şi de structura formală a romanului, este 
valabilă, cu uşoare modificări, şi cu privire la romanele lui Milan Kundera. În Arta 
romanului, aflăm o posibilă asumare de rol: autorul confirmă tehnica prin care 
obişnuieşte să intervină el însuşi în cadrul romanelor sale. Kundera lasă a se 
înţelege că intervenţiile din romane ar aparţine, de fapt, autorului real. Aşadar,  
pentru început ar părea a fi implicată o instanţă concretă, deşi, din perspectiva 
naratologiei, am anticipa prezenţa unei instanţe fictive, şi anume a tipului de autor 
pentru care Jaap Lintvelt trece în revistă mai multe sinonime, „adică un al doilea eu 
(Tillotson ), un alter ego romanesc (Prince), un autor implicit (Booth) sau abstract 
(Schmid)”3. Lintvelt percepe instanţa fictivă ca fiind numai deductibilă, ascunsă în 
text, iar poziţia sa ideologică nu poate fi prezumată indirect „din alegerea unei lumi 
romaneşti specifice, din selecţia tematică şi stilistică, precum şi din poziţiile 
ideologice reprezentate de instanţele fictive (narator, naratar, actori) care vor 
putea să-i servească drept purtători de cuvânt. Autorul abstract reprezintă sensul 
profund, semnificaţia de ansamblu a operei literare.”4. Aşadar, instanţa fictivă a 
autorului nu poate nicidecum, cel puţin după Lintvelt, emerge la suprafaţa textului. 

În aceeaşi lucrare găsim o privire de ansamblu, la nivel teoretic, asupra 
distincţiei narator – autor concret (sau real), dar şi autor concret – autor abstract. 
Începând cu cea de-a doua pereche dihotomică, termenul de autor abstract al lui 
Schmid corespunde cu cel de autor implicit, al lui Booth. Acest din urmă teoretician, 

                                                 
1 Manolescu,  op. cit., p.470. 
2 Ibidem. 
3 Jaap Lintvelt, Încercare de tipologie narativă: punctul de vedere, București, Editura Univers, 1994, p. 
26. 
4 Ibidem,  p. 27. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

68 

 

 

 

 

la care face referire şi Lintvelt, este de părere că autorul implicit nu numai că diferă 
de persoana reală, dar viziunea pe care cititorul (ca instanţă concretă) şi-o 
construieşte în legătură cu autorul implicit este cu siguranţă superioară faţă de 
portretul autorului concret, întrucât orice roman reuşit conduce la un portret al 
instanţei fictive auctoriale mai rafinat. Judecând din această perspectivă, avem,  
probabil, cel puţin unul din motivele pentru care unii romancieri, între care şi 
Milan Kundera, îşi doresc să dispară în spatele propriei creaţii, drept pentru care 
aleg să nu îşi construiască un profil public de autor ca instanţă concretă, cu o 
bibliografie cunoscută de cititori ca instanţe reale.  O altă perspectivă semnificativă, 
pe care o raportăm la Kundera, aparţine lui Jean Rousset. Potrivit lui Rousset, 
scriitorul, asemeni unui artist, scrie pentru „a se spune pe sine”1 prin intermediul 
operei, iar opera este un instrument de descoperire cu statut privilegiat. Or, 
Kundera afirmă în mai multe rânduri, în Arta romanului, că raţiunea romanului este 
de a descoperi ceea ce numai romanul ar fi în stare să o facă. Aserțiunile autorului 
ceh pot fi văzute şi prin altă optică, la care tot Lintvelt face trimitere: „autorul 
abstract reprezintă, în calitate de „subiect creator” (Rousset) sau de „conştiinţă 
structurantă” (Starobinski), partea încă necunoscută a autorului concret pe  care  
acesta  caută să o descopere prin  creaţia literară”2. Acest mod de a vedea lucrurile 
este completat cu un postulat de emanaţie proustiană, potrivit căruia eul 
scriitorului s-ar dezvălui exclusiv în cărţile lui, de unde rezultă că ar fi mai profund 
şi totodată singurul real, comparativ cu autorul concret care ar avea o poziţie mai 
mult marginală. Aceste trei argumente aduse au rolul de a arunca lumină asupra 
tendinţei lui Milan Kundera, în calitate de instanţă concretă, de a se confunda cu 
instanţa fictivă a autorului implicit, tendinţă manifestată fie în formă asertivă în 
Arta romanului, sau prin intermediul numeroaselor intervenţii la nivelul 
romanelor, la care ne vom referi şi pe care le vom studia. Însă, în ciuda 
suprapunerii celor două instanţe, fictivă şi concretă, suntem de părere, alături de 
Lintvelt, că este necesară diferenţierea lor, atât din perspectivă teoretică, cât şi din 
raţiuni de analiză la nivel practic. Prin separarea lor, reuşim a evita incursiuni în 
biografia autorului (oricum incertă şi cu prea puţine informaţii ca urmare a însăşi 
dorinţei autorului real), în detrimentul analizei efective a textului literar. Din aceste 
considerente, este suficient de întemeiată opţiunea de a păstra, pe parcursul 
lucrării, diferenţierea discutată, referindu-ne exclusiv la autor ca instanţă fictivă.  

Urmând linia problematicii menţionate mai sus, se cuvin o serie de 
clarificări şi cu privire la relaţia narator-autor, deoarece vocea auctorială din 
romanele kunderiene pare a coincide adeseori cu cea a naratorului. Însă, la acest 
nivel, se impune o serie de nuanţări. În primul rând, luăm în considerare modul de 

                                                 
1 Ibidem, p. 12. 
2 Ibidem, p. 28. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

69 

 

 

 

 

grupare a raporturilor autor-narator elaborat de Lintvelt, cu a cărui teorie suntem 
de acord și în legătură cu care suntem de părere că o putem întrebuința la 
clarificarea relației menționate mai sus. În al doilea rând, cu raportare la teoria lui 
Lintvelt, facem referire la existenţa a trei tipuri de relaţii dihotomice: diferenţierea 
narator-autor concret, narator-autor abstract (cu două subtipuri: narator cu funcţie 
interpretativă-autor abstract, narator fără funcţie interpretativă-autor abstract), 
narator-autor abstract-autor concret. Primul termen al opoziţiei  narator-autor 
concret poate însemna o instanţă narativă anonimă, un autor-narator (după 
Rousset), care poate fi întâlnită în al doilea roman kunderian, Valsul de adio1. În 
calitate de fiinţă de hârtie2, naratorul din acest roman nu este confundabil cu 
autorul textului narativ şi nici nu există menţiuni aparţinând lui Kundera care să ne 
facă să punem în discuţie această diferenţiere, cu atât mai mult cu cât teoreticianul 
literar  ceh, Lubomír Doležel, consideră că deosebirea între cei doi termeni este o 
axiomă pentru critica literară.  

Cea de-a doua relaţie dihotomică include instanţa naratorului, care 
îndeplineşte mai multe funcţii  în concepţia lui  Doležel, citat de Lintvelt: funcţia de 
reprezentare, adică cea narativă, funcţiile de control şi regie în ceea ce priveşte 
discursul celorlalte instanţe şi discursul propriu. Funcţia de interpretare are 
caracter opţional, întrucât exprimarea poziţiilor interpretative sau ideologice poate 
lipsi. În baza acestei ultime funcţii, Lintvelt împarte relaţia dihotomică în două 
categorii, după absenţa sau prezenţa interpretării venite din partea instanţei 
naratorului. Distincţia dintre naratorul cu funcţie interpretativă şi autorul abstract 
poate ridica întrebări în cazul lui Kundera (vezi citatul inserat mai sus din N. 
Manolescu, în legătură cu autorul implicat3 dramatizat din Maitreyi). Lintvelt face 
referire la  anumite confuzii ale lui Wayne Booth între narator şi autorul implicit, în 
sensul că teoreticianul şi criticul american nu a semnalizat clar diferenţa între cele 
două concepte atunci când, de exemplu, a afirmat că autorul implicit ar putea juca 
„un rol deschis, vorbind în istorie”4, deci ar putea interveni direct în naraţiune. 
Lintvelt nu este de acord cu această poziţie, considerând că autorul implicit poate 
                                                 
1 Vezi Milan Kundera, Valsul de adio, București, Editura Univers, 1979. 
2 În sensul lui Roland Barthes. Viziunea lui Barthes e comentată de E. Simion acesta afirmând că 
Barthes, în discursul său despre întoarcerea autorului, se referă la autor exclusiv din perspectiva unei 
ființe de hârtie, deci fictive, care se naște iar apoi trăiește prin mijlocirea cuvântului. Vezi Eugen 
Simion, Întoarcerea autorului: eseuri despre relația creator-operă, București, Editura Institutului 
Cultural Român, 2005, p. 109. 
3 Cu scopul de a dezambiguiza, aducem o precizare referitoare la adjectivul implicat din sintagma 
autor implicat dramatizat care apare la Manolescu, după terminologia lui Wayne Booth. Forma 
implicat are varianta de traducere din limba engleză de implicit, aceasta din urmă putând fi regăsită în 
sintagma autor implicit, tot cu referire la Booth, în ediția Jaap Lintvelt, Punctul de vedere, Editura 
Univers. Deși par a avea semnificații diferite, sensul ambelor variante coincide. 
4 Apud. Lintvelt, op.cit., p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

70 

 

 

 

 

cel mult „să se ascundă în spatele discursului ideologic al naratorului fictiv, în acest 
caz naratorul fiind însă cel care se enunţă şi nicidecum autorul implicit.”1. Poziţia 
lui Lintvelt, cu care suntem de acord, este mai tranşantă decât cea a lui Booth, 
acesta din urmă acceptând, spre deosebire de primul, ideea că, măcar în unele 
cazuri, naratorul ar putea fi identic cu autorul implicit. Aşadar, viziunea lui Lintvelt 
nu permite încadrarea cazului autorului implicit din Maitreyi şi nici pe cel al 
autorului autodeclarat din romanul kunderian. Neconcordanţa între perspectiva lui 
Lintvelt şi cea a lui Booth reiese clar şi din comentariile lui Lintvelt cu privire la 
perechea dihotomică narator fără funcţie interpretativă-autor abstract. În timp ce 
Booth admite posibilitatea ca, în lipsa exercitării funcţiei interpretative, naratorul 
să se confunde cu autorul abstract, opinie la care, conform lui Lintvelt, aderă şi 
Lubbock, Friedman, Benveniste şi Schmid2, Lintvelt însă o exclude ferm. Acesta din 
urmă aduce totodată drept argument diferenţa fundamentală între naratorul ce îşi 
asumă actul narativ şi autorul implicit care nu apare niciodată ca subiect vorbitor. 
Totodată, Lintvelt îşi exprimă acordul cu optica lui Doležel conform căreia 
naratorul poate renunţa la funcţia opţională de interpretare, păstrând doar 
funcţiile de narare şi de control, considerate a fi obligatorii. Acest model permite 
existenţa naratorului în orice tip de naraţiune. Viziunea lui Lintvelt este apropiată 
de cea a lui Mieke Bal. Pentru teoreticiana olandeză, naratorul este agentul care 
exprimă semnele lingvistice din care textul este constituit3. În ceea ce privește 
autorul, părerea lui Mieke Bal este similară cu cea a lui Lintvelt. Bal consideră că 
autorul nu poate fi identificabil cu agentul care narează, deoarece, în cadrul 
narațiunii, autorul se retrage chemând pe narator să îi fie purtător de cuvânt4. 

Înainte de a formula o concluzie, este necesar a ne referi şi la ultimul model 
dihotomic, adică relaţia narator – autor abstract – autor concret. Lintvelt face din 
nou referire la Bahtin cu a cărui perspectivă nu este de acord. Practic, îi aduce 
aceleaşi observaţii ca mai sus, specificând că, în cazul teoreticianului rus, ar fi vorba 
de o confuzie la nivel terminologic. Bahtin este de părere că ideile autorului pot 
apărea răspândite în operă, mai concret în discursul auctorial, în mai multe 
moduri: fie izolat, sub formă de aserţiuni, fie ca nişte meditaţii ample sau sentinţe. 
Însă ele pot apărea nu numai în legătură directă cu autorul, dar şi cu un anume 
personaj. Lintvelt vede în ideile lui Bahtin o confuzie cu autorul concret, 
specificând: 

 

                                                 
1 Ibidem. 
2 Ibidem, p. 36. 
3 V. Mike Bal, Narratology: introduction to the theory of narrative, Toronto, University of Toronto Press 
Incorporated, 1997, p. 18. 
4 V. ibidem, p. 16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

71 

 

 

 

 

 ideologia operei literare este aceea a autorului abstract. Iar sentinţele nu sunt 
pronunţate de către autor, ci de către narator. Naratorul şi eroii vor putea, e drept, să 
servească drept purtători de cuvînt autorului abstract, iar aceasta fără sa-i împiedice să 
fie ei cei care enunţă ideologia şi numai o analiză aprofundată a structurii de ansamblu 
a romanului permite afirmaţia că autorul abstract împărtăşeşte sensul ideologic al 
discursului lor.1. 

 
Criticul literar Mircea Martin, în comentariile sale care prefaţează ediţia 

citată, nu aduce nicio obiecţie directă tipologiei lui Lintvelt pe care o consideră 
completă, în afară, eventual, de constatarea pe care o face în ceea ce priveşte 
rigiditatea abordării lui Lintvelt pe care o vede asemeni unui „edificiu teoretic”2, 
dar care rămâne totuşi deschis altor ipoteze. Luând în considerare această 
deschidere, în lumina poziţiilor teoretice prezentate, se impun câteva constatări 
sau concluzii.  
 Pe de o parte, modelele dihotomice şi ideile lui Lintvelt arată 
incompatibilitatea între funcţia de subiect vorbitor (care să intervină direct în 
discurs) şi instanţa autorului abstract (în calitate de producător al lumii romaneşti 
care nu se manifestă direct, deşi transmite lumea romanescă receptorului său, deci 
cititorului abstract). Deci, presupoziţia lui N. Manolescu conform căreia cel de-al 
doilea povestitor din Maitreyi ar fi un autor implicat dramatizat nu ar fi acceptabilă 
conform vizunii lui Lintvelt. Însă, ar putea vedea în el un narator cu funcţie 
interpretativă, legată de evenimente pe care primul narator (sau povestitor, după 
cuvintele Nicolae Manolescu) le consemnează. 

Pe de altă parte, aceleaşi dihotomii nu ar putea încadra poziţia lui Kundera 
care, în calitate de autor real, afirmă în afara lumii romaneşti (în interviurile 
strânse și publicate în Arta romanului) că intervine în romanele sale ca autor (fără 
a specifica ce fel, doar că el este „cel care vorbeşte”), arătând, de exemplu, ceea ce 
se petrece în propria lui minte, sau cu scopul de a clarifica atitudinile şi viziunea 
unui personaj mai temeinic decât ar reuşi personajul însuşi să o facă, sau chiar 
pentru a expune reflecţii filosofice. Se naşte, la acest nivel, întrebarea: este, într-
adevăr, vorba de un autor, sau de un narator cu funcţie interpretativă?  

În lumina celor prezentate mai sus și folosind termenii lui Lintvelt, Milan 
Kundera este, pe de o parte, creatorul real al operei literare care adresează un 
mesaj cititorului concret, în calitate de personalitate biografică situată în exteriorul 
operei literare, şi anume în lumea reală. În acest caz este, în temeiul afirmațiilor lui 
Lintvelt, autor real sau concret. Pe de altă parte, folosind raționamentul lui Lintvelt, 
prin faptul că îşi compune opera, Milan Kundera realizează, reluând termenii 
folosiți de același teoretician, o proiecţie literară, un al doilea eu al său, adică un 

                                                 
1 Ibidem, p. 37.  
2 Mircea Martin, Introducere la Lintvelt, op.cit., p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

72 

 

 

 

 

alter ego romanesc, deci un autor implicit sau abstract. În această postură, 
scriitorul ceh produce lumea romanescă. În calitate de autor abstract, Kundera 
procedează după cum specifică perspectiva teoretică a lui Lintvelt, și anume făce 
selecţia tematică, stilistică, alege poziţiile ideologice reprezentate de naratorul şi 
personajele care îi devin nişte „purtători de cuvânt”1.  

Problema se află la nivelul naratorului cu funcţie interpretativă. Kundera 
afirmă că intervine în roman în calitate de autor, ceea ce, însă, este imposibil prin 
optica lui Lintvelt deoarece acesta din urmă nu concepe posibilitatea ca autorul 
implicit (şi cu atât mai puţin autorul concret) să intervină în propria operă literară 
în mod direct şi explicit. Astfel, putem emite ipoteza pertinentă că, de fapt, instanţa 
care intervine este un narator ce îşi exercită funcţia opţională de interpretare şi în 
care autorul Kundera se regăseşte. Iar atribuirea rolului de autor acestei instanţe 
narative de către Milan Kundera nu este neapărat o eroare, ci mai degrabă o 
atitudine a autorului concret, care se ascunde în spatele operei sale, din dorinţa de 
identificare cu aceasta. Însă, ar fi o eroare recunoaşterea din perspectivă teoretică a 
acestei atribuiri pe care, de altfel, o fac unii dintre exegeții romancierului ceh, după 
cum am arătat anterior.  

În sprijinul afirmațiilor noastre aducem două argumente. Pe de o parte, 
romanul Valsul de adio, unde naratorul nu îşi exercită funcţia opţională de 
interpretare, sau romanul Gluma unde naratori sunt personajele, romanul fiind 
construit dintr-o succesiune de istorisiri ale personajelor.  Pe de altă parte, nu se 
poate admite, la nivel teoretic, relaţia de identitate între personajul Milan Kundera 
din romanul Nemurirea, înzestrat cu rolul de narator, şi autorul abstract Milan 
Kundera (şi cu atât mai puţin cu cel real), deoarece, în mod analog, nu se poate 
admite nici relaţia de identitate între personajul Goethe sau Beethoven din acelaşi 
roman şi corespondenţii lor, personalităţi din lumea reală. Un alt indiciu este lăsat 
de autorul abstract, care specifică, după încheierea romanului Nemurirea că a fost 
„terminat în decembrie 1988 la Reykjavik”2. Or, personajul şi totodată naratorul cu 
funcţie interpretativă din roman, numit Milan Kundera, celebrează, în partea a 
şaptea intitulată sugestiv Sărbătorirea, încheierea romanului în alt oraş, la Paris.  

Aceste constatări verifică ideea că, la scriitorul Milan Kundera, romanul este 
un spaţiu al examinării existenţei, şi nu al realităţii, după cum el însuşi afirmă3, iar 
în măsura în care personajele sunt nişte euri experimentale, romanul însuşi este un 
mediu experimental. Asemănarea sau necesitatea asemănării cu lumea reală, 
uneori până la suprapunere, este o iluzie şi transpare din ideea lui Heidegger în 
legătură cu care romancierul îşi exprimă deschis acordul, şi anume acela că „a 

                                                 
1 Lintvelt, op.cit., p. 27. 
2 Kundera, Nemurirea,  p. 393. 
3 Idem, Arta romanulu, p. 57. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

73 

 

 

 

 

exista înseamnă a fi în lume”1. Totodată, este o urmare a practicării mimesisului, 
văzut ca verosimilitate2. În demersul său de a crea o lume de posibilităţi ale 
existenţei, Kundera imită realitatea (nu întâmplător reporterul real care îi ia 
interviu în Arta romanului crede că romanele lui Kundera sunt situate într-o lume 
reală3), posibilităţile altminteri pur ipotetice și irealizabile ajungând să se 
transforme în realitate. Făcând din roman o lume paralelă, autorul concret doreşte 
a fi perceput ca fiind proiectat în instanţa naratorului, poziţie de unde intervine în 
mod direct în lumea romanescă, prin ceea ce considerăm a fi un joc al distanţei. 
Suntem de părere că, prin intermediul lui, se realizează, în unele romane, 
individualizarea personajelor şi construirea identităţii lor. În cele ce urmează, ne 
propunem să verificăm această ultimă ipoteză. 

 În legătură cu practica naratorului cu funcţie interpretativă de a interveni 
în roman, identificăm existenţa unor moduri distincte de intervenţie, pe care le 
putem grupa într-o clasificare concretă. Propunem a se distinge între trei tipuri de 
intervenţii ale naratorului cu funcţie interpretativă. Clasificarea noastră are în 
vedere criteriul funcţional, adică se raportează la funcţia pe care o îndeplineşte 
intervenţia naratorului: (a) inspectivă, (b) experimentală, (c) meditativă.  

Intervenţia naratorului îndeplineşte  funcţie  inspectivă în măsura în care 
intenţia sa declarată constă în elucidarea  perspectivei unui personaj, în numele şi 
chiar în locul personajului: „Chiar dacă eu sunt cel care vorbeşte, reflecţia mea este 
legată de un personaj! Vreau să gândesc atitudinile lui, modul său de a vedea 
lucrurile, în locul lui şi mai profund decât ar putea să o facă el... Da, autorul este cel 
care vorbeşte, totuşi tot ce spune el nu are valabilitate decât în câmpul magnetic al 
unui personaj”4. Acesta este unul dintre contextele în care  Kundera trasează o 
relaţie de identitate între el şi narator, afirmând că spusele naratorului coincid cu 
modul în care un anume personaj vede lucrurile, deşi personajul nu a ajuns 
niciodată să se exprime el însuşi astfel. Este, de exemplu, cazul Terezei din 
Insuportabila uşurătate a fiinţei, protagonistă în legătură cu care, la începutul părţii 
a doua a romanului, şi anume în microcapitolele unu şi doi, naratorul face o 
expunere reuşind în acest mod individualizarea ei într-o mai mare măsură decât ar 
fi putut-o face Tereza însăşi, deoarece acest demers ar implica o foarte bună 
autocunoaştere a propriului eu, despre care autorul consideră că personajul nu ar 

                                                 
1 Ibidem. 
2 „It has almost the same meaning as mime (q.v.) but the concept of imitation (q.v.) in this case has 
wider connotations. Aristotle, in Poetics, states that tragedy (q.v.) is an imitation of an action, but he 
uses the term comprehensively to refer to the construction of a play and what is put into it. We should 
rather use rnimesis to mean representation, which relates to verisimilitude (q.v.).” Cf. J.A. Cuddon, The 
Penguin Dictionary of Literary Terms and Literary Theory, Londra, Penguin Books, 1999, p. 512. 
3 Kundera, Arta romanului,  p. 57. 
4 Ibidem, p. 101. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

74 

 

 

 

 

fi capabil. Datorită intervenţiei vocii naratorului este surprinsă esenţa identitară a 
personajului Tereza, în incipitul microcapitolului doi: „Aşadar, Tereza s-a născut 
dintr-o situaţie ce scoate la iveală, cu brutalitate, dualitatea de neîmpăcat a trupului 
şi a sufletului – experienţă umană fundamentală.”1, sau al microcapitolului imediat 
următor: „Încerca să se vadă prin trupul ei. De aceea zăbovea adeseori în faţa 
oglinzii.”2. 

Funcţia experimentală transpare în acele intervenţii din roman unde 
naratorul caută nemijlocit esenţa sau surprinderea codului existenţial al 
personajului, ceea ce reprezintă tot un procedeu de individualizare. Demersul 
autorului este îndreptat către înţelegerea eului şi a esenţei problematicii 
existenţiale a personajului, după cum el însuşi afirmă în Arta romanului. Kundera 
desfăşoară aici un experiment: „Vedeţi, eu nu vă arăt ce se petrece în mintea lui 
Jaromil (n.n.: protagonist al romanului  Viaţa e în altă parte), eu vă dezvălui ce se 
petrece în propria mea minte: îl observ îndelung pe Jaromil al meu şi încerc să mă 
apropii, pas cu pas, de miezul atitudinii lui, pentru a o înţelege, a-i da un nume, a o 
surprinde”3. Deci, în acest caz, nu personajul este cel care vede lucrurile într-un 
anumit fel, ci naratorul însuşi (cu care autorul alege să se identifice). Rolul 
naratorului cu funcţie interpretativă constă în a pune lucrurile sub lumină, într-o 
modalitate mai bună decât o poate face personajul. Demersul naratorului include 
întrebări care duc la analiza unor cuvinte. Se pleacă, de regulă, de la mici scene din 
roman din care naratorul extrage, legat de personajul implicat, un cuvânt-cheie 
(denumind trăiri sufleteşti, stări, atitudini) şi pe care apoi îl supune unei analize, 
încercând să definească respectivul termen. De remarcat este faptul că, pe de o 
parte, încercările de a formula definiţii pentru cuvintele-cheie sunt un efect al 
existenţei personajului şi al istorisirilor legate de el, iar, pe de altă parte, relaţia 
cauză-efect funcţionează şi în sens invers: autorul este cel care inventează 
personajul cu scopul sondării posibilităţilor existenţei, acestea din urmă fiind 
redate prin cuvinte-cheie care surprind esenţa personajului, de către narator. De 
exemplu, o ilustrare a primului caz este în romanul Viaţa e în altă parte, în legătură 
cu tânărul Jaromil: „Încerc să dau un nume acestei atitudini. Aleg cuvântul 
afecţiune. Şi analizez acest cuvânt: într-adevăr, ce este afecţiunea? Ajung la 
răspunsuri succesive: „Afecţiunea ia naştere.....”. Apoi: „Afecţiunea e...”. Şi încă o 
definiţie: „Afecţiunea înseamnă...” 4. Demersul ia apoi forma unui experiment dirijat 
de autor, deoarece la nouă ani după apariţia ultimului roman menţionat este 
publicat romanul Insuportabila uşurătate a fiinţei unde Kundera o creează pe 

                                                 
1 Milan Kundera, Insuportabila ușurătate a ființei, București, Humanitas, 2007, pp. 43-44. 
2 Ibidem, p. 44. 
3 Idem, Arta romanului, p. 43. 
4 Ibidem, p. 42.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

75 

 

 

 

 

Tereza cu scopul declarat în Arta romanului de a înţelege o anume posibilitate 
existenţială: „A trebuit s-o inventez pe Tereza, un „ego experimental”, ca să înţeleg 
această posibilitate, ca să înţeleg vertijul.”1. Autorul creează astfel un model de 
tratare a relaţiei autor – narator – personaj, în baza unui demers experimental, a 
cărui finalitate este descoperirea sau cel puţin sondarea unor laturi ale existenţei. 
Această finalitate reflectă credinţa autorului că raţiunea de a fi a romanului este de 
a descoperi ceea ce numai romanul poate să  facă sau, altfel formulat, ceea ce numai 
prin intermediul romanului poate fi realizabil.  

În cadrul demersului experimental, identitatea reprezintă o axă tematică 
deoarece toate căutările, fie că se exprimă prin definiţii sau alte intervenţii ale 
naratorului, sunt legate de nişte cuvinte-cheie, sintagme-cheie, de fapt nişte chei 
pentru înţelegerea identităţii unui personaj, prin surprinderea esenţei sale 
identitare. O anume esenţă identitară reprezintă ceea ce Kundera înţelege prin o 
anumită posibilitate a existenţei.  

În ceea ce priveşte funcţia meditativă, Kundera practică în romanele sale 
(cu excepţia Valsului de Adio şi a romanului Gluma) un tip de intervenţie a 
naratorului de inspiraţie filosofică. Ceea ce pare a fi meditaţie filosofică din care 
lipsesc personajele sau dezvoltarea unor situaţii, deci o aparentă intervenţie de 
natură abstractă, este de fapt menită a individualiza. Un exemplu îl constituie 
incipitul romanului Insuportabila uşurătate a fiinţei,  unde vocea auctorială trimite 
la ideea lui Nietzsche a eternei reîntoarceri. În Arta romanului, Kundera explică 
intenţia sa: 

 
 

Această reflecţie introduce direct, din primul rând al romanului, situaţia fundamentală a 
unui personaj – Tomas; expune problema acestuia: uşurinţa existenţei în lumea în care 
nu există eterna reîntoarcere. Vedeţi, revenim în fine la întrebarea noastră: ce se află 
dincolo de romanul aşa-zis psihologic? Altfel spus: care este modul nepsihologic de a 
înţelege eul? A înţelege eul înseamnă, în romanele mele, a înţelege esenţa problematicii 
sale existenţiale. A înţelege codul lui existenţial2. 

 
Aşadar, acest tip de intervenţie este indisolubil legat de căutarea esenţei 

identitare a personajului, venind asemeni unei completări a celorlalte două tipuri 
discutate anterior. Principala deosebire constă în faptul că, prin intermediul 
funcţiei meditative, intervenţia vocii naratorului este mai puţin directă, în sensul 
unei distanţări. Vocea naratorului face trimiteri la eterna reîntoarcere, la ideile lui 
Parmenide, se întreabă cărui pol, pozitiv sau negativ, trebuie asociată greutatea, 

                                                 
1 Ibidem, p. 43. 
2 Ibidem, p. 41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

76 

 

 

 

 

respectiv uşurătatea1 lucrurilor, iar apoi, după două microcapitole, se apropie de 
un personaj. Distanţa este însă menţinută prin câteva elemente. Mai întâi, prin 
modalitatea de structurare a romanului: microcapitolele cu reflecţiile aparţinând 
vocii naratorului sunt, la nivel de organizare a textului, fizic separate de cel de-al 
treilea, unde apare prima referire la personajul Tomas şi la partenera lui. Apoi, 
există o distanţă de ordin temporal, spaţial şi personal, reperabilă la începutul 
microcapitolului al treilea: „Mă gândesc de mulţi ani la Tomas, dar abia acum, în 
lumina acestor reflecţii, l-am văzut, cu claritate, pentru întâia oară. L-am văzut 
stând...”2. Reflecţiilor anterior expuse în roman le revine rolul de a individualiza 
personajul, atât pentru cititor, cât şi pentru vocea naratorului. Individualizarea are 
loc inclusiv datorită distanţei: a fost nevoie de expunerea reflecţiilor vocii 
naratorului pentru ca eul experimental al lui Tomas să poată emerge în toată 
claritatea. Deci, mulţumită distanţei pe care instanţa vocii naratorului a luat-o prin 
intermediul meditaţiei filosofice, s-a putut ajunge la o perspectivă limpede asupra 
lui Tomas. Aproape paradoxal, distanţa luată de vocea naratorului este tocmai ceea 
ce i-a adus personajul mai aproape. 

 Din perspectiva evidențierii paradoxului a cărui existență am arătat-o mai 
sus, aspectul distanței estetice este reperat de teoreticianul Wayne Booth atunci 
când afirmă că „More important, distance is never an end in itself; distance along 
one axis is sought for the sake of increasing the reader's involvement on some 
other axis.”3. În cazul discutat, distanțarea vocii naratorului de lumea romanescă 
prin meditație filosofică are drept efect apropierea cititorului, cât și a vocii 
naratorului, de personajul Tomas din roman, fiind, evident, o strategie auctorială. 
Cele două microcapitole anterioare celui în care apare prima referire la Tomas par 
a fi niște divagații și creează distanță prin îndepărtarea de lumea romanului, cu 
raportare la așteptările cititorului. Odată cu incipitul microcapitolului trei, însă, 
distanța este imediat nu numai redusă, dar are loc chiar o apropiere, pe altă axă, 
cea a unui personaj concret. Vocea naratorului mărturisește această apropiere în 
termeni vizuali: abia acum îl vede clar pe personajul la care s-a gândit ani de zile. 
Or, efectul invers distanțării se răsfrânge și asupra cititorului prin faptul că odată 
ce reflecțiile au fost puse în legătură cu un personaj, prin numirea lui și referirea 
vocii naratorului la el –  deci imediat după realizarea unui liant la nivel cognitiv 

                                                 
1 Ușurătatea ființei în sensul lui Kundera este definită, am putea spune chiar exhaustiv, de John 
Bayley:  „It is the normal state of consciousness, the condition in which we pass our time, a perpetual 
state of once only, from which no story can develop and no identity be shaped, no happening acquire 
significance [...] is a state of endless promiscuity, in which each sensations is abolished by its 
successor, each individual by the next one”, John Bayley, Fictive lightness, fictive weight, „Salmagundi”, 
73/1987, pp.84-85. 
2 Idem, Insuportabila ușurătate a ființei,  p. 8. 
3 Booth, op. cit.,  p. 123. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

77 

 

 

 

 

între lumea textuală ușor filosofică a primelor două microcapitole cu existența lui 
Tomas menționată în cel de-al treilea –, cititorul constată că Tomas îi apare și lui 
drept un personaj deja individualizat. Așadar, distanța nu este numai recuperată, ci 
răsturnată într-o apropiere. Întrucât în primele două microcapitole este surprinsă 
„situația fundamentală”1 a personajului, odată cu identificarea și numirea lui în cel 
de-al treilea microcapitol, apare deja bine individualizat.  

Din perspectiva tipului de distanță, în lucrarea The Rhetoric of Fiction, 
Wayne Booth prezintă câteva constatări esențiale, luând în seamă dialogul dintre 
autor, narator, cititor și celelalte personaje ale narațiunii:  

 
Whether or not they are involved in the action as agents or as sufferers, narrators and 
third-person reflectors differ markedly according to the degree and kind of distance 
that separates them from the author, the reader, and the other characters of the story. 
In any reading experience there is an implied dialogue among author, narrator, the 
other characters, and the reader. Each of the four can range, in relation to each of the 
others, from identification to complete opposition, on any axis of value, moral, 
intellectual, aesthetic, and even physical2. 

  
Așadar, distanța ar rezulta ca urmare a opoziției despre care menționează 

Booth3. Relația, cu privire la romanul kunderian discutat, îl include pe autorul 
implicat dramatizat, ceea ce în viziunea lui Jaap Lintvelt ar corespunde naratorului 
cu funcția de interpretare, și pe unul din personaje, ceea ce ar putea coincide cu cea 
de-a cincea tipologie a teoreticianului și criticului american:  

 
The implied author (carrying the reader with him) may be more or less distant from 
other characters. Again, the distance can be on any axis of value. Some successful 
authors keep most of their characters very far away in every respect (Ivy Compton-
Burnett), and they may work very deliberately, as William Empson says of T. F. Powys, 
to maintain an artificiality that will keep their characters at a great distance from the 
author. Others present a wider range from far to near, on a variety of axes4. 

 
Luând în considerare perspectiva lui Booth și punând-o în legătură cu cele 

trei tipuri de intervenții observate la Kundera, rezultă că fiecare dintre ele are 
drept efect crearea unei distanțe. Ca urmare a intervențiilor sale, naratorul 
menține, implicit și premeditat, distanța cu personajele, pe câteva din cele cinci axe 
numite de teoreticianul citat (valorică, morală, intelectuală, estetică, fizică): pe axa 
intelectuală și valorică în cazul intervenției inspective; valorică și estetică, dar și 

                                                 
1 Kundera, Arta romanului,  p. 41. 
2 Booth, op. cit., p. 155. 
3 Însă cu o ușoară rezervă în ceea ce privește accepțiunea lui Booth legată de instanța autorului, 
despre care am discutat mai sus, când am făcut referire la Lintvelt. 
4 Booth, op. cit., pp. 157-158. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

78 

 

 

 

 

intelectuală, în cazul intervenției experimentale; estetică, fizică și intelectuală, în 
cazul intervenției meditative. 

O altă perspectivă cu ajutorul căreia am putea analiza tipul de distanță este  
abordarea cognitivă asupra deixei1. Dacă, pe de parte, ideile lui Booth reprezintă o 
privire din interior asupra relațiilor care se stabilesc între instanțele comunicării 
narative (autor, narator, personaj, cititor), privire dată de faptul că unul dintre 
termenii raportului de distanță este naratorul, viziunea cognitivă, pe de altă parte, 
aduce o privire din exterior, din punctul de vedere al cititorului, al modului cum 
este realizată lectura. Deși conceptul de deixă din teoria literară cognitivă nu este 
implicit asociat celui de distanță, argumentăm că poate fi folosit în scopurile 
studiului nostru. În genere, categoriile deictice se bazează pe așa-numitul centru 
deictic de origine sau punctul zero, care poate fi vorbitorul („eu”), locul („aici”) și 
timpul vorbirii („acum”). Potrivit teoriei literare cognitive, există o dimensiune 
deictică textuală, compusă din șase elemente, descrise de Peter Stockwell ca fiind 
fațete:  

 
Perceptual deixis – expressions concerning the perceptive participants in the text, 

including personal pronouns ‘I/me/you/they/it’; demonstratives ‘these/those’; definite articles, 
definite reference ‘the man’, ‘Bilbo Baggins’; mental states ‘thinking, believing’. I include some 
elements (such as third person pronouns and names) here that are seen by some as part of reference; 
I argue that taking cognition seriously means that reference is to a mental representation and is a 
socially located act and is therefore participatory and deictic. 

• Spatial deixis – expressions locating the deictic centre in a place, including spatial adverbs 
‘here/there’, ‘nearby/faraway’ and locatives ‘in the valley’, ‘out of Africa’; demonstratives ‘this/that’; 
verbs of motion ‘come/go’, ‘bring/take’. 

• Temporal deixis – expressions locating the deictic centre in time, including temporal 
adverbs ‘today/yesterday/tomorrow/soon/later’ and locatives ‘in my youth’, ‘after three weeks’; 
especially tense and aspect in verb forms that differentiate ‘speaker-now’, ‘story-now’ and ‘receiver-
now’. 

• Relational deixis – expressions that encode the social viewpoint and relative situations of 
authors, narrators, characters, and readers, including modality and expressions of point of view and 
focalisation; naming and address conventions; evaluative word-choices. For example, the narrating 

                                                 
1 Peter Stockwell explică referitor la deixă că acest concept a fost discutat în domeniile filosofiei și 
lingvisticii, și că înseamnă capacitatea limbii de a ancora înțeles într-un context, de exemplu: „ If you 
were to say, ‘I am here now’, it would mean something utterly different compared with me saying it. ‘I’ 
would mean you, not me; ‘here’ would be where you are, not where I am; and ‘now’ means your 
present, which is some point in my future. Even in reading those last two sentences, you are 
interpreting ‘I/me’ and ‘you’ exactly the opposite way round from the way I am writing them. [...] 
Deixis has been discussed in philosophy and linguistics for many years, with each approach both 
resolving and creating many key questions about meaning and understanding. Deixis, of course, is 
central to the idea of the embodiment of perception, and a cognitive approach offers the possibility of 
a new and unified answer to these questions...”, Stockwell op. cit., p. 41.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

79 

 

 

 

 

author of Henry Fielding’s Tom Jones is very polite to the reader in direct address, and adopts 
different stylistic tones of ‘voice’ in relation to the different characters in his novel. 

• Textual deixis – expressions that foreground the textuality of the text, including explicit 
‘signposting’ such as chapter titles and paragraphing; co-reference to other stretches of text; 
reference to the text itself or the act of production; evidently poetic features that draw attention to 
themselves; claims to plausibility, verisimilitude or authenticity. 

• Compositional deixis – aspects of the text that manifest the generic type or literary 
conventions available to readers with the appropriate literary competence. Stylistic choices encode a 
deictic relationship between author and literary reader1.   

 
Din perspectivă cognitivă, distanța din romanul discutat, în ceea ce privește 

intervenția cu funcție meditativă, se creează, pentru început, la nivelul deixei 
perceptuale. În primele două microcapitole ale romanului, după o expunere 
generală impersonală, naratorul folosește persoana I plural, însă cu sens generic: 
„să spunem, așadar, că ideea eternei reîntoarceri...”2, apoi apare o referire la sine, 
prin intermediul persoanei I singular: „m-am surprins, nu demult, pradă unei 
senzații incredibile: răsfoind o carte despre Hitler, m-am trezit emoționat în fața 
câtorva fotografii... îmi aminteau de anii copilăriei mele...”3, urmată de  mai multe 
contexte în care apar forme ale persoanei I plural având sens generic: „suntem 
răstigniți”, „viețile noastre”, „povara cea mai grea ne strivește, ne face să ne 
încovoiem sub ea, ne lipește de pământ”, „Și atunci, ce să alegem? Greutatea sau 
ușurătatea?”, după care urmează microcapitolul al treilea, care începe cu persoana I 
singular: „Mă gândesc de mulți ani la Tomas...” și continuă: „dar abia acum, în 
lumina acestor reflecții, l-am văzut, cu claritate, pentru întâia oară. L-am văzut 
stând în dreptul unei ferestre...”4. După acest prin paragraf al celui de-al treilea 
microcapitol, persoanele menționate nu mai apar, locul lor fiind luat de o narațiune 
la persoana a III-a. În plus, apare o schimbare la nivel de deixă temporală: referirile 
la un timp prezent al vorbirii de la începutul capitolului și al microcapitolului cu 
numărul trei („mă gândesc”, „acum”), care localizează centrul deictic, sunt urmate 
de verbe și adverbe care introduc o lume textuală, cea a lui Tomas și a Terezei, 
marcată de începutul legăturii lor. Având în vedere schema de mai jos, din Anexa 1, 
redată și de Stockwell, are loc ceea ce teoreticianul numește „push”5, asemeni unei 

                                                 
1 Ibidem, pp. 45-46. 
2 Kundera, Insuportabila..., op. cit., p. 6. 
3 Ibidem. 
4 Ibidem, p. 8. 
5 „When a deictic shift occurs, it can be either ‘up’ or ‘down’ the virtual planes of deictic fields. In other 
words, a novel which begins with the deictic field centred on a narrator might shift its deictic centre 
‘down’ to a point earlier in the narrator’s life (shifting deictic centre on the basis largely of the 
temporal dimension), or to a different spatial location, or even to the deictic centre of a character in 
the novel (with perceptual deixis prominent). Borrowing a term from computer science, this type of 
deictic shift is a push. In my scale of entity-roles near the beginning of this chapter (see p. 42), pushing 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

80 

 

 

 

 

împingeri a narațiunii, pe care o putem denumi avansare1, de la nivelul naratorului, 
către cel al personajului. Or, această avansare reprezintă în sine o luare de distanță 
și totodată premisa pentru existența celor cinci axe amintite, mai sus, de Booth.   

La crearea distanței participă și elemente care țin de deixa spațială, întrucât 
contribuie la construirea cadrului unde este plasat personajul, diferit de cel în care 
se situează vocea naratorului: „L-am văzut stând în dreptul unei ferestre a 
apartamentului său, cu ochii fixați spre partea opusă a curții interioare, spre zidul 
din spate al imobilului din fața sa [...] o cunoscuse pe Tereza [...] într-un mic orășel 
din Cehia [...] a venit să-l vadă la Praga”2. Prezența detaliilor spațiale aferente lumii 
textuale a lui Tomas o delimitează de cea a vocii naratorului și în legătură cu care 
orice detalii de ordin spațial lipsesc. Considerăm că distanța de ordin spațial devine 
una de ordin estetic dacă recunoaștem existența unui element de deixă relațională, 
și anume faptul că spațiul fizic descris este, de fapt, mai întâi unul imaginar, 
provenit de la instanța care narează. Personajul reprezintă o plăsmuire, eventual 
una îndelung meditată (vocea naratorului afirmă „mă gândesc de mulți ani la 
Tomas”), asupra căreia naratorul își focalizează atenția. Așadar, cuvintele de la 
începutul microcapitolului trei, aparținând vocii naratorului, au drept efect 
trasarea unei distanțe cu raportare la relația vocea naratorului – personaj, adică 
relația avută în vedere și de Booth. Prin intermediul abordării cognitive mai putem 
evidenția, referitor la distanță, un aspect suplimentar celui amintit.  
 La nivel formal, deixa textuală – reprezentând împărțirea și organizarea 
propriu-zisă a textului –  delimitează lumile textuale, participând la crearea 
distanței. La începutul microcapitolului numerotat cu trei, din partea întâi, vocea 
naratorului istorisește despre personajul la care se gândește, deci pe care îl 
născocește, în această manieră introducându-l în roman pe Tomas și construind 
lumea textuală a lui Tomas și a Terezei, așa cum, în mod analog, la începutul 
microcapitolului numărul unu din partea a doua, aceeași voce se distanțează încă o 

                                                                                                                                    
into a deictic centre in the text is a movement towards the right of the diagram. Moving from being a 
real reader to perceiving yourself in a textual role as implied reader or narratee, or tracking the 
perception of a narrator or character, all involve a deictic shift that is a push into a ‘lower’ deictic field. 
Entering flashbacks, dreams, plays within plays, stories told by characters, reproduced letters or diary 
entries inside a novel, or considering unrealised possibilities inside the minds of characters are all 
examples of pushing into a deictic field. 
By contrast, moving up a level is a pop, leftwards in my diagram. You can pop out of a deictic field by 
putting a book down and shifting your deictic centre back to your real life level as real reader. Within 
a text, you can pop up a level if the narrator appears again at the end to wrap up the narrative, or if 
the narrator interjects opinion or external comment at any point within the narrative. These involve 
shifts from the character who is the current focus of attention up to the deictic centre of the narrator”, 
Stockwell, op. cit., p. 47. 
1 Fenomenul invers, numit de Stockwell prin termenul de pop, îl putem denumi devansare. 
2 Kundera, Insuportabila..., op. cit., p. 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

81 

 

 

 

 

dată, sau subliniază distanța deja existentă, între ea și personaj: „Ar fi o prostie din 
partea autorului dacă ar încerca să-l facă pe cititor să creadă că personajele sale au 
existat în realitate1. Acestea nu s-au născut din trupul unei mame, ci din câteva 
fraze sugestive, sau dintr-o situație-cheie.”2. Distanțarea de personaj nu apare în 
mod întâmplător organizată într-o nouă unitate: ea marchează intenția de 
separare. Distanța este întărită prin ceea ce considerăm a fi un element de deixă 
compozițională: textul nu reprezintă pentru cititor un exemplu tipic de roman 
conform așteptărilor lui bazate pe clișee. Vocea „autorului” (de fapt, a naratorului) 
îl îndepărtează pe cititor de clișeele legate de personaj, apropiindu-i în schimb acea 
perspectivă asupra personajului aparținând naratorului. Cititorul este familiarizat 
cu punctul de vedere al vocii naratorului și implicit defamiliarizat cu raportare la 
propriile așteptări. La existența acestora face referire Kundera, în Arta romanului, 
unde afirmă:  
 

Într-adevăr, două secole de realism psihologic au creat câteva norme cvasiinviolabile: 1. 
trebuie să fie date maximum de informații: 1. trebuie să fie date maximum de informații 
despre personaj: despre aspectul fizic, felul lui de a vorbi și de a se comporta; 2. trebuie 
să fie prezentat trecutul personajului, căci acolo se află toate motivațiile 
comportamentului său prezent; și 3. personajul trebuie să aibă o totală independență, 
adică autorul și propriile lui considerații trebuie să dispară pentru a nu deranja cititorul 
care vrea să cedeze iluziei și să ia ficțiunea drept realitate. 3Or, Musil a rupt acest vechi 
contract încheiat între roman și cititor. Și alți romancieri împreună cu el. ... Și nici Musil, 
nici Broch, nici Gombrowicz nu au nici cea mai mică reținere în a fi prezenți prin 
propriile gânduri în romanele lor. Personajul nu este simulacrul unei ființe vii. Este o 
ființă imaginară. Un ego experimental4. 

 
Instrucțiunile date de vocea naratorului  din roman coincid cu cea de-a treia 

normă la care Kundera face referire mai sus, și care la nivel de cititor ia forma unor 
așteptări. În calitate de ego experimental, personajul kunderian este individualizat 
datorită distanței strategice pe care vocea naratorului o ia față de el, deoarece 
situarea vocii într-o poziție ușor confundabilă cu cea auctorială îi permite a efectua 
intervenții.  
 În baza relațiilor care se stabilesc la nivel de deixă între personaj și vocea 
naratorului, cele trei tipuri de intervenții menționate mai sus pot fi reclasificate în 
patru categorii după cum urmează, în funcție de criteriul poziționării vocii 
naratorului cu raportare la lumea textuală a personajului: 

                                                 
1 Cititorul interpelat în citatul redat este un naratar, deci o instanță fictivă, ce trebuie deosebit de  
cititorul abstract, căruia asemenea precizări i-ar fi fost inutile, dar și de cititorul concret. 
2 Kundera, Insuportabila..., op. cit., p. 43.  
3 Idem, Arta romanului,   p. 46.    
4 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

82 

 

 

 

 

a. vocea naratorului situată în interior cu raportare la lumea textuală a 
personajului. Acesta este cazul intervenției inspective și experimentale. Naratorul 
gândește în locul personajului sau expune situația lui, arătând mai bine esența 
personajului. Acest tip de intervenție îl putem regăsi în Insuportabila ușurătate a 
ființei, Viața e în altă parte. Tot în interiorul lumii textuale se situează și naratorul 
fără funcție de interpretare, de exemplu în romanul Sărbătoarea neînsemnătății¸ 
Identitatea.  

b. vocea naratorului situată alături de personaj și totodată în exteriorul 
lumii lui textuale. Acest raport este valabil în special pentru intervențiile de tip 
meditativ, de exemplu din romanul Nemurirea. Astfel, naratorul expune reflecții de 
origine filosofică în afara lumii textuale a personajului, printr-un fel de expuneri 
introductive care inițial nu par a fi legate de vreun personaj, ele urmând abia 
ulterior a fi asociate unui eu experimental, fiind menite a conduce la esența 
personajului, prin individualizarea lui. Același tip de intervenție apare și în 
romanele Lentoarea, Valsul de adio sau Ignoranța. 

c. vocea naratorului situată în exterior, atunci când apare o lume textuală 
aferentă domeniului real, după cum este cazul, de exemplu, în romanul Nemurirea. 
Distanța constă în retragerea naratorului într-o lume a domeniului real (cu 
raportare la celelalte lumi textuale) și situarea lui în rolul de autor aparent al 
romanului. Astfel, ajunge să controleze, de la distanță, celelalte personaje și lumile 
lor textuale. Situat fiind în afară, intervine ușor în lumile textuale și gestionează 
trecerile de la o lume textuală la alta.  
 

d. vocea naratorului aflată în retragere din alte lumi textuale, către lumea sa 
textuală aferentă domeniului real. Naratorul rămâne în lumea sa textuală a 
domeniului real unde apare și în calitate de personaj, ea ajungând să fie populată 
de personaje din alte lumi textuale. Aceasta se întâmplă mai ales la final de roman, 
când granițele dintre lumea textuală a domeniului real aparținând vocii 
naratorului, și a celorlalte lumi textuale se deschid și personajele din lumile 
ficționale pătrund în lumea textuală a domeniului real. Astfel se întâmplă în 
romanele Lentoarea și Nemurirea. În această lume, însă, vocea naratorului devine 
narator intradiegetic, surprins uneori de propriile personaje: „Da, se vedea asta pe 
fața lui, și am rămas surprins. Niciodată nu mi-l imaginasem ca bețiv.”1.  Distanța 
însă rămâne datorită atitudinii experimentale pe care naratorul o păstrează față de 
participanții la narațiune: în final ajunge să găsească esența identitară inclusiv a 
prietenului său. 

În ceea ce privește clasificarea de mai sus, se cuvine o precizare, cu scopul 
de a dezambiguiza. Ceea ce înțelegem în cele de mai sus prin opoziția exterior/ 
                                                 
1 Idem, Nemurirea, op. cit., p. 378. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

83 

 

 

 

 

interior coincide numai parțial cu perspectiva teoreticianului rus Boris Uspenski, a 
cărui tipologie este analizată de Jap Lintvelt1 și ale cărui idei provenind din lumea 
rusă ne obligă să delimităm mai bine sensurile termenilor din argumentarea 
noastră. Deși literatul olandez ajunge la concluzia că, în cazul lui Uspenski nu ar fi 
vorba, de fapt,  de o tipologie, ci „mai degrabă o analiză practică a punctelor de 
vedere”2, Mircea Martin reușește să perceapă ideile lui Uspenski și prin prisma 
contextului ideologic comunist, aspect la care Lintvelt nu este foarte sensibil. 
Opiniile criticului literar român vin să atenueze obiecțiile lui Lintvelt, argumentând 
totodată viziunea lui Uspenski: 

 
Îmi îngădui să atrag în continuare atenţia cititorului român asupra unei probleme de 
receptare şi de context ideologic şi cultural. Unele observaţii perfect neutre în relatarea 
şi interpretarea lui Lintvelt devin în lectura cuiva care a trecut prin cenzura totalitară şi 
a suportat presiunea ideologiei unice subit revelatoare şi purtătoare de tensiuni pe care 
poeticianul olandez probabil că nici nu le bănuieşte. Pentru autorul sovietic luat în 
discuţie, Uspenski, precum şi pentru noi, este clar că disocierea între punctul de vedere 
intern şi extern (romanului) avea rostul de a marca diferenţa între o reuşită artistică sau 
măcar o asumare artistică a unui punct de vedere (ideologie, exterior) şi utilizarea 
cadrului romanesc pentru exprimarea unor abstracţiuni ideologice, a unor clişee. Din 
această cauză „pe plan ideologic, distincţia între intern şi extern (la Uspenski) se 
defineşte (...) prin opoziţia înlăuntrul — în afara lumii romaneşti". Această explicaţie 
contextuală nu anulează, fireşte, obiecţiile îndreptăţite pe care Lintvelt le aduce analizei 
lui Uspenski3. 

 
Pentru ceea ce B. Uspenski consideră a fi o tipologie a posibilităților 

compoziționale studiate din perspectiva punctului de vedere, termenul de interior 
se referă la nivelul textual al romanului, pe când antonimul său face trimitere la 
lumea și ordinea exterioare romanului. Lintvelt afirmă că Uspenski definește 
punctul de vedere ca fiind niște poziții ale autorului acestea la rândul lor 
reprezentând un fel de puncte de pornire pentru producerea fie a narațiunii, fie a 
descrierii. Uspenski raportează punctul de vedere la patru planuri, și anume: 
evaluativ-ideologic, frazeologic (verbal), spațio-temporal, psihologic, și trasează o 
dihotomie, pentru toate aceste planuri, între punctul de vedere intern și cel extern. 
Lintvelt aduce observația potrivit căreia Uspenski „folosește aceste noțiuni în două 
accepții diferite, când pentru a indica poziția narativă a centrului de orientare în 
interiorul sau exteriorul acțiunii romanești, când pentru a desemna profunzimea 
perspectivei narative, adică percepția internă sau externă a actorilor.”4. Perspectiva 

                                                 
1 Vezi Lintvelt,  op. cit.. 
2 Ibidem, p. 193. 
3 Martin, Introducere, op. cit.,  p. 18. 
4 Lintvelt, op. cit., p. 182. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

84 

 

 

 

 

noastră în cea ce privește clasificarea de mai sus este mai apropiată de prima 
accepțiune menționată de Lintvelt. Totodată, se pliază pe ceea ce Mieke Bal înțelege 
prin opoziția interiorul/exteriorul fabulei, adică a evenimentelor relatate. 
 Ceea ce înțelegem prin situarea vocii naratorului în interiorul sau exteriorul 
lumii textuale poate fi nuanțat făcând apel la ideile lui Bahtin: 
 

the author-creator, finding himself outside the chronotopes of the world he represents 
in his work, is nevertheless not simply outside but as it were tangential to these 
chronotopes. He represents the world either from the point of view of the hero 
participating in the represented event, or from the point of view of a narrator, or from 
that of an assumed author or-finally-without utilizing any intermediary at all he can 
deliver the story directly from himself as the author pure and simple (in direct 
authorial discourse). But even in the last instance he can represent the temporal-spatial 
world and its events only as if he had seen and observed them himself, only as if he 
were an omnipresent witness to them. Even had he created an autobiography or a 
confession of the most astonishing truthfulness, all the same he, as its creator, remains 
outside the world he has represented in his work. If I relate (or write about) an event 
that has just happened to me, then I as the teller (or writer) of this event am already 
outside the time and space in which the event occurred. It is just as impossible to forge 
an identity between myself, my own "I," and that "I" that is the subject of my stories as 
it is to lift myself up by my own hair. The represented world, however realistic and 
truthful, can never be chronotopically identical with the real world it represents, where 
the author and creator of the literary work is to be found. That is why the term "image 
of the author" seems to me so inadequate: everything that becomes an image in the 
literary work, and consequently enters its chronotopes, is a created thing and not a 
force that itself creates. The "image of the author"-if we are to understand by that the 
author-creatoris a contradiction in terms; every image is a created, and not a creating, 
thing. It goes without saying that the listener or reader may create for himself an image 
of the author (and usually does; that is, in some way he pictures the author to himself); 
this enables him to make use of autobiographical and biographical material, to study 
the appropriate era in which the author lived and worked as well as other material 
about him. But in so doing he (the listener or reader) is merely creating an artistic and 
historical image of the author that may be, to a greater or lesser extent, truthful and 
profound-that is, this image is subject to all those criteria that usually apply in these 
types of images. And this image of the author cannot, of course, itself enter into the 
fabric of images that makes up the literary work. However if this image is deep and 
truthful, it can help the listener or reader more correctly and profoundly understand 
the work of the given author1. 

 
Aflăm în pasajul lui Bahtin un argument în plus cu privire la 

dezambiguizarea la nivel teoretic a instanței care realizează intervenții în romanele 
kunderiene. În lumina ideilor teoreticianului rus, asumarea intervențiilor din 
romane (aparținând, de fapt, fie naratorului, ori personajului Kundera căruia îi 

                                                 
1 Mihail Bahtin, The dialogic imagination, Austin, University of Texas Press, 2008, p. 96. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

85 

 

 

 

 

revine și funcția narativă) de către autorul real Milan Kundera, nu poate fi  
argumentată din perspectivă cronotopică: imaginea autorului care ar rezulta din 
unele romane este diferită de cea a personalității biografice a autorului concret. 
Așadar, cu atât mai mult se dovedește fundamentată propunerea de a considera 
așa-numitele intervenții ale autorului, din romanele lui Milan Kundera, ca 
aparținând vocii naratorului cu funcție interpretativă. În plus, se verifică răspunsul 
nostru la întrebarea lui Nicolae Manolescu: cel de-al doilea povestitor este un 
narator cu funcție interpretativă.  
 
 
 
 
 

Bibliografie 
 
Bal, Mike, Narratology: introduction to the theory of narrative, Toronto, University of Toronto 

Press Incorporated, 1997 
Booth, Wayne C., The Rhetoric of Fiction, Londra, The University of Chicago Press, 1983,  

Ediția a II-a, Ediția I în 1961 
David Lightfoot, Perceiving the fictional world of Nesmrtelnost through Kundera’s ”I”, 

„Canadian Slavonic Papers”, 40/1998, pp. 79-90 
Frank, Søren, Migraton and Literature: Günter Grass, Milan Kundera, Salman Rushdie, and Jan 

Kjærstad,  Hampshire, Palgrave Macmillan, 2008 
Holý, Jiří, Autorský vypravěč, „Česká literatura”, 48/2000, pp. 132-153 
Kundera, Milan, Arta romanului, traducere din franceză de Simona Cioculescu, Bucureşti, 

Humanitas, 2008 
Kundera, Milan, Insuportabila ușurătate a ființei, traducere din cehă de Jean Grosu, București, 

Humanitas, 2007 
Kundera, Milan, Nemurirea, traducere din cehă de Jean Grosu, București, Humanitas, 2006 
Kundera, Milan, Viața e în altă parte, traducere de Jean Grosu, București, Humanitas, 2012 
Lintvelt, Jaap, Încercare de tipologie narativă: punctul de vedere, traducere din franceză de 

Angela Martin, București, Editura Univers, 1994 
Manolescu, Nicolae, Arca lui Noe, Gramar, București, 2006 
Nemcova Banerjee, Maria, Terminal Paradox: The Novels of Milan Kundera, New York, Grove 

Weidenfeld, 1990 
O’Brien, John, Milan Kundera: Meaning, Play and the Role of the Author, în Harold Bloom, 

Milan Kundera, Chelsea House Publishers, Broomall, 2003 
Stockwell, Peter, Cognitive Poetics -  an Introduction, New York, Routledge, 2005 

 
 
Anexa 1 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLII, nr.3 
 

 
 

 

 

86 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:13 UTC)
BDD-A27161 © 2016 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

