
 222 

 
 

 

Terminologia etnologică românească în opera lui B. P. Hasdeu 

 
Dr. Ioana-Ruxandra Fruntelată 

Catedra de Teoria literaturii, Literatură universală şi comparată, Etnologie şi folclor  
Facultatea de Litere, Universitatea din Bucureşti 

E-mail: ioanafruntelata@yahoo.com 
 

 
Dr. Ioana-Ruxandra Fruntelată este lector la Catedra de Teoria 

literaturii, Literatură universală şi comparată, Etnologie şi folclor de la 
Facultatea de Litere a Universităţii din Bucureşti. Interesele sale actuale de 
cercetare sunt etnologia integrării europene, patrimoniul cultural imaterial, 
critica mitică.  
 
 

Rezumat 
 

Contribuţia polivalentă a lui Hasdeu la cristalizarea etnologiei româneşti este 
decisivă, el fiind fondatorul tradiţiei etnologice naţionale şi al reperelor cercetărilor 
etnologice viitoare. O listă a termenilor etnologici utilizaţi de Hasdeu în opera lui 
reflectă munca de pionierat a fondatorului etnologiei româneşti (el dublează termeni 
sau utilizează variante terminologice pentru acelaşi obiect, fără să clarifice 
întotdeauna sensul conceptelor noi pe care le introduce) şi totodată, excepţionala lui 
erudiţie, demonstrată de impresionanta informaţie pe care o asimilează şi analizează 
în procesul de construcţie a unor teorii originale. Hasdeu utilizează şi impune o serie 
de termeni specializaţi, precum variantă, tip, prototip, arhetip (cu subdiviziunile lor: 
subtip, subvariantă, subarhetip), în încercarea de a defini şi rafina obiectul numit 
literatură populară sau folclor în a doua jumătate a secolului al 19-lea. 

 
Cuvinte cheie: B.P. Hasdeu, Etnologie, Terminologie, Folclor, 
Filologie, Literatură populară. 
 
 
Interesul lui Hasdeu pentru cultura populară românească se explică, în 

mare parte, prin înrâurirea părintească a tatălui, Alexandru Hîjdeu, căruia 
viitorul savant îi datorează contactul, încă din anii copilăriei, cu proiecte 
grandioase de reconstituire a istoriei neamului în spiritul comun ascendenţei 
vechilor boieri siliţi  să trăiască, de-a lungul mai multor generaţii, printre 
străini şi să-şi formeze din cultul strămoşilor o ultimă pavăză împotriva 
deznaţionalizării [Oprişan 1990:9]. Receptiv la sugestiile privind creaţia 
populară oferite de manuscrisele bunicului şi ale tatălui [Oprişan 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:18 UTC)
BDD-A27109 © 2007 Editura Universității din București



 223 

1990:107], B.P. Hasdeu culege texte folclorice în adolescenţă (1851-1852) 
din satul Zamcioji de lângă Nistru, situat aproape de moşia boierului Vasile 
Cristea, căruia elevul de gimnaziu i-a fost oaspete o perioadă. Fragmentele 
Zeiţa Mumă şi Zeiţa Dochia şi babele de piatră, elaborate în anii 1851-1853 
[Oprişan 1990:110] sunt primele încercări folcloristice ale lui Hasdeu, 
prefigurând şi orientarea lui autohtonistă de mai târziu, care va duce la 
polemici cu adepţii teoriei originii pur romane a culturii româneşti.  

La sfârşitul activităţii lui ştiinţifice, contribuţia polivalentă a lui 
Hasdeu la fundamentul etnologiei româneşti este hotărâtoare, fixând tradiţia 
şi jalonând autoritatea studiilor ulterioare. Hasdeu a argumentat legitimitatea 
interesului pentru literatura, arta şi obiceiurile populare (în alţi termeni: 
limba, estetica şi etica) în comunitatea ştiinţifică umanistă, în Universitate, 
în Academie şi în presă, subliniind în special clarificările pe care 
cunoaşterea folclorului le aduce lingvisticii şi istoriei, dar şi 
comparatismului literar sau filologiei clasice. Preocupat de statutul filologiei 
comparate, în accepţia de studiu filologic al culturii populare, Hasdeu 
trasează liniile mari ale domeniului: obiectul şi metoda, acordând, în 
contextul stabilirii obiectului, o atenţie deosebită delimitărilor şi nuanţărilor 
terminologice şi adaptând în limba română limbajul etnologic internaţional 
al vremii lui, cu care era bine familiarizat. 

O listă a termenilor etnologici utilizaţi în opera hasdeiană reflectă 
deopotrivă căutările de început ale fondatorului etnologiei româneşti 
(dublarea sau folosirea unor variante terminologice pentru acelaşi obiect, 
absenţa unor clarificări permanente ale sensurilor conceptelor propuse) şi 
erudiţia lui excepţională, care asimilează teorii şi examinează fapte, urmând 
ca apoi să le articuleze în teorii originale. Felul cum Hasdeu generează 
ipoteze ştiinţifice (numindu-le astfel, căci etnologia, o ştiinţă a originilor, 
aşa cum o vedea el, se constituia prin natura ei ca un teren al ipotezelor mai 
mult decât unul al demonstraţiilor) şi le structurează apelând la o combinaţie 
proprie de analiză şi intuiţie creează un model de interpretare marcant 
pentru cei mai importanţi reprezentanţi ai şcolii etnologiei filologice de la 
Bucureşti: Ovid Densusianu, Dumitru Caracostea, Ovidiu Bârlea, ce se vor 
confrunta şi ei, ca şi maestrul din secolul al XIX-lea, cu problema lipsei de 
documente (în sensul primar, de „înscrisuri”) din universul predominant oral 
al culturii populare. Vastă şi confuză, ca tot ce este primordial – scria 
Hasdeu în 1867 –, o literatură populară nu se poate diseca în nişte ramure 
atât de speciale şi atât de determinate, precum sunt diviziunile şi 
subdiviziunile unei literature culte. Din contra, unul din semnele cele mai 
distinctive şi cele mai universale ale unui adevărat product al literaturei 
populare este un amestec în fond şi în formă, poezia amalgamată cu proza, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:18 UTC)
BDD-A27109 © 2007 Editura Universității din București



 224 

istoria cu fabula, idealul cel mai transcendent cu realitatea cea mai banală, 
elementele empirice ale tuturor ştiinţelor, în fine, o enciclopedie haotică 
după care un observator filosof poate judeca tot ce ştie şi tot ce crede o 
naţiune. [Hasdeu 1979 (1867): 26]. Referindu-se la literatura populară, 
savantul variază sintagma, utilizând şi literatură poporană [1872 - 
INTRODUCERE la P. Ispirescu, Legende şi basmele românilor. Ghicitori şi 
proverburi], termen pe care-l va îmbogăţi ulterior cu explicarea caracterului 
folcloric al cărţilor populare, în  studiul Ochire asupra cărţilor poporane (în 
Cuvente den bătrăni, tomul II. Cărţile poporane ale românilor în secolul 
XVI în legătură cu literatura poporană cea nescrisă. Studiu de filologie 
comparativă, Bucureşti, 1879), unde face deosebirea dintre literatura 
poporană nescrisă şi cea scrisă, lămurind că literatura poporană nescrisă se 
naşte şi trăieşte într-un mod nescris (...)Dacă reproducţiunea cea scrisă 
izbuteşte a se răspândi în popor, numai atunci, sub forma-i cea petrificată, 
ea devine literatură poporană scrisă sau, mai precis, carte poporană 

[1979:68]. Autorul are conştiinţa clară a diferenţei dintre popular şi 
poporan, preluând-o din literatura ştiinţifică germană: Poporan  este ceea ce 
aparţine poporului. Popular – ceea ce este iubit de popor [1979:75].  
D. Caracostea va încerca să reactualizeze distincţia popular – poporan, dar 
în final, termenul popular s-a impus, susţinut, în primul rând, în opinia lui 
Ovidiu Bârlea, de influenţa franceză [Bârlea 1974:174]. 

În prelegerile de etnopsihologie ţinute la Universitatea din Bucureşti 
(publicate în revista „Şezătoarea” XXXIII, 1925, nr.7-9, pp.101-112; nr. 10-
12, pp. 116-125) şi Cursul de filologie comparată 1893-1894 (păstrat în 
manuscrisul studentului Eugeniu Dinescu), Hasdeu va reveni asupra literaturii 
populare, spunând că în limba poporului se surprind rudimentele moravurilor 
şi literaturei [1979:131].  Literatura şi arta unui popor, alături de moravuri 
sunt obiectul etnopsihologiei (Volkerpsychologie) în vreme ce linguistica se 
ocupă de limba unui popor [1979:132] Conform lui Vico, unul dintre 
premergătorii etnopsihologiei, subiectul acesteia ar fi natura comună a 
tuturor popoarelor [1979:134-136] şi într-adevăr, etnologia secolului al  
XIX-lea este o ştiinţă a genealogiei popoarelor. Hasdeu specifică în aceleaşi 
prelegeri universitare şi părţile integrante ale etnopsihologiei: Literatura 
populară, arta sau estetica şi obiceiurile, cari toate deopotrivă exprimă 
cugetarea naţională. Acestea  sunt strâns legate între ele, căci în literatură 
găsim şi etic  şi estetic [1979:141]. Ulterior, va declara că Filologia 
comparată e istoria naturală a omului [1979:213] şi va exclama: Limbă şi 
literatură! Iată dar istoria naturală a omului ca om! [1979:214]. Remarcăm, 
în legătură cu delimitarea literaturii populare, înţelegerea naturii materiei 
folclorice în explicaţia pe care o dă Hasdeu mecanismului de formare a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:18 UTC)
BDD-A27109 © 2007 Editura Universității din București



 225 

canonului folcloric: O cugetare – scrie el – devine „poporană” atunci când, 
trecând din gură în gură, s-a modificat, s-a echilibrat, s-a făcut astfel încât 
corespunde perfect naturei acelui popor. În acest mod ceea ce este prost nu 
se menţine în liter[atura] poporană; ce este bun sau poate ajunge bun, 
îndreptându-se neîncetat, se menţine până se ridică la nivelul geniului 
popular. Poporul deci face alegerea; iar filol[ogia] comp[arativă] nu face 
selecţiune, ci ia liter[atura] poporană aşa cum este [1979(1876):335-336]. 

În prefaţa din 14 mai, 1885 la Etymologicum Magnum Romaniae, 
Hasdeu va opta pentru termenul folklore, care denumeşte credinţele cele 
intime ale poporului, obiceiele şi apucăturile sale, suspinele şi bucuriele 
sau, într-o formulare ulterioară, toate prin câte se manifestă spiritul unui 
popor, obiceiele lui, ideile-i despre sine-şi şi despre lume, literatura lui cea 
nescrisă, mii şi mii de trăsure caracteristice cu rădăcini în inimă şi cu 
muguri în grai [apud Bârlea 1974:173]. 

În descrierea a ceea ce astăzi numim categorii şi subcategorii 
folclorice, Hasdeu utilizează şi impune o serie de termeni specializaţi, 
precum variantă, tip, prototip, arhetip (şi subdiviziuni ale acestora: subtip, 
subvariant, subarhetip). Ovidiu Bârlea consideră că termenul variantă apare 
pentru prima dată în opera lui Hasdeu cu sensul folosit în folcloristica 
românească a secolului al XX-lea. În formularea lui Hasdeu, prin varianturi 
[variaţiuni în articolul de dicţionar despre basm], în literatura poporană ca 
şi-n linguistică, se înţeleg exemplare diferite în formă, în accidente, în 
punturi secundare, dar identice în toate elementele fondului, iar nu numai în 
unele din ele. De asemenea, vorbind despre tip, savantul îl percepea compus 
din motive, aproape de sensul lui etnologic de sumă folclorică a variantelor, 
în timp ce arhetipul sau prototipul este o formă primară din care derivă 
variante surprinse în circulaţie, fie că această formă primară este restrânsă 
la patrimoniul naţional, fie că este universală, ca în accepţia Şcolii 
Finlandeze [Bârlea 1974:175-176]. 

Înţelegând prin clasificare o înlesnire metodică care reprezintă 
aproximativ natura lucrului, Hasdeu propune o împărţire a literaturii 
populare pe genuri şi specii, iniţial delimitând trei genuri (poetic, narativ şi 
aforistic, în 1867) şi revenind mai târziu cu o altă clasificare, după criteriul 
vârstei participanţilor la actul creaţiei orale. În interiorul clasificărilor, 
delimitează specii ale literaturii populare, pe care le descrie pe larg (colinda 
ar fi, astfel une chanson ambulante [1979(1892-3):259-260]) sau detaliat, 
aşa cum se întâmplă cu doina, strigăturile şi basmul: 

Scurtă ca şi simţimântul, doina este simţimânt sub orice formă: tristeţe 
şi bucurie, amor şi ură, entuziasm şi desperare, pace şi război (1882). Ea 
exprimă toate nuanţele sentimentului începând de la sentimentul de jale şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:18 UTC)
BDD-A27109 © 2007 Editura Universității din București



 226 

terminând cu sentimentul de bucurie [1979(1892-3):237]. Strigătura este o 
improvizaţie compusă la moment, fără precugetare şi sub impresia jocului. 
Improvizaţia poate fi de trei feluri: 1) totală sau integrală atunci când 
jucătorul improvizează un cântec întreg; 2) parţială, atunci când jucătorul 
îşi aduce aminte şi ia o strigătură deja cunoscută şi compusă de altul, dar o 
modifică ca să se potrivească (foarte bine) cu situaţiunea în care se află 3) 
adaptativă când o aplică aşa de bine, încât nimeni nu poate zice că nu e 
lucrarea lui (...) când o aplică cu atâta dibăcie ca şi când ar aplica la 
lucrarea lui un proverb. 

Definiţia basmului presupune, pe de o parte, prezenţa obligatorie a 
supranaturalului (În basm supranaturalul constituie un element esenţial 
[1979(1893):156]) şi, pe de altă parte, condiţia ca ascultătorii să creadă în 
adevărul celor povestite (pentru ţăran, basmul e departe de a fi minciună.... 
[1979(1893):153]), conţinutul basmului fiind generat, după părerea lui 
Hasdeu, de realitatea visului, ceea ce exclude echivalarea basmului cu 
minciuna. Savantul operează distincţii rafinate între basm (creditat ca 
adevărat la origine) şi basnă (născocire), sugerând şi termenul generic 
poveste pentru naraţiunile populare în cari nu ne întâmpină nemic miraculos 
sau supranatural [1979(1893)155]. Totodată, el propune termenul deceu 
(Basm  menit a da soluţiunea unei probleme apropiat de ghicitoare prin 
forma interogativă, dar ţinând de basm, prin fond, mijloace şi element 
supranatural [1979(1893):204-209]), noţiune care nu se suprapune cu 
legenda, ci mai degrabă cu basmul cu ghicitori numerice. Deşi deceul a 
rămas doar o idiosincrazie hasdeiană, termenul îl ajută pe savant să explice 
alcătuirea mitologiei: Când basmul propriu-zis şi copilul său, deceul, ajung 
deopotrivă la un însemnat grad de dezvoltare într-o societate deja relativ 
destul de înaintată, elementele lor se fuzionează, sistematizându-se într-un 
complex numit mitologie, în care sunt două pătrimi neconştiente provenind 
direct sau indirect din basmul propriu-zis, o pătrime conştientă datorită 
caracterului celui tendenţios al deceului, şi o altă pătrime conştientă 
rezultată din opera ulterioară de sistematizare. Prin jumătatea cea 
neconştientă, sustrasă liberului arbitru, toate mitologiile se aseamănă una 
cu alta, şi ele nu se deosebesc decât prin jumătatea cea conştientă, care le 
apropie de natura literaturei celei culte [1979(1893):209]. 

Comparaţia concepţiei hasdeiene despre studiul culturii populare cu 
orientările ştiinţifice dominante în Europa în a doua jumătate a secolului al 
XIX-lea ni-l arată pe savantul român afiliat pozitivismului fascinat de 
clasificări biologice şi în mod specific accepţiei germane a studiului 
etnologic focalizat asupra limbilor naturale, ca mijloc de a descoperi 
necunoscutele limbilor originare. Regăsim la Hasdeu ideea lui Max Műller 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:18 UTC)
BDD-A27109 © 2007 Editura Universității din București



 227 

(dealtfel, Hasdeu îl admiră şi-l citează adesea pe teoreticianul german al 
mitului) că povestirile populare sunt dezvoltări ale unor mituri primitive şi 
justificarea necesităţii cunoaşterii vieţii naturale reale a limbajului, 
raportarea permanentă la literatura cultă, care apare şi în opera lui Friedrich 
Diez, termenul etnopsihologie de la Steinthal şi distincţia poporan/ popular 
de la Gőres. Termenul arhetip ne trimite la Şcoala Finlandeză a lui Julius 
Krohn, care-şi publica lucrarea despre geneza Kalevalei în 1884. 
Preocuparea lui Hasdeu de a documenta istoria poporului cu date de cultură 
populară şi chestionarele pe care le elaborează amintesc de Biblioteca 
tradiţiilor populare şi de teoriile lui Giuseppe Pitré, iar relaţia dintre studiul 
limbii şi cel al vieţii folclorice se poate raporta cu uşurinţă la etnologia 
filologică a antropologilor englezi din şcoala lui Edward Tylor sau la 
etnoglogia lui James George Frazer,  pe care astăzi am încadra-o 
antropologiei lingvistice [Cocchiara (1971)2004:222-322]. În afară de 
Műller, Hasdeu mai citează din W. şi J. Grimm, Th. Benfey, Mannhardt, 
Tylor, Veselovski ş.a. [Datcu 2006:455]. Ne apare limpede că sprijinit pe 
lecturile sale întinse, de o cuprindere neobişnuită pe acea vreme – toate 
domeniile principale ale ştiinţelor umanistice – Hasdeu a putut elabora la 
noi jaloanele folcloristicii ştiinţifice fundamentând în felul acesta toate 
principiile teoretice şi metodologice ale tinerei discipline [Bârlea, în Hasdeu 
1979:9]. Modul lui de a studia folclorul, în interdependenţă cu limba, va fi 
preluat de Ovid Densusianu şi va face şcoală în folcloristica românească 
[Datcu 2006:454]. În acelaşi timp, perspectiva interdisciplinară a lui Hasdeu 
asupra tradiţiei orale nu se limitează la literatura populară, termenii aleşi de 
el (folclor, etnopsihologie, cugetare poporană) demonstrând fără echivoc 
deschiderea ştiinţifică spre acea filologie comparată care trebuia să cuprindă 
studiul limbii, al literaturii şi al obiceiurilor, reliefând deopotrivă înrudirea 
dintre popoare şi specificul fiecăruia dintre ele sau spre ceea ce azi numim 
etnologie, adică ştiinţa culturii populare în ansamblul ei.  

O perspectivă critică asupra terminologiei etnologice din opera lui 
Hasdeu ne luminează în primul rând validitatea construcţiei lui teoretice, 
încă rezistentă în multe puncte fundamentale. O parte dintre conceptele 
introduse de el (folclor, literatură poporană scrisă, gen aforistic,  formule 
iniţiale, mediane şi finale în basm ş.a.), explicate în stilul inspirat care-l 
caracterizează, rămân relevante pentru înţelegerea obiectului etnologic. 
Altele, anacronice (ca etnopsihologia) sau prea specifice (deceul) sunt totuşi 
ilustrative pentru problematica cercetării culturii populare în faza de 
constituire a etnologiei ca ştiinţă. Chiar şi erorile lui Hasdeu, cum ar fi 
clasificarea categoriilor folclorice după criterii biologice, ating chestiuni de 
actualitate ale investigaţiei etnologice, precum interferenţa dintre text şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:18 UTC)
BDD-A27109 © 2007 Editura Universității din București



 228 

context, care dă dreptul „omului” creator sau receptor de folclor la un loc în 
ecuaţia taxinomică. În timp, lacunele din discursul lui Hasdeu au rodit noi 
termeni şi ipoteze etnologice şi cei ce vor să se inţieze în folclor au datoria 
de a-l studia cu precădere, atât în cele mari cât şi în cele mici, ca pe întâiul 
pilon al disciplinei de la care purced toate ramurile [Bârlea în Hasdeu 
1979:18]. Dincolo de rolul lui întemeietor, Hasdeu rămâne însă pentru cei 
de azi un model de mobilitate intelectuală, un erudit autentic, ale cărui 
oscilaţii terminologice ni-l arată luptând să prindă înţelesul în expresie şi 
încredinţat cu pasiune de adevărul misiunii lui de a da formă unei ştiinţe 
enciclopedice a începuturilor. 

 
 

Bibliografie 
 

BÂRLEA, Ovidiu. Istoria folcloristicii româneşti, Bucureşti: Editura Enciclopedică 
Română, 1974. 

COCCHIARA, Giuseppe. (1971 Istoria folcloristicii europene. Europa în căutare de sine. 
Traducere de Michaela Şchiopu. Bucureşti: Editura Saeculum I.O., 2004. 

DATCU, Iordan. Dicţionarul etnologilor români. Autori. Publicaţii periodice. Instituţii. 
Mari colecţii. Bibliografii. Cronologie. Ediţia a III-a revăzută şi mult adăugită. Bucureşti: 
Editura Saeculum I.O., 2006. 

HASDEU, B.P. Studii de folclor. Ediţie îngrijită şi note de Nicolae Bot. Prefaţă de Ovidiu 
Bârlea. Cluj-Napoca: Editura Dacia, 1979. 

OPRIŞAN, I. Romanul vieţii lui Bogdan Petriceicu Hasdeu. Bucureşti: Editura  
Minerva, 1990. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:18 UTC)
BDD-A27109 © 2007 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

