
 162 

Istoria cărŃii româneşti. Documente de arhivă 

 
 
 

Receptarea Pravilei de la Govora – perspectivă comparativă 

 
Dr. Gabriela Rusu-Păsărin 

Universitatea din Craiova şi Radio Oltenia Craiova 
E-mail: gabrielarusu.pasarin@yahoo.com 

 
Dr. Gabriela Rusu-Păsărin este conferenŃiar la Facultatea de Litere 

a UniversităŃii din Craiova, unde susŃine cursuri de comunicare 

audiovizuală, comunicare politică, comunicare şi persuasiune. A publicat 

cărŃi, articole şi studii în domeniile: comunicare în spaŃiul public, jurnalism 

cultural, etnografie şi folclor. Este realizator-coordonator la Radio Oltenia 

Craiova (post public regional al SocietăŃii Române de Radiodifuziune), 

promovând astfel o perspectivă aplicată a jurnalismului cultural şi a 

comunicării audiovizuale.  
 

Rezumat 
 

Prima carte de legi în limba română (1640), Pravila de la Govora, sau 
Mica Pravilă este totodată un corpus referenŃial de tradiŃii şi credinŃe populare 
referitoare la ceremonialul existenŃial. Scopul este de a realiza o analiză 
comparativă a celor două nivele de referinŃă, mentalul tradiŃional românesc şi 
rigoarea bisericească, cea din urmă funcŃionând sub influenŃa stravechilor legi 
bizantine şi a canoanelor stabilite de sinodul Bisericii Orientale. CredinŃele 
populare şi pravila bisericească denotă convergenŃe şi divergenŃe în modul în care 
sunt îndeplinite ritualurile existenŃiale: botezul, căsătoria şi funeraliile, acestea 
motivând funŃionarea stereotipului datorită constrângerilor impuse de credinŃa 
religioasă şi de cele populare. 

  
Cuvinte cheie: Pravila de la Govora, norme bisericeşti, datini, legea 
pământului, ritualuri existenŃiale 

 
“De nu există rânduială, asta înseamnă că toate alea 
au să moară. Unde nu e rânduială, nu e lege şi, unde 
nu e lege, nimic nu poate să dureze” (E. Bernea) 

 
 

 ViaŃa în context intra şi extrafamilial s-a derulat ab initio după rigori 
impuse şi autoimpuse. Confirmarea s-a produs după receptarea referenŃială 
şi receptarea critică. ReferenŃialul este liber asumat prin cunoaştere sau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 163

impus de comunitate (families au, in extensor, societate). Este cunoaştere şi 
confirmare în consecinŃă, sau supunere (acceptare a normei ca o lege scrisă 
sau nescrisă a mediului social). 
 H. Bergson (1) a susŃinut printr-o recunoscută pledoarie în epocă 
referitoare la morală şi religie că există societăŃi umane care nu au nici 
ştiinŃă, nici artă, nici filosofie. N-a existat însă societate fără religie. Şi 
totuşi, societăŃile au avut ca un cod permanent obiceiurile şi datinile care au 
funcŃionat şi mai funcŃionează încă drept prin nivel al eticii heteronome 
(impuse de microuniversul familial în satul patriarhal). 
 Universul rural românesc a transmis consecvent cu titlu de lege 
nescrisă, lege a pământului, un set de norme comportamentale care reglau 
relaŃiile intra şi extrafamiliale. Integrarea în comunitate, dincolo de 
microuniversul familial constituit din casă (ca localizare spaŃională) şi neam (ca 
axă temporală) se realize numai din perspectiva moştenirii de familie, o zestre 
atavică de necomentat şi imposibil de ignorat. Se defineau astfel sisteme care 
urmăreau “să călăuzească viaŃa oamenilor ca viaŃă”. (2) Iar viaŃa avea două 
paradigme morale şi implicit comportamentale din care derivau “legile” 
pământului: credinŃa populară, datina (după formula “aşa au pomenit”, “aşa se 
ştie”) şi credinŃa religioasă (după formula “crede şi nu cerceta”). 
 La începutul secolului al XVII-lea publicurile erau structurate în cel 
mult două mari grupuri (cel ce respecta cuvântul preotului şi-l asocial cu 
datina, obiceiul popular, nonconformiştii nefiind acceptaŃi de comunitate, şi 
cel reprezentat de cei care respectau fie prioritar normele bisericii – impicit 
pe cele ale credinŃei populare, prin asociere – fie normele de conduită 
impuse de datina populară. 
 FuncŃia persuasivă revenea acelei norme care se găsea în cele două 
registre de referinŃă (credinŃa religioasă şi credinŃa populară). Ca argument 
suplimentar, calendarul religios era asociat cu calendarul popular, interdicŃii 
şi “dezlegări” (aprobări) fiind valabile pentru ambele cadre referenŃiale. 
 La începutul sec.al XVII-lea funcŃiona dreptul “nescris”, pe care  
l-am putea numi pe bună dreptate obiceiul pământului, adică chiar şi în 
vorbirea obişnuită este numit de către moldoveni cu un cuvânt slavon 
obicei. (3) 
 Comportamentul tradiŃional al Ńăranului este axat pe trei raporturi ce 
funcŃionează symbiotic: cu sine, cu ceilalŃi şi cu Dumnezeu. Gradele de 
implicare, ca şi diferenŃele de atitudine variază de la respect la indiferenŃă, 
de la teamă la pioşenie. 
 Constrângerile funcŃionează mult mai bine decât asumarea benevolă, 
de aceea sunt stipulate şi în lege şi în datină interdicŃii, pedepse concis 
formulate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 164 

 În esenŃă este ideea de ordine: o ordine a lumii materiale, o ordine a 
spiritului (în care divinitatea şi omul colaborează) şi o ordine socială, care 
mediază între cele două şi constrângerile sociale. Este, în altă formulare 
legea omenească şi legea dumnezeiască: “cea dintîi trebuie să meargă după 
ce-a de a doua; altfel nu ştii când cazi în păcat”. (4) 
 Sfatul bătrânilor din satul patriarchal îi va succeda la sfârşitul 
secolului al XVII-lea o altă categorie, dregători de divan cu atribuŃii 
judecătoreşti. 
 La sfârşitul sec.al XVII-lea exista şi o altă categorie de dregători de 
divan cu atribuŃii judecătoreşti: vornicii de poartă sau de gloată în Moldova 
şi portarii sau vornicii al doilea în łara Românească. Sarcina lor era de a 
judeca “trebile mărunte la porŃile palatului domnesc” [deci în cadrul 
comunităŃii], pedepsesc pe familiile desfrânate, dacă vreo fată s-a greşit cu 
vreun stricat sau a fost necinstită cu forŃa poruncesc să fie cununaŃi de preot 
după datina bisericească atunci când amândoi sunt din popor, iar dacă 
vreuna din părŃi este născută din oameni mai de cinste, raportează 
domnului” (5). 
 În hrisovul elaborate de Leon Tomşa (ł.Românească, 15/25 iulie 
1631) se prevedea ca judecata să nu se facă cu mită sau pe voia boierilor, ci 
pe dreptate “după pravila creştinească”. 
 Judecata domnului în marele divan era în sec. al XVII-lea în 
primul rând instituŃia supremă de apel, unde procesele erau rejudecate şi 
numai în anumite cazuri domnul cerceta personal “pricinile mai grave sau 
criminale”. (6) 
 Pedepsele erau stabilite prin “obicei” (tradiŃie), prin prevederile 
pravilelor, domnul putând însă aplica orice pedeapsă. 
 Din a doua jumătate a secolului al XV-lea în łările Române 
extracarpatice, s-a apelat la normele scrise ale dreptului canonic (pravilele 
bisericeşti, legea lui Dumnezeu) şi ale dreptului imperial bizantin (legile 
împărăŃeşti). Acestea încep să fie traduse în româneşte. 
 Nomocanoanele îmbinau dreptul canonic cu cel laic, civil dar mai 
ales penal. 
 În mânăstiri se copiau “pravile mici” sau chiar “sbornice” care 
sancŃionau delictele doar pe plan moral. Cel ce era judecător era faŃă 
bisericească de rang inferior. Acestea erau de utilitate juridică practică, 
“neavând nimic comun cu cărŃile morale”. 
 Un nomocanon sau pravilă mică, compolaŃie sud-dunăreană uzitată 
în łările Române înainte de 1640, a fost tipărita din porunca lui Matei 
Basarab, cunoscută sub numele “Pravila mică de la Govora”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 165

 “Cartea românească de învăŃătură” (1646) alcătuită de Eustratie 
(Dragoş Istratie) cuprinde toate aspectele infracŃionale ale societăŃii  
din sec. XVI. 
 În 1652 apare “Îndreptarea legii” la Târgovişte, lucrare cu caracter 
enciclopedic a dreptului scris laic şi religios. 
 Pravilele sunt primele coduri de legi. Pravila de la Govora cuprinde 
canoanele Apostolilor, ale Soboarelor şi ale PărinŃilor Bisericii şi unele 
capitole cu referire la mireni. Este un “îndreptariu de lege” pentru uzul 
clericului. Este un manual de educaŃie pentru reglementarea raporturilor 
dintre oameni, de aici legătura cu datina. 
 “Pravila de la Govora”  sau “Pravila cea mică” alcătuită pe baza 
izvoarelor vechi ale dreptului scris românesc cuprinde dispoziŃii de drept 
bisericesc şi drept laic. (7) Acestea nu sunt redactate într-o formă 
sistematică, pe ramuri sau instituŃii, de aceea normele de drept civil 
alternează cu cele de drept penal. 
 “Normele de drept penal sunt elaborate într-o formă corespunzătoare 
concepŃiei religioase asupra infracŃiunilor şi pedepselor. Astfel, infracŃiunea 
era socotită păcat, iar pedeapsa ispăşire (“păcatul uciderii”). (8) 
 Fapte ca omorul, insulta, calomnia, vrăjitoria sunt incriminate. 
Pedepsele sunt clasificate în pedepse fizice (bătaia, mutilarea, pedeapsa 
capitală) şi pedepse duhovniceşti (mătănii, rugăciuni, posturi). 
 Sunt puŃine documente de epocă păstrate care să se fi bazat pe hotă-
rârile luate privind text de lege pravila bisericească. ExplicaŃia este simplă: 
cele mai multe prevederi sunt legate de relaŃiile de rudenie, de codul comporta-
mental în timpul sărbătorilor religioase şi mai puŃin cele de proprietate. 
 Hotărârile de drept penal sau familial se dădeau în formă orală, iar 
dacă se dădeau în formă scrisă nu se percepe textul din pravilă care a stat la 
baza hotărârii. 
 Un exemplu celebru a rămas în istorie: Hrisovul lui Alexandru Iliaş 
din 23 decembrie 1616 menŃionează că în procesul de moştenire dintre cele 
două fiice ale lui Mihai Viteazul – Florica (legitimă) şi Maria (naturală) – 
hotărârea s-a dat pe baza pravilei, iar procesul a fost câştigat de către fiica 
legitimă”. (9) 
 Şi îm datinile populare cele mai multe interdicŃii şi, în consecinŃă, 
reglări de comportament se referă la mediul familial, întregul complex 
ceremonial existenŃial (naştere, nuntă, moarte) fiin structurat pe binomul se 
face/nu se face. 
 Ca element comun în cele două forme ce reglementau normele de 
comportament reperăm proba orală: mărturia simplă, jurătorii şi jurământul 
cu brazda. Jurătorii depuneau în biserică un jurământ că vor “proceda cu 
dreptate”. (10) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 166 

Era proba cea mai răspândită şi purta numele de “lege” ca şi Legea 
Ńării. Hotărârea era mai importantă decât legea scrisă: acela care a câştigat 
procesul se spunea “s-a apucat de legi”, cel ce a pierdut, “a rămas de lege”. 
De unde şi vorba în popor: e în afara legii = a rămas de lege. 

Ca simbolism judiciar a funcŃionat jurământul cu brazda, un adevărat 
ritual funcŃional în concepŃia populară, o concepŃie în acest caz animistă, a 
pământului zeificat. 

Biserica a înlocuit brazda de pământ purtată pe umeri cu “carte de 
blestem”, proba în sine rămânând timp de secole. 

Obiceiul tradiŃional a fost izvorul esenŃial şi unic al dreptului 
românesc, iar pravilele au fost aplicate în activitatea judiciară. 

Ca sistem de legi ce ordonează viaŃa comunităŃii, stabilind interdicŃii 
şi pedepse, “Pravila de la Govora” reuneşte şi credinŃe populare, ca suport al 
dreptului scris românesc. Un exemplu: “PărinŃii şi moşii au cuvânt greu; 
cuvântul lor pică aşa ca o lege că ei vin de la Dumnezeu; e rânduială de la 
început. Cuvântul lor trebuie ascultat”. (11) Astfel funcŃionează cuvântul ca 
lege nescrisă, dar niciodată încălcată. Este în fapt o morală tradiŃională 
românească axată pe criteriul dreptăŃii, al ruşinii şi bunei-cuviinŃe, al 
respectului şi al fricii de păcat. 

Familia întemeiată pe aceste criterii era protejată de dreptul scris 
românesc valabil la acea dată 1640 în Pravila de la Govora şi de legea 
pământului. 

Supunem atenŃiei câteva aspecte: “Cine se va însura într-altă credinŃă, 
fetele şi feciorii, unii ca aceia să aibă pocăinŃă în 5 ani, aşişderea şi popii 
ceia ce-i vor cununa, şi aceia să aibă pocăinŃă 3 ani afară de biserică”. (12) 

Este un respect pentru credinŃă şi imperativul de a transmite prin 
intermediul familiei întemeiate. În aceeaşi zonă a repudierii se plasează cei 
ce nu doresc să se căsătorească: 

“Cine se scârbeşte de nuntă a se însura, sau muiere a dormi cu 
bărbatul ei, sau bărbatul a dormi cu nevasta lui…anatema să fie una ca aceia”. 

Sunt stipulate interdicŃii în derularea relaŃiilor de familie, statuîndu-se 
astfel poziŃia fiecărui membru şi respectându-se cadrele de sărbătoare: 

... să nu greşească cu muierea până la paşti (13) călugăriŃele sunt 

„schimnice” şi „neschimnice”, 

... nici în postul mare nu se pot Ńine de păcate. 

De va fi făcut şi malachia, ce se zice păcat cu mâna, sau cu alt ce, 

întru postul mare, nici acela să nu se împărtăşească până la Paşti. (14) 
Abaterile de la normele de conduită în zilele „cu Ńineri” sunt reperate 

de comunitate. Sunt ştiuŃi cei ce nu se spovedesc, cei ce petrec în zile de 
post. Prăznuirea preoŃilor se face în rugăciuni şi nu în petreceri. În mediul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 167

familial, când femeile petrec între ele este „fisură” în normalitate şi este 
îngăduită doar în momentele de Prag. 

Boboteaza este un asemenea moment, care închide ciclul sărbătorilor 
de iarnă (12 zile de la Crăciun la Sf. Ion, reducŃia simbolică a anului). În 
zona Oltenia în această zi femeile petreceau între ele, bărbaŃii le dădeau bani 
şi bucate, considerând că o dată în an femeia e „mai mare decât bărbatul”. În 
Moldova până la începutul veacului XX în ziua de Sf. Ion se Ńinea 
sărbătoarea numită tontoroiul femeilor. Femeile puteau lipsi de acasă, 
puteau petrece în voie. 

Este o încălcare a codului comportamental, dar este acceptată în 
numele unui obicei perpetuat . 

Nu erau însă permis nici în „Pravila de la Govora”, nici în datinile şi 
credinŃele populare ca femeile „să ia chip drăcesc” sau să practice vrăjitoria. 

Romulus Vulcănescu precizează în „Etnologie juridică” (15) interdicŃia 
aplicată femeilor de a de deghiza, a purta măşti îmbrăcate în haine 
bărbăteşti, adică dacă luau „chip drăcesc”. 

În Pravilă se spune: 
... cine poartă farmece şi ierburi la grumazul lui, are parte de 

slujirea bozilor (16) 
Nu sunt uitaŃi să fie pedepsiŃi creştinii 
... care Ńin lucru ereticesc (17), 
cel „lepădat de creştinătate” poartă anatema, şi  
.... cine ia mana grâului sau altceva dintr-acelea, aceste iată ştiu 

lucrul dracului ori din vin, ori din pâine, ori dintr-alte ce. (18) 
Codul de comportament comunitar prevede în pravila bisericească 

respectarea normelor moralei creştine, practicii religioase, sorgintea acestuia 
fiind viaŃa comunitară rurală. Femeile, cele ce „făceau cu necuratul” erau 
cunoscute, dar despre ele se vorbea în şoaptă, pe ascuns, nu li se permitea să 
intre în biserică, chiar dacă erau „iertate” (bătrâne ca vârstă biologică), nu li 
pe permitea să participe la ceremonialurile existenŃiale (naştere, nuntă, 
moarte), nu puteau frământa pâinea rituală, erau altfel spus, în afara 
„rânduielii”. Sunt astfel desemnate cadrele de comportament comunitar şi se 
precizează excepŃiile ce trebuie sancŃionate, formulându-se şi pedeapsa: 
înlăturarea de la viaŃa comunitară în momente cruciale, când integritatea 
morală era considerată normă. 

Familia este protejată atât prin dreptul scris, cât şi în credinŃa 
populară. Sunt amendate şi repudiate de comunitate abaterile de la 
normalitate, de la “aşa a lăsat Dumnezeu”. 

Ceremonialul de nuntă este un ceremonial complex, ca număr de acte 
rituale cu multiple ramificaŃii şi ca număr de participanŃi din comunitate. 
ConsfinŃirea căsătoriei se face respectând reguli stricte de rudenie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 168 

În Pravila de la Govora, rudenia „se împarte în trei rânduri: cei ce au 
născut-părinŃii, moşii şi strămoşii, cei născuŃi dintre noi, ce se zice feciorii, 
fetele, nepoŃii, nepoatele şi cei ce se Ńin de rudă „ce se zice fraŃii şi surorile”. 

Vârsta trebuie să fie cea biologică, aceea care să ateste capacităŃile 
de procreare. 

Omul să fie de 15 ani şi aşa să intre întru nuntă, iar muierea să fie 

de 12 ani. (19) 
Tinerii trebuie să primească binecuvântarea părinŃilor. 
Pravila, ca orice cod de legi, precizează cine nu trebuie să se 

căsătorească: până la al treilea rând de veri, verii primari (reprezentând a 
patra spiŃă), verii de-al doilea (a şasea spiŃă), verii de-al treilea (a opta 
spiŃă). Cei din a opta spiŃă, spune Pravila, n-ar trebui să se căsătorească, 
dar dacă se întâmplă acestora „cu neştiinŃă, nici într-un chip a fi aceia să se 
despartă”. (20) 

De aici probabil blestemul „până la a şaptea spiŃă” (nepermis), 
păcatele ce le pot ispăşi în numele cuiva până la spiŃa a şaptea. 

Tot în Pravilă stă scris că un bărbat peste 45–50 de ani să nu se 
căsătorească,  

Să nu-l primească sfânta şi cinstita biserică a lui Dumnezeu. (21) 
Dacă o familie se destramă din cauza unui bărbat, pentru a-i lua femeia 
Să nu cuteze nimeni a-i cununa pe dânşii (22) 
Sunt şi interdicŃii în timpul căsătoriei: 
Să aibă două paturi, în ele să se culce duminica şi în alte zile sfinte 

şi la praznice domneşti, şi în săptămânile mari. (23) 
Familia este sfântă. SpaŃiul astfel sacralizat trebuie păstrat neîntinat, 

iar soŃia trebuie să întreŃină „focul dragostei”. Pravila sancŃionează 
atitudinea de distanŃare afectivă între toŃi. 

Cine se scârbeşte de nuntă a se însura, sau muiere a adormi cu 

bărbatul ei, sau bărbatul a dormi cu muierea lui, şi va grăi cineva că nu-s 

destoinici ca aceia împărăŃia cerului, anatema să fie unii ca aceia. (24) 
Naşii sunt părinŃii sufleteşti şi trebuie respectaŃi. Lor trebuie să li se 

facă „mare cinste”. 
Şi dragoste li se cade decât părinŃi trupeşti. (25) 
Pravila oferă şi o explicaŃie acestei poziŃii privilegiate a naşilor: 
... părinŃii cei trupeşti, blestemul dezrădăcinează din temelii, iar cei 

sufleteşti, sufletul pierd. (26) 
Blestemul de părinŃi este cel mai greu, atrage moartea fizică. Naşii, 

fiind investiŃi ritual, pierd sufletul, dar nu pot aduce nenorocire, cum ce e 
sfânt doar protejează, nu pedepseşte fizic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 169

În calendarul popular la o mare sărbătoare, de Florii, în zona 
Olteniei, la Izbiceni, judeŃul Olt este consemnat un obicei numit 
semnificativ „Iertarea de Florii”. 

În prima sărbătoare a Floriilor după nuntă, tinerii căsătoriŃi merg la 
părinŃi şi la naşi pentru a-şi cere iertare pentru ceea ce le-au greşit cu fapta 
sau cu vorba. Se îmbracă în mire şi mireasă, astfel amintind de momentul 
nunŃii. Retrăiesc încă o dată tensiunea emoŃională a actului nuntirii.  

Merg la biserică. Preotul face slujbă şi îi spovedeşte. Este momentul 
de taină, când greutăŃile începutului de drum sunt împărtăşite preotului. GraŃie 
tainei spovedaniei, nimeni nu va şti vreodată cât de greu a fost începutul de 
drum, acceptarea în noua comunitate sau în noua casă, cea a socrilor.  

Imaginea bisericii pline cu mirese este inedită. La nuntă miresele nu 
aveau voie să se întâlnească, iar, dacă acest fapt se-ntâmpla, miresele sau 
naşele schimbau câte o agrafă între ele. Era un gest de anulare a prezenŃei 
maleficului prin folosirea fierului, obiect cu valenŃe apotropaice. 

Acum însă miresele dintr-un an stau alături în Casa Domnului. Este 
o imagine care aminteşte de curŃile regale, cu domnişoarele de onoare în 
rochii diafane.  

Şi totuşi, ceva lipseşte. Este învelitoarea, paliura, coroniŃa-însemn al 
fecioriei, al nenuntirii. Unele poartă batic alb, rigoare pentru prezenŃa în 
biserică a femeii (să nu fie cu capul descoperit). 

Rochia de mireasă este singura care aminteşte de momentul nuntirii. 
Şi poate prezenŃa ginerelui la fel de emoŃionat ca atunci, luând pe umerii săi 
responsabilitatea destinului unei familii. 

 „Miresele de la Izbiceni” reprezintă un fapt unic, inedit, o oprire a 
timpului, nuntit cu clipa trecătoare. Miresele de la Izbiceni cer iertare 
părinŃilor şi părinŃilor spirituali în ploaia de flori a primăverii. Prin transfer 
de simbol, primăvara-anotimp al timpului circular al veacului linear se vrea 
anotimp al timpului linear al veacului de om. O dorinŃă motivată de trăirea 
plenară a tinereŃii, care nu-şi linişteşte niciodată privirea pe cumpăna albă a 
senectuŃii. 

Miresele de la Izbiceni sunt dovada reiterării sărbătorii spirituale, 
ceea ce se face pentru a păstra  bucuria începutului. 

După slujbă, tinerii căsătoriŃi se plimbă prin sat sub privirile pline de 
admiraŃie ale celor ce văd în miresele Floriilor tinereŃea fără bătrâneŃe.  

Fac apoi un popas la naşi pentru a depăna impresiile acestei sărbători 
şi pentru a cere sfatul pentru ce va fi să mai fie. 

 „Iertarea de Florii” rămâne o poveste frumoasă la Izbicenii Oltului, 
reiterată ori de câte ori explozia de flori a-ntâmpinării Domnului împlineşte 
gândul cel bun al tinereŃii sub semnul cuviinŃei şi pioşeniei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 170 

Pravila de la Govora – primul cod de legi bisericeşti precizează 
ierarhia rudelor, ceea ce în mentalitatea tradiŃională funcŃiona ca lege de 
neîncălcat. Satul nu recunoaşte căsătoriile între rude, considerându-le 
incestuoase, iar copiii rezultaŃi din aceste relaŃii erau consideraŃi damnaŃi. 

“Pravila de la Govora” defineşte clar rudenia şi treptele acesteia:  
“Rudenia este anume şi se găseşte între oameni şi se împarte în 3 

rânduri, spre cei de sus, şi spre cei de jos, şi despre cei de mijloc. Cei de sus 

sunt ceia ce au născut şi ce nasc, ce se zice, părinŃii, moşii şi strămoşii, iară 

cei de jos sunt ceia ce se nasc dintre noi, ce se zice feciorii, fetele, nepoŃii, 

nepoatele, iară cei din mijloc sunt cei ce se zice la arătare, ca nişte străini 

nouă, ce se Ńin rude, ce se zice fraŃii, surorile. Şi ce sunt din dânşii 3 

despărŃituri sunt şi opresc rândurile ce se nasc feŃele nuntiŃilor”. (27) 
Pentru a nu se crea confuzie în ierarhizarea şi denominarea 

rudenilor, “Pravila cea mică” stabileşte “rândurile şi hotarele”: 
− “un rând şi hotarul dintîi ce e de la sfântul şi mântuitorul botez”; 

− “al doilea rând şi hotar”, “ce e rudenie după sânge trupesc”; 

− “al treilea rând şi hotar”, ce se nasc din cei nuntiŃi, ce se zice din 

adăugarea cuscrilor”. (28) 
Mentalitatea tradiŃională a sancŃionat iubirile vinovate, “cu păcat”, 

le-a ridiculizat în versuri satirice şi le-a expus oprobiului public în 
sărbătoarea Lăsatului de Sec, strigarea peste sat. Într-un cântec din Vâlcea, 
imaginea este sugestiv marcată: 

 
Foaie verde ş-o sulfină, 
Fină, fină şi iar fină, 
Ia-mă şi pi la grădină 
Să te iubesc ca pi-o strină. 
Naşule, n-o fi păcat, 
Trei copii mi-ai botezat,  
Pe mine m-ai cununat? 
Finişoară, nu-i păcat 
C-are naşu la parale, 
Face cruci şi sărindare, 
Le pune la drumul mare, 
Cine-o trece să se-nchine, 
Să fie finii de bine, 
Naşului de sănătate 
C-a iubit finele toate! 

 
 “De opriri” aminteşte şi pravila, clasificând relaŃiile interzise: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 171

− “naşul de fata lui cea botezată, şi de mama ei, şi de sora ei”, dar 
nu sunt “oprite” relaŃiile cu “alte rude de pe mamă şi de pe tată”; 

− nu pot să se căsătorească fina cu fiul naşului, cu naşul cel mic, 
“să se despartă unii ca aceia”; 

− nu se pot căsători “rubedeniile trupeşti”, părinŃii cu feciorii, fraŃii 
cu fraŃi, nici verii primari, nici verii de-al doilea şi nici verii de-al 
treilea. Abia “feciorii celor de ai treilea veri primari, să se 
strângă şi să se împreune nunŃii cu lege”. 

În cazul relaŃiilor interzise din familie, cu rude ce nu sunt de sânge, 
pedepsele sunt  

de expulzare din comunitate: 
− în cazul relaŃiilor ginere-soacră, soacra este cea pedepsită: 

“…să se călugărească într-o mânăstire şi să slujească lui 
Dumnezeu pentru sufletul ei, iar acel bărbat să petreacă cu 
muierea lui şi să robească drept acele păcate, în 15 ani, că ia 
certare de la duhovnicul lui”. (29) 

 Rudenizarea este o relaŃie specială între persoane, fie de sorginte 
biologică – rudenie de sânge, fie bazată pe principii religioase, rudenia  
prin alianŃă. 
 AlianŃa este generată de relaŃiile dintre familiile tinerilor căsătoriŃi 
(cuscrial) sau rudenie spirituală (rezultat al botezului sau cununiei). 
 “SpiŃelor” şi “hotarelor” stabilite de pravila bisericească le 
corespund relaŃiile de rudenie de sânge pe linie directă, suitoare sau 
coborâtoare şi pe linie colaterală (fiecare cu grade după numărul generaŃiilor 
ce se interpun între rudele respective). 
 Tiparul social al obştei săteşti era respectat cu sfinŃenie pentru a nu 
atrage pedeapsa divină. “Sângele” amestecat era un blestem al neamului 
datorită încălcării rigorilor de înrudire. Biserica a avut un rol hotărâtor în 
acŃiunea de purificare a relaŃiilor prin stabilirea unor norme morale de 
comportament între rudele prin alianŃă. 
 Căsătoria a păstrat multe elemente tradiŃionale daco-romane şi 
interferenŃe ale bisericii creştine. Datina (obiceiul) în mediul rural a fost 
căsătoria prin “vederea în fiinŃă” şi “urmare de vorbă”. Se permitea astfel 
tinerilor să se cunoască. 
 Noile regulamente juridice vor înlocui la sfârşitul secolului al  
XVII-lea obiceiul, datina, care funcŃionau ca lege. Este evident însă fondul 
comun al datinei şi al pravilei bisericeşti, pedepsele similare (excludere, 
izolare, pocăinŃă). 
 ConcepŃia care stă la baza procedurii juridice este ca judecata să se 
realizeze “după lege şi dreptate”, “după dreptate şi după obiceiul Ńării 
noastre”. (30) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 172 

 “Legea sau obiceiul sunt Legea łării, iar dreptatea este morala 
epocii, conştiinŃa juridică, aceea care trebuie să vegheze la respectarea 
moravurilor, la justa interpretare şi aplicare a legii” (31). 
 Şi poate ca element definitoriu pentru modul imperativ al 
transmiterii şi respectării codului de legi bisericeşti, Pravila, şi al tradiŃiei 
populare este moştenirea testamentară, în dublă formă: testamentul oral şi 
scris. Testamentul oral numit “limba de moarte” se făcea în prezenŃa 
martorilor, preotul fiind în cele mai multe cazuri martorul principal. El 
reprezenta şi autoritatea civilă şi pe cea religioasă, dublu statut pentru două 
registre referenŃiale: legea bisericească şi legea pământului. 
 Proverbele în limba română au avut o circulaŃie mare în epocă şi au 
contribuit la impunerea dreptului scris. Transmiterea lor pe cale orală în 
mediul laic şi clerical a determinat recunoaşterea lor unanimă ca “legi ale 
pământului”, cu finalitate practică, fiind aplicate în activitatea tuturor 
instanŃelor. 
 Ele nu au fost însă numai o respectare datorită statului de lege scrisă. 
Au fost acceptate şi ca un corpus de datini populare, cu forŃă persuasivă 
mult mai mare. Formula “aşa cum am pomenit”, “aşa e legea pământului”, 
este mai puternic resimŃită decât legea dată de domnie. 
 Codul circumstanŃial comunitar este asimilat de codul cutumiar 
ancestral, ale cărui resorturi de funcŃionare nu se mai cunosc, dar “aşa s-a 
pomenit” şi “e lăsat cu limbă de moarte” să nu se încalce legea pământului. 
 Activitatea juridică din secolele XVII–XVIII a consemnat aplicarea 
primelor pravile şi importanŃa lor pentru evoluŃia dreptului scris românesc. 
Pravilele bisericeşti sau canonice sunt pragmatice şi din această 
caracteristică rezultă receptarea lor cu preponderenŃă faŃă de pravila 
obştească sau legea Ńării. 
 „Pravila de la Govora” este o sinteză elocventă a legilor bisericeşti şi 
a datinilor populare, cadru legislativ de norme morale necesare derulării 
unei vieŃi “fără păcat” în faŃa comunităŃii şi a divinităŃii. 
 
 

Note bibliografice 
 
(1) BERGSON, H. Cele două surse ale moralei şi religiei. Iaşi: Editura Institutului 

European, 1992. 
(2) FLEW, A. DicŃionar de filosofie şi logică. Bucureşti: Editura Humanitas, 1996. 
(3) CANTEMIR, Dimitrie. Descrierea Moldovei. Bucureşti: Editura C. Măciucă, 1961,  

pp. 246–247. 
(4) BERNEA, E. SpaŃiu, timp şi cauzalitate la poporul român. Bucureşti: Editura 

Humanitas, 2005, p. 182. 
(5) CANTEMIR, Dimitrie., Op. cit.,  pp. 206–209. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 173

(6) Ibidem, pp. 250–275. 
(7) VALDMAN, Traian. Principalele probleme de drept bisericesc cuprinse în vechile 

legiuiri ale łării Româneşti. În: Glasul bisericii, XXX, 1974, 3–4, p. 270. 
(8) CERNEA, Emil; MOLCUł, Emil. Istoria statului şi dreptului românesc. Bucureşti: 

Editura Press Mihaela S.R.L., 2001, p. 129. 
 (9) Ibidem, p. 130. 
(10) GHIBĂNESCU, Gheorghe. Surete şi izvoade, 1907, vol. 2, nr. 31–1606 zapis. 

Documenta Romaniae Historica, B, vol.V nr.10 (1551 iunie 6). 
(11) BERNEA, Ernst. Op. cit., p. 267 
(12) Pravila bisericească numită Cea Mică. Tipărită mai întâiu la 1640, în Mănăstirea 

Govora, publicată acumu în transcripŃiune cu litere latine de Academia Română, 

Bucuresci, 1884, adusă la zi de Pr. Gheorghe I. Petre-Govora la anul 2004 (text 
adaptat), p. 51. 

(13) Ibidem, p. 35. 
(14) Ibidem, p. 35. 
(15) VULCĂNESCU, Romulus. Etnologie juridică. Bucureşti: Editura Academiei R.S.R., 

1970. 
(16) Pravila bisericească numită Cea Mică. Tipărită mai întâiu la 1640, în Mănăstirea 

Govora, publicată acumu în transcripŃiune cu litere latine de Academia Română, 

Bucuresci, 1884, adusă la zi de Pr. Gheorghe I. Petre-Govora la anul 2004 (text 
adaptat), p. 96. 

(17) Ibidem, p. 47. 
(18) Ibidem, p. 51. 
(19) Ibidem, p. 81. 
(20) Ibidem, p. 83. 
(21) Ibidem, p. 85. 
(22) Ibidem, p. 86. 
(23) Ibidem, p. 68. 
(24) Ibidem, p. 63. 
(25) Ibidem, p. 26. 
(26) Ibidem. 
(27) Ibidem. 
(28) Ibidem, p. 81. 
(29) Ibidem, pp. 84–85. 
(30) Documenta Romaniae Historica, B, vol. V nr. 10 (1551 iunie 6). 
(31) CERNEA, Emil; MOLCUł, Emil. Op. cit., p. 124. 
 
 

Bibliografie 
 

BARNARD, Allan. History and Theory in Anthropology. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2000. 

BERGSON, H. Cele două surse ale moralei şi religiei. Iaşi: Editura Institutului European, 
1992. 

BERNEA, Ernst. SpaŃiu, timp şi cauzalitate la poporul român. Bucureşti: Editura 
Humanitas, 2005. 

CANDREA, Ion Aurel. Iarba fiarelor. Bucureşti: Cultura NaŃională, 1928. 
CANTEMIR, Dimitrie. Descrierea Moldovei. Bucureşti: Editura C. Măciucă, 1961. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București



 174 

CERNEA, Emil; MolcuŃ, Emil. Istoria statului şi dreptului românesc. Bucureşti: Editura 
Press Mihaela S.R.L., 2001.  

COMAN, Mihai. Introducere în antropologia culturală. Mitul şi rutul. Iaşi: Editura 
Polirom, 2008. 

Documenta Romaniae Historica, B, vol. V nr. 10 (1551 iunie 6). 
FLEW, A. DicŃionar de filosofie şi logică. Bucureşti: Editura Humanitas, 1996. 
GHIBĂNESCU, Gheorghe. Surete şi izvoade. vol.2, nr. 31–1606, 1907, zapis. 
LINTON, R. Fundamentul cultural al personalităŃiii. Bucureşti: Editura ŞtiinŃifică, 1968.  
MIHĂILESCU, Vintilă. Antropologie. Cinci introduceri. Iaşi: Editura Polirom, 2007. 
RUSU-PĂSĂRIN, Gabriela. Calendar popular românesc. Craiova: FundaŃia Editura 

Scrisul Românesc, 2005. 
RUSU-PĂSĂRIN, Gabriela. Flori de gheaŃă. Craiova: FundaŃia Editura Scrisul Românesc, 

2006. 
VALDMAN, Traian. Principalele probleme de drept bisericesc cuprinse în vechile legiuiri 

ale łării Româneşti. În: Glasul bisericii, XXX, 1974, 3–4. 
VULCĂNESCU, Romulus. Etnologie juridică. Bucureşti: Editura Academiei R.S.R., 1970. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:32 UTC)
BDD-A27079 © 2010 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

