
 

Documente de arhivă  
 

 

 
 

Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI.  
Documente de arhivă* 

 
Dr. Adina Berciu-Drăghicescu 

Colectivul de Ştiinţe ale Informării şi Documentării, 
Facultatea de Litere, Universitatea din Bucureşti 

E-mail: adina_berciu2002@yahoo.com 
 

Maria Petre 
 
Dr. Adina Berciu-Drăghicescu este istoric şi profesor universitar la 

Departamentul de Ştiinţe ale Comunicării , Colectivul de Ştiinţele Informării 
şi Documentării de la Facultatea de Litere a Universităţii din Bucureşti, 
titular al cursurilor de arhivistică, muzeologie şi valori patrimoniale din 
instituţiile culturale.  

Maria Petre este istoric, specialistă pe problema românilor 
balcanici, fostă arhivist la Arhivele Naţionale. 

 

Rezumat 
 

Studiul aduce în discuţie un aspect mai puţin cercetat în istoriografia 
românească şi străină în ultimii  20 de ani, şi  anume, chiliile şi colibele româneşti 
înfiinţate la Muntele Athos în  secolul al XIX-lea alături de schiturile  întemeiate  
acolo,  de asemenea, de călugării români. Prezentul material prezintă aspecte din 
viaţa religioasă, administrativă precum şi traiul zilnic al acestora, pe Muntele 
Athos din Grecia, precum şi  relaţiile dintre comunităţile de călugări români de 
acolo  şi calugării greci de la Muntele Athos de-a lungul timpului, de la înfiinţare - 
secolul al XIX-lea şi până în prezent. Informaţiile se bazează pe cercetări şi pe 
documente aflate în depozitele de la Arhivele Naţionale ale României  şi în acelea 
ale Arhivelor Diplomatice ale Ministerului Afacerilor Externe. 

 

Cuvinte cheie: călugăr, schit, chilie, colibă, mănăstire, ortodoxie, 
patriarhie, muntele Athos 

                                                           
*  Materialul face parte din Introducerea la volumul Schituri şi chilii româneşti de la Muntele 
Athos. Documente (1852–1943). Partea 1–2. Bucureşti: Editura Universităţii din Bucureşti, 
2008, 908 p. (în colaborare cu Maria Petre) şi o primă parte a acestui studiu a fost publicată în 
nr. 12/2008 al revistei. Cum tirajul lucrării a fost foarte redus, am considerat necesar să 
reluăm o parte din studiul nostru pentru ca problematica să fie astfel mai bine cunoscută. 

141 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 142 

 Monahii români, prezenţi la Muntele Athos încă din secolul al XIV-lea, 
trăiau în cadrul aşezămintelor monahale existente, fără să-şi fi constituit lăcaşuri 
exclusiv româneşti. 
 Din deceniul al treilea al secolului al X1X-lea au izbucnit la Muntele 
Athos conflicte cu caracter naţional. ** Rând pe rând, ruşii, apoi sârbii şi 
                                                           
**  Conform tradiţiei, originile vieţii monahale athonite s-ar afla în timpul împăraţilor 
Constantin cel Mare (313–337) şi Teodosie (408–434), când se crede că s-au aşezat aici 
primii călugări. După ocuparea Palestinei (638) şi Egiptului (640) de către arabi, unii  
călugări din aceste ţări s-au refugiat la Muntele Athos, iar în secolele VIII–IX, în timpul 
disputelor iconoclaste, alţi călugări din Imperiul bizantin s-au retras tot aici. 

Cea mai veche mânăstire este Marea Lavră, întemeiată de Atanasie Athonitul 
(963), urmată de Iviru (972), Vatoped, Filoteu, toate datând înainte de anul 1000. În secolul 
al XI-lea iau fiinţă mânăstirile Esfigmenu, Dohiar, Xenofon, Xiropotam, Caracalu, 
Costamonitu şi Zografu, în secolul al XII-lea Rusicon şi Hilandar, iar în secolul al XIV-lea 
Cutlumuş, Pantocrator, Sfântul Pavel, Grigoriu, Simonpetra 

În decursul vremii, numărul mânăstirilor a variat, după cum au evoluat 
evenimentele istorice. În timp ce unele au dispărut, altele au fost asimilate iar ordinea lor 
ierarhică s-a schimbat. În prezent la Athos sunt aceste 20 de mânăstiri mari, cărora le 
aparţine teritoriul şi conducerea. Pe lângă acestea se mai găsesc 8 schituri, circa 200 de 
chilii, multe colibe şi câteva mici sihăstrii. Schiturile, chiliile, colibele şi celelalte aşezări 
monahale se găsesc sub controlul şi administraţia mânăstirilor pe teritoriul cărora se află.. 
Ele nu dispun liber de averea lor şi nici nu participă la conducerea Sfântului Munte. 

Condusă până în secolul al XVII-lea de un Protos, comunitatea athonită începe să 
fie îndrumată treptat de adunarea colectivă a celor 20 de egumeni ai marilor mânăstiri, 
denumiţi iniţial proistoşi şi apoi epistaţi. Aceştia, împărţiţi în cinci grupe de către patru 
epistaţi, a alcătuit Epistasia, care exercită conducerea prin rotaţie, în fiecare an de la 1 iunie 
până la sfârşitul lunii mai a anului următor. Cei patru epistaţi ai fiecărui grup, aleg din sânul 
lor un preşedinte care ţine cârja Primatului şi poartă titlul de Protoepistat sau Protosul 
Sfântului Munte. 

Ca organ administrativ permanent superior Epistasiei, funcţionează Adunarea 
Extraordinară sau Sfânta Sinaxă, formată din reprezentanţii celor 20 de mânăstiri, iar ca 
organ legislativ şi judecătoresc, Dubla Adunare Bianuală sau Sinaxa Dublă Extraordinară, 
care se întruneşte de două ori pe an în orăşelul Careia, capitala Athosului. 

Comunitatea athonită s-a bucurat din secolul al IX-lea şi până la cucerirea 
Constantinopolului de către otomani (1453), de autonomie teritorială şi administrativă din 
partea împăraţilor bizantini. Sultanii otomani au confirmat şi au întărit aceste privilegii iar 
cele 8 tipicoane I (972), II (1046), III (1394), IV (1406), V (1574), VI (1783), VII (1810), 
VIII (1911), au asigurat autonomia administrativă, politică şi religioasă a Sfântului Munte. 

După cucerirea Constantinopolului în anul 1453 şi până la mijlocul secolului al 
XIX-lea, susţinerea Muntelui Athos a revenit Ţărilor Române. Fără ajutorul masiv material 
şi moral al românilor, aşezămintele Sfântului Munte, cu toată autonomia dată de turci nu  
s-ar fi putut menţine. 

Evenimentele politice din a doua jumătate a secolului al XIX-lea şi prima jumatate 
a secolului al XX-lea au adus problema Sfântului Munte în atenţia Conferinţelor de pace 
europene. Astfel prin Tratatul de pace de la Berlin (1878), se întăreau privilegiile Sfântului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 143 

bulgarii au obţinut reprezentare în Chinotita de la Careia (ruşii – mânăstirea 
Rusicon, sârbii – mânăstirea Hilandar, bulgarii – mânăstirea Zografu). 
Călugărilor români athoniţi nu li s-a recunoscut de elementul grec majoritar 
dreptul de a se organiza distinct. Ei erau subordonaţi în continuare, în 
totalitate, atât eclesiastic, canonic cât şi economic mânăstirilor greceşti. Un 
rol însemnat în atitudinea grecilor faţă de români l-a avut secularizarea 
averilor închinate, realizată de Alexandru Ioan Cuza în anul 1863. Grecii 

                                                                                                                                                    
Munte. Situaţia a rămas neschimbată până la Războaiele Balcanice (1912–1913). În 
noiembrie 1912 armata greacă a ocupat Muntele Athos iar puterile europene şi-au rezervat 
dreptul de a decide asupra Statutului acestuia în cadrul Conferinţei de pace de la Londra. 

În noiembrie 1913, Muntele Athos era declarat autonom, independent şi neutru. 
Primul Război Mondial a împiedicat aplicarea hotărârilor Conferinţei de la Londra. Guvernul 
grec a instalat la Careia funcţionari de poliţie pentru asigurarea ordinii. În anul 1918 Chinotita 
de la Careia în colaborare cu un consilier grec, întocmea un Statut în care se specifica 
autonomia, neutralitatea şi independenţa în condiţiile stipulate de Tratatul de la Londra din 
anul 1913. Grecia recunoştea autonomia Muntelui Athos şi prin Tratatul de la Sèvres (1920) 
iar la Conferinţa de la Lausanne (iulie 1923), în urma războiului greco-turc, Muntele Athos 
rămânea sub administraţie elenă cu titlu de teritoriu sub mandat. La începutul anului 1924 o 
comisie alcătuită din cinci călugări greci a alcătuit Statutul Muntelui Athos, semnat la 10 mai 
1924 de reprezentanţii a 19 mânăstiri athonite, mânăstirea rusă Sfântul Pantelimon refuzând 
să-l semneze. În anul 1925, Patriarhia de la Constantinopol, şi-a dat adeziunea asupra 
statutului iar guvernul elen emitea la 16 septembrie 1926, decretul-lege intitulat Despre 
ratificarea regulamentului Sfântului Munte Athos. Prin acest statut, schiturile, chiliile şi 
colibele athonite erau declarate anexe ale celor 20 de mari mânăstiri; se stabilea numărul 
mânăstirilor mari la 20, se refuză dreptul de proprietate al celorlalte aşezăminte, cu excepţia 
celor 20; se prevedea obligativitatea cetăţeniei greceşti pentru toţi monahii athoniţi indiferent 
de naţionalitate; se declarau schiturile, chiliile, colibele, proprietate neînstrăinabilă a 
mânăstirilor tutelare; se interziceau transformarea schiturilor în mânăstiri sau a chiliilor în 
schituri şi a colibelor în chilii; se oprea vânzarea chiliilor şi colibelor fără aprobarea prealabilă 
a mânăstirilor tutelare, care erau declarate primul cumpărător; se limita la trei numărul 
monahilor cu drept de moştenire asupra unei chilii. 

Constituţia elenă, elaborată în anul 1926 proclama suveranitatea statului grec 
asupra Muntelui Athos şi interzicea orice modificare a sistemului administrativ în ceea ce 
priveşte numărul mânăstirilor şi regulile ierarhice sau raportul lor cu aşezămintele 
dependente de ele. Statul elen era reprezentat de un guvernator iar puterea judecătorească 
era exercitată de autorităţile mânăstireşti şi Chinotită. 

Deşi constituţia Greciei a suferit după anul 1926 mai multe modificări, statutul 
Muntelui Athos a rămas neschimbat. Astfel Constituţia elenă din iunie 1975 stabileşte că 
Muntele Athos reprezintă o regiune care se autoadministrează, dar face parte din statul 
grec. Din punct de vedere spiritual, Muntele Athos se află sub jurisdicţia directă a 
Patriarhiei Ecumenice, iar monahii athoniţi primesc cetăţenia greacă. Statul elen asigură 
menţinerea ordinii şi securităţii publice în Sfântul Munte. Prin urmare prerogativele civile, 
politice şi bisericeşti ale organelor de conducere ale Sfântului Munte au fost transferate în 
competenţa statului grec care le exercită de fapt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 144 

pierdeau cele mai importante resurse pe care le primiseră până atunci din 
Ţările Române. 
 În aceste condiţii, monahii români, indiferent că veneau din România, 
Transilvania, Basarabia, au început să-şi constituie chilii şi colibe prin cumpă-
rarea fie a terenului, fie chiar a acareturilor de la mânăstirile greceşti. Compa-
rând datele furnizate de ministrul plenipotenţiar al României la Constantinopol, 
Ghika Brigadier, în martie 1901, de superiorul schitului românesc Prodromu, 
Antipa Dinescu, în septembrie 1905 şi de memoriul istorico-statistic asupra 
Muntelui Athos şi situaţia călugărilor români athoniţi din anul 1908, rezultă că 
la începutul secolului al XX-lea existau 32 de centre româneşti athonite cu un 
număr de 628 de monahi români trăitori în cele două schituri româneşti, Lacu şi 
Prodromu, precum şi în 24 de chilii şi 26 de colibe. (1) 
 Astfel, în anul 1850, doi ieromonahi români, Orest şi Ipatie de la 
mânăstirea Cheia – Prahova, au întemeiat chilia Sfântul Ipatie pe moşia 
mânăstirii Vatoped. Aceasta avea 25 de pogoane de pământ, cultivate cu vie, 
livezi, măslini şi fâneţe şi 2 izvoare pentru casă şi grădină. De asemenea, 
avea o biserică mare şi case încăpătoare, odoare bisericeşti şi o bibliotecă. 
Până în anul 1905 avusese 4 stareţi şi fiecare dintre ei plătise a treia parte 
din preţul chiliei, încât ea fusese până atunci răscumpărată de două ori. 
Plătea mânăstirii Vatoped un bir anual de 5 napoleoni, iar ieromonahul 
Teodosie Duhovnicul făcuse „un act faţă de mânăstirea chiriarhică ca 
niciodată să nu aibă dreptul viitorii moştenitori a înstrăina această chilie la 
alte naţiuni, ci veşnic a fi stăpânită şi locuită de monahi români.” În anul 
1905, în această chilie trăiau 6 monahi români din Transilvania. (2) 
 În anul 1864 monahii basarabeni Cosma, Domiţian şi Corg au 
cumpărat ruinele fostei chilii Adormirea Maicii Domnului pe moşia 
mânăstirii Xiropotam şi o refăceau din temelii. Plăteau un bir anual de 2 lire 
şi aveau 6 pogoane de teren. După decesul părintelui Cosma, ajung stareţ 
Gherasim Stratan. (3) 

Chilia Turlutiu a fost întemeiată în anul 1867 de schimonahul român 
Sava, retras de la schitul Prodromul. Era aşezată pe moşia mânăstirii Lavra, 
avea biserica cu hramul Naşterea Maicii Domnului şi 5 pogoane de pământ, 
cultivat cu vie, măslini şi o parte cu fâneaţă şi pădure. Până în anul 1902 a 
avut ca stareţ pe întemeietor şi apoi pe monahul Clement Popescu, care a 
plătit mânăstirii Lavra „rizimul de 30% şi a obţinut alt act cu dreptul de 
superior şi alţi 2 moştenitori, obligat a plăti 5 napoleoni bir anual”. Şi această 
chilie avea bibliotecă cu cărţi bisericeşti şi puţine odoare. În anul 1905 trăiau 
acolo 3 monahi din România, casele erau vechi şi necesitau reparaţii, iar ei se 
întreţineau din „lucrul mâinilor şi cultivatul pământului”. (4) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 145 

Numărul monahilor de la chilia Adormirea Maicii Domnului – 
Xiropotam a crescut şi aceştia au cumpărat în anul 1869 ruinele fostei chilii 
Cucuvinu – Provata de pe moşia mânăstirii Lavra, cu hramul Sfântul Ioan 
Teologul, iar în anul 1870 au pus temelia bisericii cu acelaşi hram. Această 
chilie era condusă la început de ieromonahul Domiţian apoi de nepotul lui, 
Teodosie Soroceanu. Avea 60 de pogoane de pământ şi 20 de monahi. Aici 
va fi nucleul viitoarei Comunităţi a fraţilor români – Provata. (5) 

Tot pe moşia mânăstirii Lavra, în anul 1869 schimonahul român 
Visarion din judeţul Tecuci a înfiinţat chilia Sfântul Artemie, care avea 2 
pogoane de pământ, cultivat cu vie, măslini şi grădină. În anul 1908 trăia 
încă bătrânul stareţ împreună cu câţiva ucenici. (6) 

În anul 1870 a fost cumpărată şi refăcută chilia Catafighi din Provata 
cu hramul Sfântul Ioan Botezătorul de pe moşia mânăstirii Lavra, având ca 
stareţ pe ieroschimonahul basarabean Teodorit Hodorogea retras aici de la 
schitul Prodromul. După decesul acestuia în anul 1886 urmase monahul 
Antonie Saghin până în anul 1896, după care urmează Ilarion Mârza. 
Această chilie avea în anul 1906 un număr de 23 de camere bine întreţinute 
şi 40 de pogoane de pământ cultivat jumătate cu vie, măslini şi restul cu 
fâneaţă şi pădure. Stareţul Ilarion Mârza a construit alte două clădiri de 
locuit şi magazii, a înzestrat biserica cu cărţi şi mai multe rânduri de 
veşminte, sfinte vase şi 2 evanghelii legate cu argint, cutii cu moaşte şi o 
bibliotecă cu 250 de volume. În anul 1906 în această chilie vieţuiau 16 
monahi basarabeni care plăteau un bir anual de 5 napoleoni. (7) 

Tot în anul 1870 ieromonahul basarabean Carion Mirăuţ cumpăra de 
la mânăstirea Lavra chilia Sfântul Prooroc Ilie din Provata, cu 180 de lire 
turceşti. Chilia avea biserică şi case de locuit cu 10 încăperi, magazii şi 
grajd pentru vite şi 25 de pogoane de pământ cultivat cu vie, măslini, iar 
restul cu fâneaţă şi pădure. Chilia a fost condusă până în anul 1890 de 
întemeietor, după decesul acestuia, timp de un an de monahul Iosif, iar din 
1891 de monahul Spiridon Daşchievici, care o conducea încă în anul 1905 
alături de alţi 3 monahi basarabeni. Biserica chiliei avea două evanghelii şi o 
bibliotecă cu 50 de cărţi bisericeşti şi plătea un bir anual de 5 napoleoni. (8) 

În anul 1870 ieromonahul Antim de la Craiova cumpăra de la 
mânăstirea Lavra chilia cu hramul Acoperământul Maicii Domnului. Avea  
1 pogon de pământ, plătea bir 2 lire turceşti anual şi era condusă în anul 
1908 de schimonahul basarabean Toma, ajutat de fratele lui, Vichentie 
schimonahul. (9) 

În acelaşi an, 1870, monahul Ghedeon Bucovineanul cumpăra de la 
mânăstirea Lavra chilia cu numele Schitul Sfântul Vasile, pe care o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 146 

reclădeşte. Monahul trăia încă în anul 1908 şi plătea un tribut anual 
mânăstirii Lavra. (10) 

Chilia Adinu de pe moşia mânăstirii Dionisiu a fost cumpărată în anul 
1875 de ieroschimonahul român Serapion. Avea o biserică cu hramul Intrarea 
Maicii Domnului în Biserică, 7,5  pogoane de pământ cultivat cu vie, măslini, 
fâneţe, grădină de zarzavat şi apă adusă  pe o conductă de plumb. Plătea un 
bir anual de 5 napoleoni. După moartea stareţului Serapion în anul 1904, 
ajunsese superior Mihail Nicolăescu şi avea, în anul 1905, 6 monahi 
basarabeni „care se întreţin cu cultura pământului şi alte mici produse.” (11) 

În anul 1877 monahii macedoneni din Molovişte, Macedonia, Sava 
şi Neofit Dimitrescu primeau ca „recompensă a ascultării noastre de 19 ani 
şi prin decedarea predecesorului nostru ieromonahul Onufrie”, bunicul lor, 
chilia Sfântul Ierarh Nicolae din Careia pe moşia mânăstirii Simon Petru. 
Cultivau ¾ de ha pământ arabil şi aderau în anul 1899 la Comunitatea 
Fraţilor Români din Provata, Muntele Athos, solicitând şi un mic ajutor 
pentru „întâmpinarea călătorilor români ce ar poposi într-însa”. În anul 1900 
vieţuiau aici 5 monahi. (12) 

În anul 1894, ieromonahul Ilie Hulpe cumpăra cu 260 de lire chilia 
cu hramul Naşterea Sfântului Ioan Botezătorul, Colciu, de pe moşia 
mânăstirii Vatoped. Avea biserică şi mai multe case de locuit bine 
întreţinute, 20 de pogoane de pământ cu vie, măslini, fâneţe şi pădure, 
grădină şi un izvor de apă. La mare avea arsana, unde fusese construită o 
casă şi port cu bărci pentru pescuit. Avea, deasemenea, bibliotecă de cărţi 
bisericeşti, odoare, plătea bir anual de 5 napoleoni şi era locuită în anul 1905 
de 8 monahi basarabeni. (13) 

În anul 1895, schimonahul basarabean Ioachim Bărcănescu cumpă-
rase cu 330 de lire de la mânăstirea Cutlumuş chilia cu hramul Sfinţii Mari 
Mucenici Teodor Tiron şi Teodor Stratilat, care avea biserică şi case de locuit, 
15 pogoane de pământ cultivat cu vie, măslini, precum şi pădure şi grădină şi 
două izvoare de apă. Poseda bibliotecă şi odoare bisericeşti precum şi 2 
evanghelii, una legată în argint masiv şi una suflată cu aur. Plătea un bir anual 
de 5 napoleoni şi era locuită în anul 1905 de 10 monahi basarabeni. (14) 

În jurul anului 1895 era cumpărată chilia Sf. Gheorghe, Colciu, pe 
moşia mânăstirii Vatoped de către schimonahul Mihail, român din Oltenia, 
care se stabilise anterior la schitul Prodromu însă, din cauza conflictului 
apărut între monahii moldoveni şi munteni , „m-am convins că aceşti 
oameni nu o să poată face nimic în folosul naţiunii noastre, ci numai îmi 
pierd timpul în zadar”. În unire cu alţi monahi români a cumpărat această 
chilie cu o suprafaţă de 6 pogoane teren cultivabil şi 30 de pogoane râpe şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 147 

pădure, însă cum aceasta era ruinată şi neavând „mijloace mai mult a o 
reclădi din temelie precum neapărat cere trebuinţa, am mai reparat ruinele 
pe cât s-au putut.” Ulterior a ajuns superior monahul Gavriil Mateescu. (15) 

Pe moşia mânăstirii Iviru exista în 1901, dar şi în 1908, chilia 
Naşterea Sfântului Ioan Botezătorul, cu 4 pogoane de pământ, condusă de 
monahul basarabean Zosima împreună cu trei ucenici. (16) 

În acelaşi an, 1901, exista, chilia Sfinţii Cosma şi Damian a monahului 
Antonie Constantinescu, pe moşia mânăstirii Grigoriu, cu 3 călugări, precum şi 
chilia părintelui Irodion pe moşia mânăstirii Pantocrator, cu 8 monahi. (17) 

Pe moşia mânăstirii Vatoped, în anul 1902, monahul Calist cumpăra 
chilia Sfântul Nicolae de la Iufta cu 280 de lire. Aceasta avea două biserici, 
una cu hramul Sfântul Nicolae şi alta cu hramul Sfântul Mare Mucenic 
Gheorghe, avea case de locuit în bună stare şi 20 de pogoane de pământ 
cultivat cu vie, măslini, pădure şi un izvor adus pe conducta de plumb „cu 
multă cheltuială”. În anul 1905, superiorul Calist s-a retras şi l-a lăsat în 
locul său pe ucenicul său, monahul Veniamin, care i-a plătit datoriile şi 
trimirul de 30% prevăzut în actul de cumpărare şi a scos act nou pe numele 
său şi a doi moştenitori, plătind un bir anual de 5 napoleoni. Chilia avea 
odoare şi cărţi bisericeşti şi era locuită de 6 monahi din România. În anul 
1908 ,chilia era trecută sub îngrijirea schitului Prodromu, care avea detaşaţi 
acolo mai mulţi monahi. (18) 

Pe moşia mânăstirii Pantocrator exista şi în 1901 şi în 1908 chilia cu 
hramul Sfântul Mucenic Gheorghe în Capsala, superior fiind duhovnicul 
Gherasim, român din Sălişte, Transilvania, împreună cu 7 monahi din 
România şi Transilvania. Avea 4 pogoane de pământ, plătea un tribut anual 
de 5 lire pe an şi închiriau camere altor monahi care veneau în Careia. (19) 

Chilia cu hramul Izvorul Tămăduirii din Capsala – Valea Plângerii, pe 
moşia mânăstirii Vatoped, era condusă în 1901, dar şi în 1908, de schimo-
nahul Ghemnasie din Ploieşti, care avea, în 1901, 7 monahi, iar în 1908,  
2 ucenici. Deţinea 1,5 pogoane de pământ cultivat cu vie şi măslini. (20) 

În anul 1904 era cumpărată de la mânăstirea Stavronichita, cu 186 de 
lire, chilia cu hramul Sfinţii Trei Ierarhi de către monahul Ioachim Iosifescu. 
Aceasta avea 5 pogoane de pământ „stâncos şi neproductiv, pe care sunt 
sădiţi câţiva măslini, portocali şi lămâi”, avea biserică şi case bune 
construite de curând şi plătea un bir anual de 5 napoleoni. (21) 

Pe moşia mânăstirii Pantocrator exista în 1908, chilia Varvara cu 
hramul Intrarea în Biserică, condusă de schimonahul român venit din judeţul 
Tutova, şi care vieţuia cu încă un ucenic. Chilia avea 3 pogoane de pământ, 
iar monahii se mai ocupau şi cu cismăria. (22) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 148 

În zona schitului grecesc Capsocalivia de pe moşia mânăstirii Lavra 
exista chilia Paraclisul Toţi Sfinţii, unde vieţuia în 1908, stareţul Nicodem 
din Galaţi şi ucenicii săi, care erau greci. Nicodem era unul dintre cei mai 
cunoscuţi sculptori în lemn de la Muntele Athos, icoane făcute de el 
fuseseră dăruite suveranilor români de către ieromonahul Teodosie 
Soroceanu de la chilia Cucuvinu – Provata. (23) 

Tot pe moşia mânăstirii Lavra în localitatea Catunache, se găsea 
chilia cu hramul Naşterea Maicii Domnului, condusă de stareţul Marcu din 
Basarabia. Aceasta stăpânea 4 pogoane de pământ şi plătea un bir anual de 2 
lire turceşti. (24) 

Pe moşia mânăstirii Pantocrator exista, în 1908, chilia Sfântul Ioan 
Teologul, condusă de monahul basarabean Isaia, care avea doi ucenici. 
Deţinea un pogon de pământ şi se ocupau şi cu croitoria. (25) 

În ultimul deceniu al secolului al XIX-lea, monahii români athoniţi 
au început să manifeste interes pentru apărarea drepturilor lor în faţa 
abuzurilor la care erau supuşi din partea mânăstirilor greceşti, cărora le erau 
subordonaţi şi care le interziceau cultivarea pământului, ridicarea de noi 
chilii, folosirea pădurilor şi a surselor de apă, împiedicau primirea de noi 
monahi români, hirotonisirea sau înaintarea lor pe scară ierarhică. Nu în 
ultimul rând, aceştia încep să solicite protecţie din partea statului român 
pentru proprietăţile pe care le deţineau şi subvenţii pentru întreţinerea lor. 

Dintre chiliile româneşti  existente, s-a remarcat, prin buna organi-zare 
şi prin asiduitatea promovării intereselor monahilor români, chilia Sfântul 
Ioan Teologul – Cucuvinu – Provata, condusă de superiorul Teodosie 
Soroceanu. Aşa cum rezultă dintr-un document din noiembrie 1906, în anul 
1895, în jurul acestei chilii se constituie Comunitatea Fraţilor Români din 
Provata, care cuprindea, pe lângă chilia Cucuvinu şi chiliile Adormirea Maicii 
Domnului – Provata, condusă de Gherasim Stratan, Sfântul Ioan Botezătorul-
Catafighi, condusă de Ilarion Mârza şi Sfântul Prooroc Ilie –Provata, condusă 
de Spiridon Daschievici. Scopul acestei comunităţi era „ca în înţelegere şi 
frăţească dragoste, pentru folosul de obşte, să lucrăm împreună ... şi să ne 
ajutăm la nevoile noastre unul pe altul”. (26) 

Comunitatea a început să fie subvenţionată de statul român cu suma 
de 5.000 de lei anual. În anul 1899 primea în rândurile ei şi chilia Sfântul 
Gheorghe-Colciu, condusă de Gavriil Mateescu. (27) 

Dintr-un memoriu din noiembrie 1899, al monahilor  români din 
Oltenia, care vieţuiau la chilia Sfântul Gheorghe – Colciu, rezultă că în 
rândul monahilor athoniţi existau mai multe orientări. Monahii care formau 
Comunitatea fraţilor români din Provata îl considerau pe ieromonahul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 149 

basarabean Teodosie Soroceanu „om foarte capabil şi vrednic conducător ... 
un Columbus spre descoperirea românismului din Athos”, dar „ne socotim 
şi ne gândim că această chestiune trebuia neapărat să să înceapă şi să să 
lucreze de către adevăraţii fii ai României, ... de majora comunitate 
prodromită, ... care numai ei se laudă pretutindenea cu drepturile de români, 
ei ar fi trebuit să introducă un element de naţionalitate mai înaintea tuturor 
în locul acesta strein. Dar ei nevrednici s-au arătat, nepurtând nici o grijă 
pentru chestiunea patriotismului.” (28) 

Comunitatea fraţilor români de la Provata a început o acţiune de 
atragere „a celorlalţi români ce mai sunt risipiţi prin Sfântul Munte, spre 
unire la un gând şi întrunire de naţiune. Şi, după încercarea ce am făcut, 
deocamdată toţi s-au retras, câtă osteneală am făcut n-a fost posibil a-i 
întruni, puind înainte fel de fel de pricinuiri, unii zicând: că nu să cuvine 
nouă, români din Regat fiind noi, ca prin basarabeni să ne facem cunoscuţi 
patriei noastre, aceasta nu o voim cu niciun chip şi dacă voieşte, guvernul 
nostru să trimeată om al ţării şi să ne caute pre toţi de-a dreptul iar nu prin 
basarabeni. Alţii zic că nu voiesc pe părintele Teodosie să fie începător 
Comunităţii. Al ţii nu primesc să să zică Comunitatea Fraţilor Români 
Provateni, ci să să zică Comunitatea fraţilor români din Athos, iar alţii să 
îndoiesc şi pentru pomenirea familiei regale, neprimind a-i pomeni. Şi aşa, 
mult ne-am pricit şi ne-am combătut şi nu s-a putut ca să-i scoatem din 
părerile acestea, pentru aceea sunt silit a mă adresa către P.S.V. şi a vă ruga 
să binevoiţi a ne da oarecare consultaţie şi sfătuire în privinţa aceasta.” (29) 

Se pare că exista o lipsă de unitate în rândul monahilor români 
athoniţi, pentru că, din documentele consultate, în urma conflictului izbucnit 
între călugării moldoveni şi cei munteni ai schitului Prodromu, desfăşurat 
între anii 1870-1890, a avut de suferit întreaga comunitate românească din 
Sfântul Munte. Prin urmare, ieromonahul Gavriil Mateescu de la chilia 
Sfântul Gheorghe-Colciu, care se pare că este autorul acestui memoriu, 
cerea îndrumare din partea Mitropolitului Primat al României în privinţa 
constituirii unei comunităţi româneşti athonite puternice, aşa cum se 
constituiseră comunităţile rusă, bulgară, sârbă şi, mai ales, cea greacă. 

Asupra dezbinării ce exista între călugării români athoniţi insista şi 
superiorul chiliei Sfântul Gheorghe-Colciu, Mihail schimonahul, care a 
vieţuit o perioadă la schitul Prodromu, însă, pentru că între conducătorii 
acestuia „să ivise o neunire nevindecată, care pricinuia mare tulburare între 
toţi fraţii, pricinuindu-se unul cu altul, cum că unul ar fi muntean şi celălalt 
moldovean”, a plecat şi s-a stabilit la schitul grecesc Capsocalivia, unde a 
constatat atitudinea naţionalistă a monahilor greci: „când e vorba de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 150 

naţionalitatea lui, să facă vreun progres, ori pe ce cale ar fi, el ... primeşte  
a-şi sacrifica chiar şi întreaga viaţă, numai şi numai să-şi dobândească 
scopul său”. Vieţuind între ei 35 de ani, schimonahul Mihail mărturiseşte: 
„mi-au trebuit să am răbdare mucenicească ... văzând atâta de nimicită 
naţionalitatea română între dânşii, că nu suferea să audă pronunţându-să nici 
măcar un cuvânt românesc, pentru care pricină mult mă zdrobeam ... văzând 
atât defăimată de dânşii glorioasa noastră naţiune ... şi să fim persecutaţi în 
tot chipul de către noii aceştia fanarioţi”. Drept pentru care, schimonahul 
Mihail împreună cu alţi fraţi din Oltenia au cumpărat de la mânăstirea 
Vatoped chilia Sfântul Gheorghe şi s-au alipit Comunităţii Fraţilor Români 
din Provata. Schimonahul constata însă: „pentru această comunitate multe 
se svoană şi chiar şi astăzi se aud critici nenumărate de la toţi aceia care le 
place dezordinea”. (30) 

Din memoriul înaintat de membrii Comunităţii Fraţilor Români din 
Provata către ministrul Cultelor şi Instrucţiunii Publice, în 27 ianuarie 1900, 
aflăm că aceştia s-au întrunit în zilele de 21–22 ianuarie „în scop de a ţine 
un sobor duhovnicesc ca să discutăm jalnica stare şi poziţiunea tristă în care 
ne aflăm noi românii, care suntem cu locuinţa presăraţi prin văile adânci şi 
pre coastele stâncoase ale acestui Sfânt Munte Athos”. Constatau „faptul că, 
cam de vreo 30 şi mai bine de ani, între fraţii noştri români aflaţi aici 
domneşte o oarbă neînţelegere, adică: neunire şi dezordine nemaipomenite, 
clevetindu-se unul pe altul cum că cutare ar fi basarabean şi altul mai ştiu eu 
cum? etc. etc.” Se afirma că această lipsă de unitate a românilor era 
cunoscută la Muntele Athos şi că ea fusese indusă de „fraţii prodromiţi”. Şi 
chiar străinii care vizitau Muntele Athos „privind la neînţelegerile şi 
groasele prostii ale fraţilor noştri, stau ca uimiţi şi cuprinşi de mirare 
nepricepându-se ce să zică şi cu feluri de defăimare râd de noi”. (31) Se 
arata că membrii comunităţii pomeneau la slujbe pe membrii Sinodului şi ai 
familiei regale, fapt ce a determinat „un război cumplit de duşmănie şi o 
neîmpăcată ură din partea tuturor confraţilor aflaţi în aceste localităţi”. Cei 
care se opuneau Comunităţii fraţilor români proveneau „din partea 
derbedeilor cerniţi, care-şi dau şi nume de români; felul acestor derbedei, 
sunt mai toţi imigranţi, unii din armata Regatului, alţii de prin curţile 
boiereşti şi de prin prăvăliile comersanţilor, ca nişte nedemni de serviciile 
lor”, care s-au retras la Muntele Athos „ca în mijlocul străinilor şi în 
mijlocul ortodoxiei să poarte un nume sfânt de români”. Constatând 
„această stare înjosită a fraţilor noştri, din care se cauzează multe 
nenorociri”, adunarea generală a comunităţii „după mai multe chibzuinţe, 
pentru a stârpi acest mare rău, au găsit de cuviinţă ca mai cu energie să se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 151 

lupte în contra neînţelegerilor frăţeşti, mai întâi de toate vrând a asigura 
viitorul, crezând mai nimerit ca Comunitatea fraţilor români Provateană din 
Muntele Athos să fie cu totul pusă sub protecţia statului nostru român, adică 
în direct sub auspiciile şi numele M.S. Carol I, regele României, pentru care 
scop am făcut şi o cerere la onoratul guvern al statului”. O comisie a 
Comunităţii, compusă din ieromonahii Gavriil Mateescu, Gherman Popovici 
şi Marchian Mârza, în ziua de 23 ianuarie 1900 au mers la schitul Lacu, 
unde au informat pe dichiul Iustin, superiorul schitului, şi pe epitropii Isaac 
şi Visarion asupra obiectivului urmărit, de unire a tuturor monahilor români 
într-o comunitate mai puternică. Propunerile lor au fost respinse, „ei hotărât 
au zis să nu mai ispitească satana cu slugile lui de a le mai băga erezii în 
mijlocul lor”, iar la propunerea de a solicita protecţia statului român au 
răspuns că „nu le trebuie ... numai aceasta declarând, cum că ajutoruri 
băneşti din România îi folosesc, dar cât despre familia regală a României 
nici nu vreau să audă, ca şi de popa Teodosie, care, zic ei că este începătorul 
acestor izvodiri, tot atât şi pentru formalităţile Sfântului Sinod al Bisericii 
noastre Ortodoxe Române, nu primesc nici măcar să audă”. (32) 

Propuneau ministrului să li se interzică „acestor derbedei ascunşi 
prin zidurile româneşti şi hrăniţi cu bucăţica bietului român” să mai intre în 
România să mai strângă milostenii, căci dacă „pierzându-şi ei odată 
existenţa, poate că prin foame, îşi vor aduce vreodată aminte a cunoaşte o 
cale curat românească, aşa numai poate li se vor deschide ochii ca să 
cunoască şi profitul de progresuri al celorlalte naţiuni, care sub diferite 
forme îl capătă zilnic”. 

Se solicita intervenţia ministrului „cum veţi crede de cuviinţă, numai 
şi numai să se poată înlătura această ură otrăvită dintre fraţii români din 
Sfântul Munte, căci această intrigă ruşinoasă ieşită din gura unora din fraţi, 
pentru un biet român, este foarte grea, aşa că roşeşte în faţa străinului fără ca 
să poată răspunde ceva”. (33) 

Din documentele cercetate rezultă că într-adevăr în rândul comu-
nităţilor româneşti de la Muntele Athos se refugiaseră dezertori din armata 
română şi chiar oameni care-şi părăsiseră familiile. Un astfel de memoriu 
este cel al dezertorului Constantin Neagoe Dogariu, din 22 decembrie 1899, 
înaintat ministrului Cultelor şi Instrucţiunii Publice, care vizitase Muntele 
Athos în octombrie-noiembrie 1899, în care-l denunţa pe Teodosie 
Soroceanu de la chilia Cucuvinu – Provata că foloseşte subvenţia de 5.000 
de lei în interes personal, iar celorlalţi membri „... le dă numai câte 2 sau 3 
saci de grâu, 10–15 oca de peşte şi 5–6 napoleoni spre a-şi plăti fiecare 
contribuţiile sale către mânăstire”. (34) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 152 

Dintr-un raport al ieromonahului Teodosie Soroceanu, din 1897, 
rezulta modul cum fusese întrebuinţată subvenţia de 5.000 de lei. Astfel, 
pentru anul menţionat, 3.960 de lei fuseseră folosiţi pentru cumpărarea a 
12.000 ocale de grâu, 471 de lei pentru 157 de cărţi date la legat şi 569 de 
lei pentru birurile împărăteşti şi locale. (35) 

La 1 aprilie 1900, se întruneau la chilia Cucuvinu-Provata, cu hramul 
Sfântul Ioan Teologul, de la Muntele Athos, monahii români ai chiliilor 
Cucuvinu, Catafighi şi Adormirea Maicii Domnului, pentru a întemeia 
Comunitatea fraţilor români de la Muntele Athos. Deşi, din documentele 
consultate, din Comunitatea fraţilor români făceau parte şi chiliile Sfântul 
Ilie şi Sfântul Gheorghe-Colciu, ele nu apar în această adunare. 

Ieromonahul Teodosie Soroceanu, superiorul chiliei Sfântul Ioan 
Teologul, Cucuvinu-Provata, arăta în cuvântul său scopul întrunirii: „Ca să 
votăm legea care ne stă înainte, lege care de mult era aşteptată de unii dintre 
noi.” Acest monah depusese cele mai multe străduinţe pentru constituirea 
acestei comunităţi, de aceea insista: „se poate foarte bine ca unii din Sfinţiile 
Voastre să nu fie tocmai bine convinşi despre trebuinţa unor asemenea, iar 
alţii care să nu le înţeleagă rostul”. Spre „a lumina deplin pe toţi”, Teodosie 
Soroceanu face un scurt istoric al evoluţiei vieţii monahale athonite, de la 
Petru Athonitul şi Sfântul Atanasie până în secolul al XIX-lea, accentuând 
rolul Ţărilor Române în susţinerea Sfântului Munte, îndeosebi după căderea 
Imperiului Bizantin şi instaurarea dominaţiei otomane. Domnitorii români 
erau consideraţi „noi ctitori ai Muntelui, noi reîntemeietori ... Ei ... au 
cunoscut ce însemnează Sfântul Munte, au ştiut că aici  va fi focarul 
adevăratei credinţe, şi-au dat seama ce însemnează a proteja şi a ajuta 
Sfântul Munte, de aceea îi vedem ridicând lavre ... Pe toţi îi vedem ca mari 
ctitori ai Sfintei Agore şi dictatori. Insignele ţărilor şi în timpul de faţă, după 
cum vedem, împodobesc toate monastirile existente, ceea ce dovedeşte, 
precum şi numele ctitorilor, participarea României ca ţară ortodoxă la 
ajutarea şi sprijinirea Sfântului Munte atâtea secole.” (36) 

Teodosie Soroceanu aprecia faptul că monahii români athoniţi „ şi-au 
dat seama de importanţa cea mare care e în a exista în Munte români, de 
aceea vedem pe mulţi încă în zilele noastre ridicând frumoase locaşuri 
româneşti” şi dă exemplul ieromonahului Nifon, întemeietorul schitului 
Prodromu (1856), precum şi al schimonahului Cosma, „moş al nostru şi 
suntem şi noi, aceştia de acum”. Apreciază, de asemenea, faptul că monahii 
români s-au stabilit la Muntele Athos din vremuri îndepărtate, „că existăm şi 
că trebuie să existăm în Munte ca naţiune ortodoxă”. (37) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 153 

În continuare, Teodosie Soroceanu a făcut un scurt istoric al chiliilor 
ce urmau să facă parte din Comunitatea fraţilor români de la Muntele Athos. 
Monahii basarabeni Cosma Spătaru, Domiţian şi Corg cumpăraseră în anul 
1864 ruinele fostei chilii Adormirea Maicii Domnului de pe moşia 
mânăstirii Xiropotamu şi o refăcuseră din temelii. Numărul monahilor a 
crescut. Aceştia au cumpărat în anul 1869 ruinele fostei chilii Cucuvinu cu 
hramul Sfântul Ioan Teologul. În anul 1870 au pus temelia bisericii chiliei 
Cucuvinu cu hramul Sfântul Ioan Teologul şi a caselor, stareţ fiind 
ieromonahul Domiţian. Ulterior au cumpărat ruinele fostei chilii Catafighi 
cu hramul Sfântul Ioan Botezătorul, pe care au refăcut-o, stareţ fiind 
ieroschimonahul Teodorit Hodorogea. Chiliile de la Cucuvinu şi Catafighi 
erau pe moşia mânăstirii Lavra şi fuseseră cumpărate şi reconstruite de 
moşii lui Teodosie Soroceanu: Ştefan, Iordache şi Costache Soltani, toţi din 
Basarabia, care s-au călugărit sub numele de Sava, Gherasie şi Calinic. 
Aceşti trei schimonahi au lăsat pentru urmaşii lor ca obiectiv: „cât va fi 
Sfântul Munte aceste case să fie unite între dânsele şi la un fel să trăiţi, căci 
toţi se vor folosi de voi şi vor veni şi alţii să se unească la frăţia voastră şi 
aşa, dacă nu cum a fost, să ţineţi cinstea neamului ca drept credincios.” 
Teodosie Soroceanu arăta că monahii celor trei chilii au păzit cu sfinţenie 
aceste sfaturi, au fost bucuroşi de izbânda în războiul pentru obţinerea 
Independenţei şi au suferit când sudul Basarabiei a fost realipit Rusiei. În 
anul 1881, când a fost proclamat Regatul României, s-au bucurat şi au fost 
fericiţi, ca români, să pomenească la slujbe numele familiei regale în 
bisericile lor, conform dispoziţiilor Sinodului Bisericii Ortodoxe Române. 
Urmând politica statului român, monahii acestor chilii au primit o subvenţie 
din partea guvernului României. 

Stareţul Teodorit Hodorogea decedase, aşa cum s-a întâmplat şi cu 
urmaşul său, Antonie Saghin, iar în 1900 stareţ era Ilarion Mârza. La chilia 
Adormirea Maicii Domnului, Cosma Stratan decedase şi stareţ era Gherasim 
Stratan. La Cucuvinu trăia încă fostul stareţ Domiţian şi ajunsese stareţ 
Teodosie Soroceanu. (38) 

Acelaşi Teodosie Soroceanu mai arată că trecerea timpului a dus la 
îmbătrânirea monahilor şi că a sosit vremea să se gândească la ce vor lăsa 
urmaşilor lor. Prin urmare, propune adunării să fie citită Legea Comunităţii 
Fraţilor Români de la Muntele Athos. 

Gherasim Stratan, stareţul chiliei Adormirea Maicii Domnului, 
constata că şi înainte de această dată existase o lege nescrisă după care se 
ghidaseră, însă pentru a evita ca, după dispariţia lor, această lege să fie 
încălcată „din zavistie sau alte pricini” şi pentru ca să „nu se strice ceea ce 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 154 

noi am făcut cu deplină chibzuinţă şi învoire între noi”, a fost elaborată 
această lege scrisă, care urma să fie discutată şi adoptată, lăsând 
posibilitatea ca în viitor să fie îmbunătăţită. (39) 

Legea propusă spre dezbatere celor 51 de monahi români ai chiliilor 
Adormirea Maicii Domnului, Catafighi şi Cucuvinu avea 32 de articole. 
Primele articole stabileau denumirea de „Comunitatea Fraţilor Români de la 
Muntele Athos” şi se  preciza că scopul ei e acela de a apăra drepturile 
fraţilor de acelaşi neam, de ajutor reciproc, de a ridica moralul naţional la 
„nivelul trebuincios unei naţiuni” pentru reprezentarea corespunzătoare a ei 
şi de a câştiga „drepturile ce se cuvin românilor”. Articolul 4 prevedea 
înfiinţarea unei biblioteci „pentru luminarea fraţilor de un neam”. 

Comunitatea îşi propunea să susţină interesele celor care o 
sprijineau material şi să câştige drepturile monahilor români, ca naţiune 
ortodoxă persecutată în Muntele Athos. Membrii comunităţii urmau să se 
ajute între ei „la toate trebuinţele” şi  să se poarte cu respect faţă de 
monahii greci, ruşi, bulgari, sârbi dacă aceştia „nu vor atinge şi vătăma 
interesele naţionale ale comunităţii”. Toate aşezămintele componente 
urmau să se conducă după acelaşi regulament în administrarea internă şi să 
se conformeze ordinelor „Bisericii Mame”. Oficiul divin urma să se 
desfăşoare numai în limba română. Nu puteau fi primiţi în comunitate 
decât fraţi români şi nu puteau fi adăpostiţi membri dovediţi că lucrează 
împotriva acesteia. Se forma un consiliu, compus din superior şi câte un 
ucenic din fiecare aşezământ al comunităţii. Biroul consiliului era compus 
dintr-un preşedinte, ce era în acelaşi timp şi superiorul întregii comunităţi, 
ales pe viaţă, un vicepreşedinte, un secretar şi un raportor, aleşi pentru câte 
un an. Preşedintele trebuia să fie unul dintre superiorii celor trei chilii, să 
aibă pregătirea corespunzătoare, să nu fie „egoist şi pasionat”. Alegerea lui 
se făcea prin vot. În urma alegerii trebuia să depună un jurământ prin care 
să se angajeze că va contribui la dezvoltarea comunităţii şi va respecta 
legea votată. Membrii comunităţii depuneau, la rândul lor, un jurământ de 
supunere necondiţionată faţă de preşedintele ales, „atât cât se va conduce 
de legea votată”. Preşedintele avea o putere absolută în dirijarea 
administrativ-politică a comunităţii, putea cere înlăturarea oricărui frate 
sau călugăr din orice chilie, „dacă s-ar dovedi că acela ar vătăma 
comunitatea”. În problemele externe, preşedintele putea fi învestit a 
reprezenta comunitatea printr-o împuternicire semnată de toţi membrii. În 
lipsa lui, conducerea o prelua vicepreşedintele. Consiliul putea fi convocat 
„de câte ori trebuinţa va cere” de către preşedinte, iar şedinţele urmau să se 
desfăşoare acolo unde vieţuia acesta. Orice aşezământ care ar fi aderat la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 155 

comunitate  trebuia să recunoască această lege, care urma să se completeze 
cu „cele ce vor fi de trebuinţă”. (40) 

Legea a fost votată în această formă de cei 51 de monahi ai celor trei 
chilii. Cei care ar fi încălcat-o ar fi fost afurisiţi. 

Teodosie Soroceanu, care condusese interimar administrarea intere-
selor comune ale celor trei chilii, şi-a dat demisia şi a mulţumit pentru 
„patrioticul şi frăţescul sprijin pe care-n tot timpul mi l-aţi arătat şi care a dat 
roade: darea subvenţiunei, ridicarea moralului la fraţii comunităţii şi în fine 
această lege care era atât de mult aşteptată”. (41) Gherasim Stratan, stareţul 
chiliei Adormirea Maicii Domnului, i-a mulţumit ieromonahului Teodosie 
Soroceanu pentru „modul cum aţi condus, administrat şi aţi desfăcut toate 
cestiunile comunităţii”, iar Ilarion Mârza, stareţul chiliei Catafighi, 
propunea formarea unei comisii care să administreze comunitatea ,până la 
alegerea noului preşedinte. Această comisie a fost alcătuită din Gherasim 
Stratan şi părinţii Marchian şi Epifanie, urmând ca până la 9 aprilie să fie 
depuse candidaturile pentru funcţia de preşedinte, iar la 11 aprilie acesta să 
fie ales, la chilia Catafighi, prin votul tuturor monahilor. 

La şedinţa din 11 aprilie 1900, deoarece nu şi-a depus nimeni 
candidatura pentru funcţia de preşedinte, Gherasim Stratan îl propune tot pe 
Teodosie Soroceanu, „ca cel ce a înfiinţat această comunitate şi ca cel ce 
posedă calităţile cerute prin art. 18”. Rezultatul votului a fost de 50 de voturi 
pentru şi 1 vot împotrivă. În consecinţă, Teodosie Soroceanu a fost ales 
preşedinte pe viaţă al Comunităţii fraţilor români de la Muntele Athos. 
Membrii comunităţii au rostit jurământul de supunere, iar consiliul s-a retras 
pentru alegerea noilor membri. Teodosie Soroceanu a propus, iar ceilalţi 
membri au votat ca vicepreşedinte pe Ilarion Mârza, superiorul chiliei 
Catafighi, ca secretar pe Gherasim Stratan, superiorul chiliei Adormirea 
Maicii Domnului, şi ca raportor pe părintele Epifanie. 

A fost formată o comisie, sub conducerea secretarului, compusă din 
Serafim Duhovnicu, Prohor Economu şi părintele Nicandru, care să 
elaboreze regulamentul comunităţii, urmând ca în ziua de 24 aprilie 1900 să 
aibă loc şedinţa de adoptare a acestuia, la chilia Cucuvinu. (42) 

La 24 aprilie 1900, părintele Epifanie a prezentat în faţa membrilor 
Regulamentul Comunităţii Fraţilor Români din Sfântul Munte Athos, 
compus din şase capitole  şi o condică de pedepse. Primul capitol cuprindea 
regulamentul consiliului spiritual şi al consiliului economic, avea 12 articole 
şi stabilea următoarele: consiliul spiritual se compunea din patru membri 
aleşi de superior; consiliul administrativ (economic) era compus din  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 156 

12 membri, aleşi tot de superior; în ambele consilii, votul hotărâtor îl avea 
preşedintele, iar în lipsa acestuia, locţiitorul numit de el. 

Consiliul spiritual se ocupa de primirea sau eliminarea fraţilor monahi, 
de canonisirea unui călugăr pentru o perioadă de peste 30 de zile, de stabilirea 
protiei musafirilor poftiţi la privegheri, de numirea în ascultări, de luarea 
socotelilor, de alegerea de hirotonii şi de toate afacerile spirituale prevăzute. 

Consiliul administrativ (economic) se ocupa de administrarea 
veniturilor interne şi externe, de îmbunătăţirea calităţii terenurilor deţinute, 
de alcătuirea listei de bucate pentru o săptămână şi de primirea socotelilor 
lunare de la ascultători. 

Aceste două consilii alegeau locţiitorul superiorului, alcătuiau dările 
de seamă de trei ori pe an (în ianuarie, în mai şi în septembrie), trimiteau 
călugării în ascultări în afara Muntelui Athos, alegeau candidaţii pentru 
hirotonii (votul decisiv în acest ultim caz fiind cel al consiliului spiritual). 

Consiliul spiritual era convocat la fiecare 15 ale lunilor, când se 
alcătuiau dările de seamă, la sfârşitul fiecărei luni când superiorul lipsea şi 
ori de câte ori era nevoie. Consiliul administrativ era convocat la sfârşitul 
fiecărei luni pentru a raporta superiorului veniturile şi cheltuielile, la dările 
de seamă şi ori de câte ori era nevoie. Cele două consilii puteau fi convocate 
de superior sau, în lipsa acestuia, de locţiitor. Superiorul controla activitatea 
ambelor consilii, iar consiliul spiritual avea dreptul de a controla consiliul 
superior. (43) 

Capitolul al doilea privea serviciile bisericeşti şi prevedea, pe ore, 
programul zilnic al slujbelor, precum şi comportamentul ce trebuia urmat în 
timpul acestora. Astfel, în biserică se intra cu evlavie şi frică, se făceau trei 
închinăciuni, se sărutau icoanele, se făcea câte o închinăciune către străini şi 
apoi îşi ocupa fiecare locul. În zilele de sărbătoare, sâmbăta şi duminica toţi 
călugării erau datori să vină la biserică purtând camilafca. În timpul slujbei 
trebuia să aibă o atitudine smerită, ascultând cu atenţie textele. Nu aveau 
voie să-şi întoarcă privirea spre uşă când intra cineva, trebuia să privească în 
jos. Dacă cel nou venit era un musafir, atunci călugărul cel mai tânăr îi 
oferea locul. După putinţă, cei tineri urmau să stea în picioare în timpul 
slujbei. Cei care intrau în Sfântul Altar trebuia să-şi descopere capul, să facă 
trei metanii la Sfânta Masă şi să-şi îndeplinească treburile cu multă umilinţă. 
Când participau la Sfânta Liturghie, trebuia să lase la o parte tot ce era 
pământesc (toate preocupările materiale, cearta, zavistia) şi să ierte tot celor 
ce le greşiseră, pentru ca să poată fi iertaţi de Dumnezeu, la rândul lor. (44) 

Cel de-al treilea capitol conţinea regulamentul pentru ascultări şi 
îndatoririle ascultătorilor. Alegerea în ascultări se făcea de către superior 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 157 

împreună cu consiliul spiritual. Duhovnicul era ales dintre ierarhii cei mai 
bătrâni şi mai sporiţi în fapte duhovniceşti, cu grijă în sfaturile pe care le 
dădea, nestăpânit de mânie, de pismă, de ţinerea de minte a răului, de multă 
vorbire şi de lăcomie. Îndatoririle lui erau de a povăţui şi de a îndrepta pe 
cei căzuţi în păcat. Casierul era ales dintre cei mai credincioşi şi virtuoşi. 
Primea veniturile şi repartiza sumele trebuincioase economului. Ţinea 
condica de venituri şi cheltuieli. Ecleziarhul era ales dintre ierarhii „cu 
deosebită temere de Dumnezeu”, economul dintre cei cu înclinaţii 
gospodăreşti, arhondarul dintre cei cu pricepere în a întâmpina musafirii, iar 
bucătar urma să fie cu rândul fiecare frate al comunităţii. Grădinarul şi 
ciubotarul erau aleşi dintre cei cu înclinaţii în aceste meserii, iar 
bibliotecarul dintre cei cu mai multă lectură. Acesta din urmă trebuia să ţină 
cărţile în perfectă ordine. 

Capitolul al şaselea conţinea, de altfel, un regulament pentru 
bibliotecă, al cărei scop era „de a dezvolta gustul cititului înt cititului între 
fraţii convieţuitori în aceste locuri şi spre folosul tuturor vizitatorilor”. 
Cărţile erau ţinute în ordine alfabetică şi erau înscrise în două condici: una 
alfabetică, alta numerică. În condica alfabetică erau trecute numărul cărţii, 
titlul, autorul, traducătorul, donatorul, anul ediţiei, locul editării, observaţii. 
Pentru a împrumuta o carte era necesară aprobarea superiorului pe baza unui 
bilet, care era păstrat în bibliotecă pentru justificare. Cartea trebuia înapoiată 
în termen de 30 de zile şi în bună stare. La înapoiere, cititorul era dator să 
facă un mic rezumat asupra celor citite, rezumat ce era anexat la catalogul 
numeric. Comunitatea urma să aducă mulţumiri publice donatorilor, o dată 
sau de două ori pe an. Cărţile care erau într-un singur exemplar nu puteau fi 
înstrăinate. Biblioteca era dependentă de biserică şi „ca atare se socoteşte ca 
sfinţită”. (45) 

Fiecare membru al comunităţii era dator să se conformeze ascultării 
primite. De două ori pe lună, un membru al consiliului spiritual inspecta 
ascultările şi pe ascultători şi întocmea un raport asupra mersului lor. În 
cazul în care erau constatate abateri, acestea erau raportate superiorului 
pentru a fi luate măsurile necesare. 

Odată numit în ascultare, monahul respectiv era dator să o facă „f ără 
cârtire”, iar dacă după acest termen nu se obişnuia cu ea, putea să aducă la 
cunoştinţă superiorului, care dispunea mutarea lui în altă ascultare. (46) 

Capitolul al patrulea privea regulamentul pentru curăţenia şi buna 
rânduială în trapeză şi bucătărie. Se fixau orele când se serveau mesele. Erau 
interzise postul excesiv, dar şi îmbuibarea pântecelui. Nu aveau voie să 
aducă alimente din afară. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 158 

Capitolul al cincilea cuprindea regulamentul pentru buna purtare în 
şi afară din casă. Se recomanda ca purtarea să fie corectă, să fie respectaţi 
cei mari, comportament frăţesc cu cei de o seamă şi cu blândeţe către cei 
mici. Toţi monahii erau obligaţi să dea „absolută ascultare” superiorului şi 
consiliului spiritual. Nu era permis nimănui să-l silească pe un ascultător să-
i facă voile, nici să-i adreseze cuvinte necuviincioase, aspre sau să se certe. 
Era recomandat să se vorbească numai strictul necesar. După pavecernie, 
erau interzise mâncarea, băutura, vorba şi sfaturile prin chilii. Fraţii trebuia 
să se ajute unii pe alţii. Bătaia era interzisă. Când părăseau comunitatea, 
trebuia să fie îmbrăcaţi corect, să se poarte respectuos cu străinii şi „a ţine 
nemânjit prestigiul naţional”. Pentru abaterile săvârşite în afară, comunitatea 
nu îşi asuma răspunderea, toţi membrii erau datori „a ţine sus prestigiul 
naţional şi a nu permite să se critice în faţa lui ţara şi neamul său”. (47) 

În şedinţa din 24 aprilie 1900, s-a hotărât ca acest regulament să fie 
pus în aplicare începând cu ziua de 10 mai. La 29 aprilie 1900, la chilia 
Cucuvinu, avea loc o nouă şedinţă, în care părintele Epifanie propunea spre 
aprobare condica de pedepse a comunităţii. Se prevedea ca pentru abateri să 
fie aplicate următoarele pedepse: canon la biserică şi la trapeză, oprirea unui 
fel de mâncare, oprirea vinului, trecerea în rândul argaţilor, trimiterea pentru 
un timp la alt aşezământ al comunităţii, darea afară şi afurisirea în caz de 
vânzare. Pentru orice pedeapsă se încheia un proces-verbal, în care se 
specificau cauzele care determinaseră aplicarea ei. Păcatele nevorbite, beţia 
cu patimă şi furtul erau pedepsite cu eliminarea imediată din comunitate; cei 
care ar fi făcut „partide”, vânzări sau alte fapte ce ar fi pus comunitatea în 
primejdie, erau daţi afară imediat, iar dacă vânzarea ar fi dat roade, erau 
afurisiţi; cei care ar fi fost dovediţi că au permis să fie criticată ţara sau 
neamul în faţa lor, erau imediat eliminaţi; cei care ar fi înstrăinat obiecte 
sfinte erau eliminaţi din comunitate şi din Munte; dacă duhovnicul, 
economul, ecleziarhul ar fi dovedit neglijenţă în ascultare, aceştia puteau fi 
canonisiţi până la 40 de zile; cei care s-ar fi interesat de trecutul vreunui 
frate sau care ar fi dat sfaturi fără să fie duhovnic erau eliminaţi. Pedepsele 
erau aplicate, după gravitatea greşelilor, pentru o perioadă de 40 de zile, un 
an sau definitiv. Greşelile din afara comunităţii determinau darea afară, iar 
cele de ordin religios atrăgeau pedepsele cele mai aspre. 

La sfârşitul şedinţei, preşedintele Teodosie Soroceanu a anunţat 
faptul că guvernul român, datorită situaţiei grele din ţară, a redus subvenţia 
de la 5.000 de lei la 2.500 de lei pe an. Vicepreşedintele Ilarion Mârza a 
remarcat că „este natural că, când suferă ţara să suferim şi noi încă şi mai 
mult ca cei ce pentru aceasta am venit”, dar a întrebat ce era de făcut, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 159 

întrucât în acel an nu aveau grâu, iar părintele Gherasim îl chestiona la 
rândul lui pe Teodosie Soroceanu, ce măsuri trebuiau luate în urma reducerii 
subvenţiei, „căci nu suntem 10–12, ci 50”. 

De asemenea, propunea începerea demersurilor pentru asigurarea 
protecţiei ţării asupra Comunităţii „în faţa ultimelor lovituri ce le-am suferit 
de la greci şi care de-abia sunt la început”. (48) 

Teodosie Soroceanu era de acord cu propunerea monahului 
Gherasim şi sugera ca atitudine răbdarea şi economia. S-a ajuns la soluţia ca 
Teodosie Soroceanu să fie trimis în România cu împuternicire de a obţine 
protecţia ţării şi primirea subvenţiei. Locul preşedintelui, în lipsa acestuia, 
urma să fie luat de vicepreşedintele Ilarion Mârza. (49) 

Am analizat pe larg acest regulament,întrucât este destul de 
cuprinzător şi stabileşte reguli clare de conducere a comunităţii şi de 
desfăşurare atât a activităţilor spirituale cât şi a celor economice. 

Cele trei chilii româneşti care compuneau Comunitatea fraţilor 
români de la Muntele Athos adăposteau 52 de monahi. Nu întâlnim în actul 
de constituire prezenţa monahilor din chiliile româneşti Sfântul Ilie – Provata, 
condusă de Spiridon Daschievici, şi Sfântul Gheorghe-Colciu, condusă de 
schimonahul Mihail, apoi de Gavriil Mateescu. 

În octombrie 1900, se alăturau acestei comunităţi monahii chiliei 
Sfântul Nicolae din Careia. (50) Teodosie Soroceanu, care dovedise şi până 
atunci calităţi de bun conducător, a început să pună în aplicare obiectivele 
prevăzute în regulamentul comunităţii. 

Într-un memoriu din 12 iunie 1900 privind situaţia monahilor români 
de la Muntele Athos, se remarcă politica dusă de monahii greci, care 
„împiedică năzuinţa de naţionalitate şi limbă, făcând toate şicanele, până la 
nerespectarea condiţiunilor prevăzute în actele de cumpărare, ba ameninţând 
chiar cu gonirea din proprietatea cumpărată”. Cauza acestei situaţii era, după 
Teodosie Soroceanu, generozitatea domnitorilor români, „fondatorii unora 
dintre mânăstirile împărăteşti, care a fost ca în acestea să se primească şi să 
convieţuiască călugări de orice neam, fără a li se ştirbi şi tăgădui dreptul de 
naţionalitate. Aceste dorinţi însă, cu timpul, au fost înlăturate şi elementul 
grecesc şi-a impus limba şi naţionalitatea, iar elementul românesc, fiind 
înăbuşit, a fost înlocuit până astăzi de la mânăstirile mari de la tot ce este 
legat de neam.” În timp ce monahii ruşi, bulgari şi sârbi „prin chibzuinţă au 
putut să-şi capete drepturi alături cu grecii”, atitudinea faţă de români „s-a 
înăsprit şi mai mult şi nu pricep cauza acestei înăspriri; tot ceea ce ştiu este 
că, în mod sistematic, românii sunt împiedicaţi şi opriţi de la cele mai sfinte 
drepturi; aşa că s-au întâmplat cazuri când Chinonul a ameninţat pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 160 

călugărul român pentru că simte româneşte, ba a mers până acolo încât a 
lovit şi în drepturile internaţionale oprind paşapoarte româneşti fără nici un 
motiv şi nelipsind chiar ameninţări”. Cauza se afla, după el, în dezbinarea 
care domnea între monahii români, precum şi în lipsa de interes a 
autorităţilor române spre deosebire de „reprezentanţii altor state ortodoxe, 
care caută în a apăra drepturile conaţionalilor lor. Aceasta o ştiu străinii, că, 
adică românii, nu sunt căutaţi şi sprijiniţi de ai lor.” (51) 

Aceleaşi realităţi erau consemnate pe larg şi în memoriul arhiman-
dritului Antipa Dinescu, superiorul schitului Prodromu, adresat ministrului 
Cultelor şi Instrucţiunii Publice, la 12 mai 1905. Se arăta că în cele 20 de 
mânăstiri chiriarhice athonite vieţuiau şi călugări români, dintre care peste 
100 la mânăstirea rusească Sf. Pantelimon şi 20 la mânăstirea bulgară 
Zografu. Despre schitul românesc Lacu, relata că era locuit de 68 de monahi 
care plăteau anual mânăstirii Sfântul Pavel, un galben de persoană şi aveau 
dreptul să ia din pădurea mânăstirii lemne de foc „şi pentru lucrul mâinilor şi 
alt nimic. Călugării sunt obligaţi a face clacă la mânăstire câte una săptămână 
pe an”. (52) Se vorbea despre „schitul eremit românesc Calimiţa cu 10 case, 
fără nici o biserică, aici vieţuiesc 16 români în mare lipsă, cu mult post şi 
rugăciuni, având numai pâine uscată şi foarte puţine de ale mâncării, adevăraţi 
îngeri în trup, care merită mult ajutor”. (53) Antipa Dinescu indica cifra de 
213 chilii la Muntele Athos, „dintre care 26 româneşti, în care locuiesc  
117 monahi români”. Cea mai mare chilie românească era chilia Cucuvinu-
Provata cu 15 monahi, condusă de Teodosie Soroceanu, apoi chilia Catafighi-
Provata condusă de Ilarion Mârza cu 12 monahi, iar pe moşia mânăstirii 
Vatoped la locul numit Colciu erau menţionate chiliile Sf. Gheorghe, condusă 
de Gavriil Mateescu cu 8 monahi, Sf. Ioan Botezătorul, condusă de Ilie Hulpe 
cu 10 monahi, Sfântul Ipatie condusă de Filaret Şerban şi Sfântul Nicolaie-
Iufta (Ghiuftadica) cu 6 monahi, condusă de Veniamin. (54) 

În Muntele Athos, în afară de mânăstiri, schituri şi chilii, 
arhimandritul Antipa Dinescu indica existenţa a „533 case mici fără biserici, 
în care locuiesc 1–2 monahi, dintre care 21 sunt româneşti, au câte unu şi 
două pogoane loc împrejurul casei, sunt şi câteva care n-au nici o palmă de 
loc ci numai curtea casei, se numesc pustniceşti”. Numărul monahilor 
athoniţi era indicat ca fiind următorul: 3280 greci, 4896 ruşi, 586 români, 
370 bulgari, 25 sârbi, 51 georgieni şi 20 albanezi. (55) 

Antipa Dinescu aprecia că „toate naţiunile ortodoxe ce locuiesc în 
Sfântul Munte, în rasa monahală se bucură de drepturile lor privilegiate, 
sub protecţia mânăstirilor lor naţionale, numai românii, georgienii şi 
albanezii sunt desconsideraţi şi fără nici un drept şi protecţie şi speculaţi şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 161 

rău trataţi, după placul celor din mânăstiri, din care cauză ei sunt foarte 
smeriţi şi supuşi la tot ce li se impune şi cei mai mulţi trăiesc în mare lipsă 
întreţinându-se cu lucrul mâinilor şi cu căpătatul de la schitul românesc 
Prodromu şi de la ruşi. 

Dintre români, afară de monahii de la schitul românesc Prodromu şi 
câteva chilii româneşti mai de consideraţie, ceilalţi sunt consideraţi de greci 
ca cei mai de jos oameni, când au necesitate a-şi apăra vre-un drept al casei 
lor sau a cere voie pentru vre-o îmbunătăţire de la mânăstirea respectivă, sunt 
siliţi să meargă de câte 5–6 ori la mânăstire spre a-şi arăta necesitatea şi cere 
voie, ducându-le multe cadouri si la cele din urmă sau i se respinge cu totul 
cererea sau ceva foarte puţin i se admite, tratându-l cu vorbe şi ponoase 
înjositoare ca paleo-vlah şi altele, şi dacă ar voi ca să se facă apel la Chinotită, 
aici găseşte tot greci, mai departe alergând îşi pierde tot dreptul”. (56) 

De asemenea, Antipa Dinescu expunea situaţia schitului Prodromu, 
care a solicitat în mai multe rânduri mânăstirii chiriarhice Lavra să le mai 
dea un izvor de apă de la locul Kir-Isaia, întrucât în timpul verii duceau 
lipsă. Deşi în acel loc erau mai multe izvoare, mânăstirea Lavra „a fost 
imposibil a-şi arăta umanitatea şi a învoi cererea cu toate făgăduinţele şi 
cadourile ce li s-a dat, au refuzat hotărâtor, sub pretext că apa este 
trebuincioasă mânăstirii, deşi curge în zadar, fără nici o întrebuinţare, şi că 
poate schitul cândva să aibă şi alte pretenţiuni mai mari care ar putea aduce 
greutăţi mânăstirii şi astfel trebuie ţinut în respect”. În final, mânăstirea 
Lavra i-a propus lui Antipa Dinescu să intervină pe lângă guvernul român să 
le plătească din veniturile moşiilor secularizate suma de 200000 de franci, 
pe care să-i depună pe numele mânăstirii la băncile greceşti din Atena şi 
„poate numai aşa va putea da acel izvoraş de apă”. 

În finalul memoriului, arhimandritul Antipa Dinescu concluziona: 
„În vederea celor arătate, monahii români au cea mai grea situaţie din 
Sfântul Munte. N-au nici o protecţie, nici o autoritate, nici un drept, nu sunt 
consideraţi decât cei mai de jos şi de pe urmă dintre cei din Sfântul Munte”. 
El propunea guvernului român „să recunoască schitul sub numele său 
propriu de Comunitatea română Prodromu din Sfântul Munte Athos, 
reprezentantul şi protectorul monahilor români în Sfântul Munte Athos şi 
Orient”, să se negocieze cu guvernul otoman acest statut şi să-l determine 
să-l recunoască şi să-l publice. „Cu acest drept şi titlu va putea schitul să 
protejeze pe români în orice împrejurări grele iar prestigiul şi onoarea va fi 
mult mai ridicată, cu toate că grecii negreşit vor protesta, însă o hotărâre 
deja dată şi aprobată, rămâne valabilă şi cu timpul mult puternică, până ce 
cu aşa fortificări, se va împlini şi (dorinţa) visul cel de aur ce medităm”. (57) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 162 

Soluţia propusă de arhimandritul Antipa Dinescu, care reprezenta 
dorinţele monahilor români athoniţi, urmărea ocolirea autorităţii Patriarhiei 
de la Constantinopol şi a Chinotitei de la Careia şi impunerea drepturilor 
monahilor români prin intermediul guvernului otoman. Ea nu era însă 
viabilă din cauza statutului special al Muntelui Athos şi opoziţiei 
înverşunate a statului grec, care se afla în plin conflict diplomatic cu statul 
român. Soluţia punerii în faţa faptului împlinit prin negocieri directe 
româno-otomane, ca în cazul Iradelei de la 9 mai 1905, (dată cu trei zile 
înaintea redactării acestui memoriu), prin care se recunoşteau drepturi 
şcolare şi religioase aromânilor din Imperiul Otoman, nu se putea repeta. 
Conţinutul acestui memoriu dovedeşte însă puternicul impact avut de Iradea  
asupra monahilor români athoniţi care, influenţaţi de victoria diplomatică a 
statului român în sprijinirea menţinerii limbii şi religiei minorităţii române 
din Imperiul Otoman, vor fi socotit că momentul era favorabil şi pentru 
obţinerea dreptului lor de reprezentativitate în Chinonul de la Careia. 

În cadrul Comunităţii fraţilor români de la Muntele Athos apar 
nemulţumiri, determinate de conducerea autoritară a preşedintelui acesteia, 
Teodosie Soroceanu, şi de modul în care era administrată subvenţia acordată 
de statul român. 

În anul 1906, se constituie Societatea Coloniei monahilor români din 
Sfântul Munte Athos, condusă de superiorul schitului Prodromu, Antipa 
Dinescu. La ea aderă în noiembrie 1906 şi chiliile Catafighi şi Sfântul Ilie –
Provata, ce făcuseră parte din Comunitatea Fraţilor Români de la Muntele 
Athos. Motivele pentru care cele două chilii părăseau Comunitatea erau 
expuse în memoriile celor doi stareţi Ilarion Mârza, şi Spiridon Daschievici, 
din 14 octombrie 1906: „după trecerea de peste 11 ani, văzând că toată 
osteneala noastră este zadarnică şi fără nici un folos ... şi suntem cu 
desăvârşire asupriţi de părintele Teodosie; că subvenţia de 2.500 franci, care 
se dă de onor. guvernul român în numele Comunităţii Fraţilor Români din 
Provata, părintele Teodosie şi-a însuşit-o numai pentru comunitatea sa Sf. 
Ion Teologul şi pre noi toate celelalte trei comunităţi ne-au părăsit; că din 
suma de peste 36.000 franci ce a luat până acum de la Ministerul Cultelor 
din România, cu chitanţe false, în numele nostru de obşte, nu ne-au dat 
nimic şi când l-am întrebat şi i-am cerut să împartă şi nouă din subvenţie, 
fiecărei comunităţi cât i se cuvine, ne-au răspuns că noi nu avem parte, că 
subvenţia se dă numai pentru comunitatea sa.” (58) 

Plângerea celor doi monahi este confirmată de memoriul 
ieromonahului Teodosie Soroceanu de la chilia Cucuvinu, adresat 
ministrului Cultelor şi Instrucţiunii Publice în iunie 1906. Preşedintele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 163 

Comunităţii fraţilor români – Provata se arată surprins că superiorii chiliilor 
Catafighi, Sfântul Ilie – Provata şi Adormirea Maicii Domnului – Xiropotamu 
„au pretenţia de a li se da şi lor din această subvenţie”. Şi lămureşte situaţia, 
arătând că scopul comunităţii a fost „să se primească în acest lăcaş ... români 
care doresc a îmbrăţişa cariera monahală ... şi să lupte pentru ca toţi românii  
chilioţi din Sfântul Munte Athos să formeze o singură societate. Până în 
prezent nu s-a putut realiza acest scop deoarece dânşii înclină mai mult şi 
acceptează chiar intereselor ruseşti. Acum ne miră faptul cum părintele 
Ilarion spune că împreună cu cele două chilii arătate fac parte din 
comunitatea noastră, când ei se administrează aparte, având fiecare peceţile 
patronaje şi fără a avea vreun amestec în afacerile comunităţii noastre a 
fraţilor români Sfântul Ioan Teologul şi aceasta dovedesc chiar actele 
justificative de subvenţiune.” (59) 

Fără să ţină cont de disensiunile dintre membrii celor două comunităţi, 
statul român a plătit în continuare subvenţiile către comunitatea Fraţilor 
Români Cucuvinu-Provata a ieromonahului Teodosie Soroceanu şi a acordat 
o subvenţie de 3000 lei anual Societăţii Coloniei monahilor români din 
Sfântul Munte Athos. În urma cutremurului de pământ din noaptea de 26 spre 
27 octombrie 1905, s-au produs pagube mari la schiturile Prodromu şi Lacu, 
dar şi la chilia Cucuvinu. Statul român a acordat o subvenţie de 48300 lei 
pentru reconstruirea bisericii schitului Prodromu, (60) iar chiliei Cucuvinu 
suma de 20000 lei pentru reclădirea bisericii acesteia. (61) 

 La 26 decembrie 1907, societatea solicita mărirea subvenţiei, 
întrucât era insuficientă pentru cele 22 de comunităţi „ce avem până acum 
grupate în jurul nostru, pe lângă care mai avem de înregistrat şi altele, care 
s-au rezervat la începutul fondării acestei colonii plus şi altele noi proprietăţi 
ce voim a mai cumpăra din nou prin îndemnul şi încurajarea ce facem şi 
altor monahi români, buni patrioţi, spre a mări cât mai mult numărul 
proprietăţilor româneşti în Sfântul Munte, care vor servi la timp şi pentru 
câştigarea a mai mari drepturi, faţă de numărul proprietăţilor”. (62) 

La 14 februarie 1907, Gavriil Mateescu era împuternicit să ridice 
subvenţia Societăţii Coloniei monahilor români de la Administraţia casei 
bisericii şi să o verse în casa societăţii, „de unde se va distribui fiecărei chilii 
asociate după cât li se va cuveni, luându-se chitanţă”. (63) 

La 10 iunie 1909, ieromonahul Gavriil Mateescu de la chilia Sfântu 
Gheorghe-Colciu adresa un memoriu Administraţiei casei bisericii, în care 
se arăta că monahii greci ai mânăstirii chiriarhice Vatoped atacaseră chilia 
românească Sfântul Ioan Botezătorul, condusă de ieromonahul Ilie Hulpe  
şi-i distruseseră două clădiri până la temelie: „răcnind ca fiarele sălbatice şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 164 

strigând cu mare urgie şi zicând «veniţi să-i distrugem pe vlahi că s-au 
înmulţit şi ne strică mânăstirea. Ei ne-au luat metoacele şi au gonit pe ai 
noştri din România, acum este timpul să-i izbândim, că avem putere şi nu 
este nimenea să ne stea împotrivă»”. La 29 mai, monahii mânăstirii Vatoped 
au atacat şi chilia Sf. Gheorghe – Colciu şi au distrus o clădire. La rugă-
minţile făcute „cu mare umilinţă, cerând să facă milă cu noi şi să o lase pe 
aceea că ne este de locuinţă”, au renunţat să distrugă şi chilia mare. La  
4 iulie au fost chemaţi la mânăstirea Vatoped şi au fost amendaţi cu 30 kg 
de ceară „că ne face hatâr” şi nu le distruge casa. Şi pe viitor „să nu mai 
facem nimic mai mult din ce avem, şi nici oameni pentru călugărie să nu 
mai primim pe nimenea, lângă care avem, şi să cunoaştem pe mânăstire că 
are stăpânire şi putere mare, împărătească, orice voieşte face şi nimenea nu 
poate să-i stea împotrivă şi aşa am pus metanie să potolesc tulburarea lor”. 
(64) ieromonahul Gavriil Mateescu relatează în continuare că monahii greci 
s-au dus şi la Calimiţa,unde locuiau pustnici români în 8 colibe şi i-au 
ameninţat că o să le strice şi o să-i gonească, „iar bieţii călugări auzind, şi-au 
scos de prin colibe fieşte-care tot ce au avut şi au ascuns în pădure şi adastă 
să vie de la mânăstire urgia”. (65) 

Pagubele provocate chiliei Sfântu Gheorghe-Colciu erau apreciate de 
stareţ la peste 2000 franci „numai plata bănească, dar osteneala şi truda cea 
peste măsură, potrivit greutăţii poziţiei locului la zidirea acestui acaret, cine 
poate  să o preţuiască?... Noi alta nu putem face, fără numai rugăciune către 
Milostivul Dumnezeu că de nicăirea  nu avem nici o protecţie”. (66) 

Preşedintele Societăţii Coloniei monahilor români din Sfântul Munte 
Athos, Antipa Dinescu, adresa la 1 septembrie 1910 un memoriu ministrului 
Cultelor şi Instrucţiunii Publice, în care solicita ajutor material pentru chilia 
Sfântu Gheorghe-Colciu, membră a Societăţii, care trebuie să refacă clădirea 
distrusă de monahii greci ai mânăstirii Vatoped şi să construiască un 
terasament pentru a evita surparea terenului pe care era construită chilia, 
situaţie care apăruse în urma unor ploi abundente. (67) 

În urma solicitării arhimandritului Teodosie Soroceanu de la Chilia 
Cucuvinu, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Pimen, aprobă la 23 septembrie 
1911 construirea în comuna Buciumi, judeţul Iaşi, a unei case cu paraclis 
pentru primirea oaspeţilor, îndeosebi a celor veniţi din Basarabia. (68) 

Primul război balcanic avea să modifice profund situaţia politică din 
zonă, inclusiv regimul pe care-l avusese până atunci comunitatea athonită în 
raport cu Patriarhia de la Constantinopol sau pe plan internaţional. În luna 
noiembrie 1912, armata greacă ocupa peninsula Calcidică şi introducea 
starea de asediu. Autorităţile otomane erau înlăturate, era asigurată păstrarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 165 

autonomiei locale, iar oficialităţile greceşti anunţau intenţia încorporării 
întregii peninsule. Situaţia călugărilor athoniţi devenea astfel o problemă 
internaţională. Erau avansate mai multe soluţii privind viitorul Muntelui 
Athos: rămânea în cadrul statului otoman cu vechiul regim; încorporarea la 
statul grec cu regim aparte de autonomie sau crearea unei organizaţii 
distincte, independente, sub garanţie internaţională. Aceste soluţii au fost 
discutate în capitalele europene, precum şi la Conferinţa de la Londra, după 
încheierea armistiţiului. În aceste condiţii, cercurile diplomatice româneşti 
şi-au sporit eforturile privind îmbunătăţirea situaţiei călugărilor români 
athoniţi. Au fost purtate discuţii cu diplomaţi ruşi, austrieci, greci. La  
12 decembrie 1912, arhimandritul Antipa Dinescu înainta un memoriu 
primului ministru Titu Maiorescu, în care cerea „putinţă de vieţuire fără 
supărare şi necaz pentru noi... Cerem să fim scoşi de sub arbitrajul actual şi 
puşi în drepturi egale cu toţi cei de acolo. Să se facă act de morală elementar 
aducându-se aminte stăpânitorilor arbitrari de azi, că recunoştinţa e datoare 
să urmeze binefacerii care cu atâta lux de calitate le-a fost făcută în 
vremuri”. (69) 

În acelaşi an, monahii români athoniţi au propus un proiect privind 
drepturile lor, în care solicitau ridicarea schitului Prodromu la rang de 
mânăstire, iar chiliile româneşti „să fie libere de orice control din partea 
mânăstirilor, având dreptul de a întreţine câţi călugări vor putea şi a călugări 
cu singură alegerea superiorului chiliei. Libere a cultiva terenul, a zidi 
biserici şi case câte vor avea necesitate”. De asemenea să aibă un 
reprezentant în Chinotita de la Careia pentru apărarea drepturilor lor, să li se 
dea „apă şi lemne din abundenţă din păduri”, care să devină proprietate 
comună pentru toţi monahii athoniţi. Chilia Cucuvinu-Provata să fie 
recunoscută ca schit cu un reprezentant  în Chinotită, la fel schitul Lacu să-şi 
poată trimite un reprezentant. (70) 

Toate aceste cereri punctuale, expuse în acest proiect, erau solicitate 
ca urmare a unei experienţe dificile, parcursă de călugării români athoniţi în 
a doua jumătate a secolului al XIX-lea şi în primul deceniu al secolului XX. 

În perioada următoare, sub regimul ocupaţiei militare greceşti, situaţia 
călugărilor români athoniţi s-a înrăutăţit. Numeroase scrisori ale acestora, 
trimise la Bucureşti, relatau despre persecuţiile la care erau supuşi. În urma 
intervenţiilor ministrului român la Atena, Djuvara, pe lângă ministrul de 
externe grec Cormilos, călugării greci au început să manifeste o anumită 
moderaţie în atitudinea faţă de călugării români. Aceştia şi-au continuat 
activitatea lor petiţionară, adresându-se concomitent la Atena şi la Bucureşti. 
În iunie 1913, Antipa Dinescu înainta un nou memoriu, în limba română şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 166 

franceză, premierilor Titu Maiorescu şi E. Venizelos, în care reitera cererile 
expuse anterior privind ridicarea schitului Prodromu la rang de mânăstire, cu 
reprezentant în Chinotită şi „completa lor liberare de tutela care le e impusă 
pe nedrept de diferitele mânăstiri şi în acelaşi timp, recunoaşterea unei 
perfecte egalităţi cu celelalte instituţiuni religioase din ţinut”. (71) 

Într-un raport din 8 august 1913, ministrul României la Londra,  
N. Mişu, îl informa pe Titu Maiorescu asupra viitorului statut al Muntelui 
Athos şi sugera: „Cred că soluţiunea cea mai favorabilă a intereselor 
româneşti la Sfântul Munte se va obţine prin înţelegerea, pusă la cale de 
Excelenţa Voastră cu Grecia, care dispune de toate mijloacele de a influenţa 
atât Patriarhia de la Constantinopol cât şi superiorii mânăstirilor greceşti, 
care sunt în majoritate zdrobitoare. Grija noastră de căpetenie trebuie să fie 
de a obţine cel puţin un vot la adunarea de la Careia, fie prin cumpărarea 
drepturilor autonome ale unei mânăstiri părăsite, sau prin recunoaşterea 
chiliilor noastre ca mânăstiri independente, ceea ce va fi mai greu”. (72) 

Sfârşitul războaielor balcanice şi încheierea păcii de la Bucureşti, 
prin care se recunoşteau drepturi şcolare şi religioase pentru românii din 
Peninsula Balcanică, determina Sinodul Bisericii Ortodoxe Române să 
înainteze, la 7 septembrie 1913, un memoriu Ministerului Afacerilor 
Externe. În el se solicita intervenţia acestuia „în ceea ce priveşte 
recunoaşterea şi executarea unei stări echitabile de egalitate şi neatârnare a 
aşezămintelor noastre bisericeşti (de la Muntele Athos) faţă de celelalte 
naţiuni şi state şi în special faţă de greci”. Se aminteau abuzurile la care erau 
supuşi călugării români athoniţi din partea mânăstirilor chiriarhice şi se 
solicita ca schiturile Prodromu, Lacu şi Chilia Cucuvinu „să aibă un 
reprezentant al lor în marele sfat obştesc, numit Chinon”. Se recomanda „să 
profităm de buna ocazie când ne aflam bine cu grecii şi aveam atâta acces în 
Peninsula Balcanică, ca ocaziune a stabilirii unei noi ordini de lucruri în 
Muntele Athos... Guvernul nostru să grăbească a lua măsuri serioase, pentru 
ca în raport cu bisericile altor naţiuni ortodoxe proprietare acolo, nici noi 
românii să nu rămânem mai prejos, şi să se revendice sau să se răscumpere 
toate istoricele noastre drepturi asupra câtorva mânăstiri mari, întemeiate şi 
înzestrate cu moşii şi odoare preţioase”. (73) 

La 3 octombrie 1913, s-a întrunit o adunare extraordinară la Careia, 
Sfânta Comunitate a Sfântului Munte Athos, alcătuită din conducătorii celor 
20 de mânăstiri, în care şi-au afirmat hotărârea de a păstra neschimbate 
bazele sistemului existent până atunci, transferând însă drepturile legale ale 
Imperiului Otoman către regatul grecesc, considerat „eliberator”. Au respins 
ideea internaţionalizării sau neutralizării, considerând că există o legătură 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 167 

indisolubilă cu Grecia, singura îndreptăţită să asigure protecţia Athosului. 
Cereau Conferinţei de la Londra să nu ia „o decizie hazardată, cu caracter 
politico-religios, primejdioasă pentru pacea Orientului”, în caz contrar se 
afirma hotărârea de rezistenţă. Această decizie a fost trimisă la Londra şi 
difuzată şi în celelalte ţări interesate. (74) 

Contactele diplomatice româno-elene în problema rezolvării 
favorabile a situaţiei călugărilor români athoniţi au continuat şi în perioada 
următoare. Au fost avansate mai multe soluţii, printre care şi cumpărarea 
unei mânăstiri. La 31 ianuarie 1914, I. C. Filitti, înainta propunerea fie a 
cumpărării bunurilor schitului Prodromu de la mânăstirea Lavra, fie 
cumpărarea mânăstirii Morfono, urmând a se stabili preţul. (75) 

Între timp, începea să funcţioneze noul statut al Muntelui Athos sub 
autoritatea regatului grec, căruia i se împotriveau doar ruşii şi românii. 
Situaţia monahilor români athoniţi nu suferise nici o îmbunătăţire. Se pierduse 
astfel o situaţie politică favorabilă, în care s-ar fi putut obţine pentru aceştia 
un regim asemănător cu cel al monahilor ruşi, bulgari sau sârbi. 

Izbucnirea primului război mondial şi toate distrugerile provocate de 
conflict au făcut ca situaţia materială a călugărilor români athoniţi să se 
înrăutăţească şi să devină dramatică, iar lipsa unui reprezentant al lor în 
Chinoul de la Careia, care să le apere drepturile şi să-i ferească de abuzuri şi 
rapturi de proprietăţi şi de bunuri, s-a reflectat negativ în evoluţia ulterioară 
a acestora. 

În anul 1914, izbucnea la schitul Prodromu un conflict între o parte a 
călugărilor şi stareţul Antipa Dinescu, care era acuzat de nerespectarea 
regulamentului adoptat în anul 1891. Acesta a fost dat afară cu forţa din 
schit. Trimis să soluţioneze conflictul, consulul general al României,  
G. C. Ionescu, constata, în februarie 1915, că răzvrătirea era pusă la cale de 
mânăstirea Lavra, iar „dezordinea şi necinstea care domneşte în mânăstirile 
greceşti se va înrădăcina şi la Prodromu”. (76) Conflictul de la cel mai 
important schit românesc de la Muntele Athos se va desfăşura între anii 
1914–1917 şi va reizbucni în martie 1919, când călugării răzvrătiţi, care 
fuseseră exilaţi, au fost reinstalaţi în schit cu ajutorul autorităţilor elene. (77) 

În anii primului război mondial, greutăţile materiale suportate de 
călugării români athoniţi se accentuează din cauza lipsei alimentelor şi a 
imposibilităţii de a primi subvenţii şi ajutoare din ţară. La 15 noiembrie 
1914, superiorul chiliei Sfântu Gheorghe – Colciu solicita Administraţiei 
casei bisericii trimiterea subvenţiei anuale de 2000 lei, întrucât „toţi monahii 
români de aicea ne aflăm în mare strâmtoare, pentru lipsa celor necesare 
întreţinerii, fiindcă şi cele ce se găsesc pentru hrană sunt foarte scumpe şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 168 

nimenea nu ne dă pe datorie, aşa că ne aflăm în ajunul pericolului de 
moarte”. În acelaşi raport, ieromonahul Gavriil Mateescu arăta că la 
Muntele Athos circula numai moneda grecească şi aurul, iar acesta fusese 
achiziţionat de ruşi cu dobândă de 10%. Referatul redactat de Ministerul 
Cultelor şi Instrucţiunii Publice arăta că subvenţia era prevăzută în buget, 
dar nu ştia pe ce cale să o trimită. (78) 

Pentru perioada anilor 1915–1918 nu am găsit suficiente documente 
care să ne permită cunoaşterea exactă a situaţiei călugărilor români athoniţi. 
Astfel la 16 mai 1916, arhimandritul Teodosie Soroceanu, stareţul chiliei 
Cucuvinu, aflat în ţară la aşezămîntul din comuna Buciumi lângă Iaşi, 
adresa un memoriu ministrului Afacerilor Străine în care arăta la că lucrările 
începute aici, în anul 1911, avansau greu din cauza lipsei de fonduri. 
Solicita protecţie asupra chiliei Cucuvinu prin intermediul Legaţiei de la 
Atena şi a Consulatului de la Salonic, deoarece el se afla în România. (79) 
Abia la 23 aprilie 1919, epitropii Societăţii Coloniei monahilor români din 
Sfântul Munte Athos, ieromonahii Ilie Hulpe de la chilia Sfântul Ioan 
Botezătorul – Colciu, Gherasim Sperchez de la chilia Sfântu Gheorghe –
Capsala, Teodosie Domnariu de la chilia Sfântul Ipatie şi schimonahul 
Ioachim Bărcănescu de la chilia Sfinţii Teodor Tiron şi Teodor Stratilat 
înaintau un memoriu Administraţiei Casei Bisericii. Din el aflăm că deşi „nu 
s-ar cuveni ca tocmai noi monahii, să îngreuiem situaţia iubitei noastre 
patrii... Dar cea prea mare lipsă aproape şi de zilnica pâine, ne forţează a nu 
ne mai putea îngădui. Că în timp de 6 ani şi în datorii cu procente 
nemaipomenit de mari am căzut din cauza scumpetei tuturor celor necesare, 
aproape şi înzecit fiind preţurile ca înainte”. Se solicita subvenţia anuală de 
5000 lei acordată Societăţii pentru perioada 1914–1919, întrucât marile 
datorii contractate cu dobânzi de 12% îi „expune a ne pierde de tot 
comunităţile noastre româneşti, în derâderea grecilor; că de la dânşii ne-am 
împrumutat şi toţi nădăjduiesc că de nu vom dispune să-i achităm, ne vor 
vinde casele”. (80) 

Memoriul mai era semnat de alţi 11 egumeni de chilii: Ilarion Mârza, 
chilia Sfântul Ioan Botezătorul-Catafighi; Veniamin Vasiliu, chilia Sfântul 
Nicolaie-Iufta; Ioachim Iosifescu, chilia Sfinţi Trei Ierarhi; Zossima 
Mateescu, chilia Naşterea Sfântului Ioan Botezătorul; Mihail Niicolescu, 
chilia Intrarea Maicii Domnului în Biserică – Adinu; Macarie Ionescu, chilia 
Izvorul Tămăduirii – Capsala; Modest Caciuc, chilia Sfântul Prooroc Ilie –
Provata; Clement Popescu, chilia Naşterii Maicii Domnului – Turlutiu; 
Doroftei Cristescu, chilia Naşterea Maicii Domnului – Catunache, precum şi 
monahul Ignatie Ionescu şi ieromonahul Callinic Pleşia. (81) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 169 

În referatul întocmit pe memoriu se specifica faptul că Societatea 
Coloniei Monahilor Români nu mai primise subvenţia din anul 1914, 
întrucât din acel an ea „s-a suprimat din buget”. 

La 23 aprilie 1919, schimonahul Ilarion Mârza de la chilia Sfântul 
Ioan Botezătorul-Catafighi adresa superiorului schitului Prodromu, 
ieromonahul Pimen, o scrisoare, în care îl ruga să-i achite două bonuri de 
valoare depuse în casa schitului în valoare de 2000 lei sau, dacă nu era 
posibil, să le înapoieze, altfel „suntem în primejdie să ne pierdem casele, în 
derâderea grecilor cărora datorăm”. În referatul întocmit pe scrisoare, 
superiorul schitului Prodromu, Pimen, nota: „Se va trimite spre informaţiune 
onorabilei Bănci Naţionale”. (82) 

La 1 mai 1919, Pimen, superiorul schitului Prodromu, adresa un 
memoriu administratorului Băncii Naţionale a României, în care arată că 
schitul s-a împrumutat în ultimii 6 ani cu sumele de 11579 lire otomane şi 
266317 franci şi solicita fie banii schitului depuşi în bancă, fie înapoierea 
bonurilor valorice. (83) 

În octombrie 1920, protosinghelul Simeon Ciomandra, împuter-
nicitul schitului Prodromu, aflat la metocul acestuia din Bucureşti – schitul 
Icoana Darvari, înainta memorii Mitropolitului Primat şi ministrului 
Cultelor şi Artelor, în care arăta situaţia materială grea a acestuia şi pericolul 
de a-şi pierde metocul din insula Thassos, din cauza împrumuturilor 
neonorate. Ruga să fie ajutat să exporte, cu scutire de vamă, un transport de 
10 vagoane de grâu, 5 vagoane de porumb, 5 vagoane de fasole, 2000 kg de 
peşte, 100 kg de caşcaval şi 2000 l de petrol lampant, „care vor sluji de 
hrană părinţilor noştri din mânăstirea Prodromu şi a celor din schitul Lacu, 
iar o parte o vom da în natură celorlalte mânăstiri creditoare mânăstirii 
noastre”. (84) Produsele ajungeau la Muntele Athos în august 1921. (85) 

După primul război mondial, călugării români athoniţi, constrânşi de 
lipsuri materiale, strict controlaţi de mânăstirile greceşti şi împiedicaţi să 
aducă noi ucenici care să le succeadă, instigaţi unii împotriva altora, fără 
reprezentant în Chinotita de la Careia care să le apere drepturile, îşi vor 
pierde, rând pe rând, proprietăţile cumpărate şi întreţinute cu mari eforturi, 
iar numărul lor va scădea dramatic.  

La 24 februarie 1922, membrii Comitetului Societăţii Coloniei 
monahilor români din Sfântul Munte Athos, ieroschimonahul Gherasim 
Sperchez, schimonahul Ioachim Bărcănescu, schimonahul Ilarion Mârza şi 
ieromonahul Serafim Şoima, îi scriau episcopului de Argeş, Visarion Puiu, 
pe care-l rugau sa intervină pe lângă Ministerul Cultelor „temându-se şi de 
data asta că va rămâne cerinţa noastră fără rezultat,... că la formarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 170 

budgetului să se aibă în vedere umilita noastră cerere”. (86) Din tabelul cu 
chiliile şi colibele româneşti athonite, membre ale Societăţii Coloniei rezultă 
că, în anul 1922, din aceasta făceau parte următoarele chilii şi colibe: pe 
moşia mânăstirii Lavra, chiliile Catafighi (schimonah Ilarion Mârza – 12 
monahi); Sfântul Prooroc Ilie (schimonah Modest – 4 monahi); Naşterea 
Maicii Domnului – Găvăneasca (schimonah Gherasim – 8 monahi) Turlutiu 
(schimonah Clement – 3 monahi), precum şi 5 colibe cu biserică şi 12 colibe 
fără biserică, în care vieţuiau 39 de monahi români; pe moşia mânăstirii 
Sfântu Pavel, chilia Sfinţii Teodori – Careia (schimonahul Ioachim Iosif –  
6 monahi); pe moşia mânăstirii Dionisiu, chilia Intrarea în Biserică 
(ieromonah Mihail Niculescu – 5 monahi); pe moşia mânăstirii Simon Petru, 
coliba Sfântu Sava (schimonah Irotei – 3 monahi); pe moşia mânăstirii 
Cutlumuşi, chilia Sfinţii Teodori (schimonah Ioachim Bărcănescu – 9 monahi) 
şi coliba Maica Domnului Iviriţa (ieromonahul Ioasaf – 2 monahi); pe moşia 
mânăstirii Xiropotam, chilia Adormirea Maicii Domnului (ieromonahul 
Arsenie – 4 monahi); pe moşia mânăstirii Iviru, chilia Sfântul Ioan Botezătorul 
(schimonahul Zosima – 4 monahi); pe moşia mânăstirii Stavronichita, chilia 
Sfinţii Trei Ierarhi (schimonah Grigore Tudor – 3 monahi), şi 4 colibe dintre 
care două cu biserici şi două fără biserici în care vieţuiau 11 monahi; pe 
moşia mânăstirii Pantocrator, chilia Sfântu Gheorghe (ieromonah Gherasim 
Sperchez – 9 monahi), şi 4 colibe fără biserici cu 12 monahi, iar pe moşia 
mânăstirii Vatoped, chiliile Naşterea Sfântului Ioan Botezătorul (ieromonah 
Ilie Hulpe – 9 monahi); Sfântu Ipatie (ieroschimonah Teodosie Domnariu – 
8 monahi); Sfântu Nicolae (monahul Veniamin Vasiliu – 3 monahi), Izvorul 
Tămăduirii (schimonah Evloghie – 3 monahi), şi două colibe cu biserici în 
care trăiau 6 monahi. (87) 

În total în cele 15 chilii şi 28 de colibe vieţuiau 157 de monahi şi autorii 
statisticii estimau că numărul monahilor români athoniţi se ridica la 233. 

Comparând această statistică cu datele din primul deceniu al 
secolului al XX-lea se constată scăderea drastică a numărului de monahi 
români athoniţi. În afara călugărilor care făceau parte din Societatea 
Coloniei Monahilor Români, existau chiliile Cucuvinu – Provata şi Sfântul 
Gheorghe Colciu. Din documentele consultate rezultă că la 10 mai 1918, 
superiorul Comunităţii fraţilor români, Sfântul Ioan Teologul – Cucuvinu, 
Teodosie Soroceanu a murit în explozia depozitului de muniţii care se găsea 
în apropierea metocului de la Cozmoaia – Iaşi. I-a urmat la conducerea 
chiliei arhimandritul Epifanie Dumitrescu care a refăcut clădirea bisericii şi 
a schitului ars, cu ajutorul unei subvenţii de 500.000 lei, acordată de statul 
român, şi din valorificarea vinului obţinut de pe podgoria metocului. La  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 171 

4 noiembrie 1928, Mitropolitul Moldovei, Pimen a sfinţit noua biserică. (88) 
Călugării rămaşi la chilia Cucuvinu se plângeau în noiembrie 1934 că 
stareţul Epifanie nu le-a trimis nici un ajutor din veniturile metocului. În 
urma schimbării statutului Muntelui Athos care prevedea că absenţa de 
acolo a monahilor pentru o perioadă mai mare de un an, fără aprobarea 
autorităţilor competente determina excluderea, arhimandritul Epifanie  a fost 
destituit din funcţia de stareţ în anul 1932, fiind numit în locul lui 
protosinghelul Varlam Nemţanu. (89) 

Situaţia s-a agravat şi mai mult după 10 mai, în 1924, când printr-o 
Chartă Constituţională semnată de cele 20 de mânăstiri, se consfinţea 
preponderenţa elementului grecesc în Muntele Athos şi se impunea cetăţenia 
elenă tuturor monahilor. Într-o adresă a Sinodului Bisericii Ortodoxe 
Române către Ministerul Afacerilor Străine, din martie 1927, se aprecia că 
impunerea cetăţeniei elene tuturor monahilor athoniţi reprezenta un 
privilegiu exclusiv pentru naţionalitatea elenă iar schiturile şi chiliile 
româneşti „ar pierde calitatea de româneşti şi aceeaşi soartă ar avea şi 
proprietăţile lor, fie din Grecia, fie din ţară”. (90) 

Un memoriu din septembrie 1930 al superiorilor chiliilor româneşti 
Cucuvinu – Provata, Varlam Nemţanu, şi Catafighi, Ilarion Mârza, semnala 
scăderea numărului călugărilor români athoniţi din cauza politicii autorităţilor 
elene şi ale Sfântului Munte, care nu mai permiteau stabilirea în aşezămintele 
româneşti a noi monahi, „lucrul acesta constituind o confiscare deghizată a 
aşezămintelor, caselor şi bunurilor româneşti, prin faptul că neavând urmaşi 
nu mai are cine să le moştenească şi devin din această cauză proprietatea 
mânăstirilor dominante greceşti”. Se solicita intervenţia autorităţilor române 
pe lângă Conferinţa Balcanică,ce urma să se desfăşoare la Atena în octombrie 
1930, pentru îmbunătăţirea statutului monahilor români. (91) 

În luna septembrie 1931, călugării români athoniţi au înaintat un 
memoriu Ligii Naţiunilor, în care protestau împotriva impunerii cetăţeniei 
elene şi a piedicilor puse de autorităţile elene de stabilire de noi monahi la 
Muntele Athos. Acest lucru ducea la imposibilitatea înlocuirii monahilor 
vârstnici cu alţii tineri şi, „în consecinţă, peste 30 sau 40 de ani nu se va mai 
afla nici o urmă de român în Sfântul Munte, iar schiturile şi chiliile cu 
marile lor bogăţii vor trece direct în stăpânirea mânăstirilor chiriarhice 
greceşti, fără a se mai afla cineva care să facă vreo pretenţie sau să ceară 
despăgubiri, cum se practică şi acum, când se întâmplă de rămâne vreo 
chilie fără moştenitor”. (92) Nota reprezentantului Legaţiei României pe 
lângă Liga Naţiunilor de la Geneva, Ed. Ciuntu, evidenţia caracterul patetic 
al memoriului „care din punct de vedere omenesc ar face-o mai simpatică, 
dar din punctul de vedere al eficacităţii , problematică”. (93) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 172 

Autorităţile diplomatice române ca şi Sinodul Bisericii Ortodoxe 
Române, în frunte cu Patriarhul Miron Cristea, au făcut numeroase 
intervenţii pe lângă guvernul grec şi Patriarhia de la Constantinopol, pentru 
aprobarea stabilirii de noi monahi români la Muntele Athos, în vederea 
menţinerii unui număr constant de trăitori, care să ia locul celor care 
decedau. Promisiuni au fost,dar, în fapt, autorităţile Sfântului Munte făceau 
mari greutăţi românilor care doreau să se stabilească în Sfântul Munte. 

Într-un referat din mai 1931, Radu Cruţescu de la Ministerul 
Afacerilor Străine surprindea exact situaţia: „În lipsa unui acord formal 
româno-elen în această chestiune, politica de deznaţionalizare urmărită 
sistematic de guvernul grec în Sfântul Munte, va inspira desigur autorităţilor 
competente, pretexte suficiente pentru a întârzia satisfacerea dreptelor 
noastre revendicări, cel puţin până atunci când cumplita mizerie ne va fi 
făcut să pierdem acolo cu desăvârşire o situaţiune pe care am ştiut să o 
dobândim prin cinci veacuri de credinţă şi sacrificii”. (94) 

Şi toate aceste previziuni, din nefericire s-au şi materializat. Între 
timp, călugării de la Prodromu erau măcinaţi de conflictul întreţinut de 
mânăstirea chiriarhică Lavra, care reinstaurase, cu un scop bine ştiut pe 
călugării răzvrătiţi, în anul 1919, înlocuindu-l pe arhimandritul Antipa 
Dinescu, cel care luptase atât de mult pentru ridicarea acestuia la rangul de 
mânăstire, tocmai pentru a putea reprezenta şi punctul de vedere al 
monahilor români şi a-i apăra de abuzurile cărora le-au căzut victime în 
perioada următoare.  

Din puţinele documente privind evoluţia chiliilor româneşti, pe care 
le-am putut descoperi în arhive, pentru perioada următoare, rezultă că o 
parte a monahilor de frunte ai chiliilor dispăruseră. La 22 martie 1931, 
Ilarion Mârza, stareţul chiliei Catafighi, îi scria lui Visarion Puiu despre 
greutăţile prin care treceau monahii români athoniţi, îndeosebi scăderea 
numărului călugărilor care îmbătrâneau şi dispăreau, venirea unor tineri 
fiind îngreunată de autorităţile greceşti; comunităţile româneşti începuseră 
să treacă în posesia altor mânăstiri; nu se putea face nimic fără protecţia 
statului român, care nu-i mai ajuta, datorită comportamentului câtorva 
călugări răzvrătiţi de la Prodromu. „Aceşti nemernici a cutezat să atace cu 
obrăznicie pe înalţii prelaţi ai Sf. Biserici Române şi să aducă ofensă Sf. 
Sinod, din cauza aceasta ni se pare, ţara nu ia măsuri urgente pentru a ne 
acorda cuvenita protecţie; dar n-ar trebui să le ţie în seamă calomniile 
acestor 3–4 răzvrătiţi, care a răpit administraţia Prodromului, banditeşte şi în 
urmă imediat au fost aduşi de mânăstirea chiriarhică, spre distrugerea cât 
mai grabnică a schitului, căci cu bună seamă aceşti indivizi vor mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 173 

continua, schitul împilat de datorii se va ocupa de greci, şi nu este altă 
scăpare, decât numai ca ţara să intervie urgent ca aceştia să fie scoşi din 
administraţie şi în locul lor să se rânduiască părinţi demni de ai schitului. 
Pentru câteva neghine nu se cade a pierde tot grâul, adecă pentru cei 3–4 
turburători nu trebui să lasă ţara a se pierde o mulţime de comunităţi 
româneşti cu câteva sute de călugări, care recunosc datoria lor către patrie şi 
către conducătorii ei bisericeşti şi politiceşti, cu datoritul respect şi 
supunere.” Îl rugau să intervină pe lângă Sf. Sinod şi guvern pentru luarea 
unor măsuri care să-i protejeze pe monahii români athoniţi „ şi recâştigarea 
drepturilor ce le-am avut în trecut: de a primi şi inchinovia în comunităţile 
noastre români din patrie, cărora să li se permită liber a veni în Sf. Munte, 
care este proclamat de vechii împăraţi interortodox, iar nu numai pentru 
greci. Cele mai multe mânăstiri au fost restaurate de domnitorii noştri 
români, aşadar România are mare drept a-şi proteja pe supuşii ei aflători în 
Sf. Munte”. (Ilarion Mârza). (95) 

Societatea Coloniei monahilor români din Sfântul Munte Athos, creată 
în anul 1906, exista încă în anul 1934 tot sub preşedinţia arhimandritului 
Antipa Dinescu, care, deşi nu mai era stareţul schitului Prodromu, după o 
perioadă în care trăise în România se reîntorsese la Muntele Athos şi continua 
să coordoneze acţiunile monahilor români athoniţi. Societatea,adresa 30 iunie 
1934, un memoriu  ministrului Cultelor şi Artelor, în care arăta că, după 
votarea Statutului Muntelui Athos de către parlamentul elen, în anul 1929,  
„nimeni absolut din România nu mai este permis a se stabili în Sfântul Munte 
pentru viaţa monahală. În decursul acestor cinci ani de zile, am întâmpinat 
numeroase cazuri de felul acesta, în care, cu toate străduinţele depuse, fraţii 
noştri români doritori de a se călugări în Comunităţile noastre, şi-au văzut 
cererile refuzate, deşi posedă actele necesare, îndeplinind condiţiunile prevă-
zute în zisul statut”. Acest lucru era considerat o formă de confiscare a 
bunurilor aşezămintelor româneşti „prin faptul că neavând cine să le moşte-
nească, toate aceste comunităţi româneşti cu biserici frumoase şi gospodării 
întemeiate şi întreţinute cu multă trudă din daniile poporului român, vor trece 
în stăpânirea mânăstirilor dominante greceşti”. Se aprecia că toate promi-
siunile făcute de statul elen guvernului român că „va aproba cu bunăvoinţă 
stabilirea oricărui român în Sfântul Munte ce ar fi avut această dorinţă pentru 
viaţa monahală”, nu vor fi respectate de Chinotita de la Careia care va inventa 
pretexte pentru a le respinge. Se făcea o paralelă între drepturile comerciale, 
de navigaţie, bisericeşti şi şcolare acordate de statul român grecilor, în timp ce 
„noi, românii de aici nu pretindem decât să putem primi în comunităţile 
noastre fraţi români care... să devină treptat, moştenitori fireşti ai acestor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 174 

aşezăminte”. (96) Printre cei 12 stareţi ai chiliilor româneşti semnatare ale 
memoriului, îl găsim pe conducătorul Comunităţii fraţilor români – Sfântul 
Ioan Teologul – Provata, Varlam Nemţanu, prin urmare şi aceasta era 
membră a Societăţii Coloniei monahilor români din Sfântul Munte Athos. 

Ministerul Afacerilor Străine elabora un proiect de instrucţiuni al 
aşezămintelor româneşti de la Muntele Athos, în care se cerea fiecărei 
comunităţi să trimită Legaţiei de la Atena tabele nominale cu numărul 
membrilor, obligativitatea de a comunica orice modificare a numărului lor 
prin deces sau îndepărtare din Sfântul Munte; reclamaţiile să le adreseze 
mânăstirii chiriarhice şi numai în ultimă instanţă Legaţiei şi să „vegheze cu 
străşnicie ca numărul călugărilor şi ucenicilor să nu scadă sub 6, ... numai 
astfel chiliile nu vor ieşi din mâinile călugărilor români”. Se atrăgea atenţia că 
ieşirea din Munte nu se putea face decât cu aprobarea mânăstirii chiriarhice şi 
a Ministerului de Externe grec şi nu pentru mai mult de un an. Cu zece luni 
înainte de întoarcere, trebuiau să obţină viza de la Legaţia Greciei din 
Bucureşti, altfel „ei trebuie să ştie că reîntoarcerea lor la Sfântul Munte nu le 
va mai fi îngăduită niciodată”. (97) Prin urmare, autorităţile greceşti erau 
intransigente, iar diplomaţii români nu puteau interveni decât în cazul unor 
încălcări flagrante ale drepturilor lor.  

La 13 iunie 1940, consulul României la Salonic trimitea un  raport 
însoţit de două memorii ale monahilor români athoniţi, în care solicitau  
menţinerea în funcţie a preotului Dimitrie Brindu parohul comunităţii 
române din Salonic, „întrucât  ne face toate înlesnirile  dezlegând piedicile 
ce se pun de autorităţile locale”. (98) Memoriile erau semnate de superiorii 
schitului Lacu, Gavril ieromonahul, chiliei Cucuvinu Provata, protosinghelul 
Varlam Nemţanu, chiliei Catafighi Provata, Antonie Moisei, preşedintele 
Societăţii Coloniei monahilor români, arhimandrit Antipa Dinescu, iero-
monahii  Dinoid Valasă (Sf. Ipatie), Macarie Ionescu (Izvorul Tămăduirii –
Capsala), Serafim Şoimu (Chilia Adinu) şi Ghimnasie Ignat. (99) 

Prin urmare, după 70 de ani de la înfiinţarea primelor chilii 
româneşti de la Muntele Athos, majoritatea lor rezistaseră lipsurilor 
materiale şi administrative impuse de autorităţile elene şi de mânăstirile 
chiriarhice. Desigur, subvenţiile şi ajutoarele venite din ţară contribuiseră la 
susţinerea lor, dar şi buna administrare a acareturilor şi suprafeţelor de 
pământ pe care le deţineau şi pe care le cultivau cu pricepere. Toate aceste 
chilii româneşti fuseseră cumpărate de la mânăstirile chiriarhice greceşti cu 
sume mari de bani, îşi sporiseră proprietăţile cu trudă şi bună administrare şi 
rezistaseră tuturor vicisitudinilor istoriei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 175 

Cel de-al doilea război mondial a complicat mai şi mult situaţia 
monahilor români athoniţi. Întreruperea legăturilor cu ţara, criza economică 
care a cuprins şi Muntele Athos, au condus la scăderea drastică a numărului 
acestora şi la deteriorarea clădirilor schiturilor şi chiliilor, f ără posibilitatea 
reparării şi întreţinerii lor, şi în majoritatea cazurilor, la stingerea din viaţă a 
vechilor proprietari fără a avea urmaşi. Numeroase chilii şi colibe româneşti 
vor fi preluate de mânăstirile greceşti chiriarhice sau vor fi abandonate. 

În iunie 1963, cu ocazia festivităţilor dedicate împlinirii unui mileniu 
de la întemeierea monahismului athonit (963–1963), o delegaţie a Bisericii 
Ortodoxe Române în frunte cu Patriarhul Iustinian, a participat la acestea şi 
a vizitat şi câteva aşezăminte româneşti. Printre ele s-a numărat şi chilia  
Sfântul Ipatie de pe moşia mânăstirii Vatoped. Aceasta era locuită atunci de 
patru călugări, avându-l ca stareţ pe Dionid Valasă, ajutat de ieromonahul 
Dometie Trihenea. (100) 

Arhimandritul Ioanichie Bălan care vizitează Muntele Athos în anul 
1986, ne furnizează date despre chiliile Catafighi şi Cucuvinu, unde soseau în 
anul 1975 doi ucenici de la mânăstirea Sihăstria. La Catafighi ultimul stareţ 
aparţinând vechii generaţii a fost Visarion Moisei, decedat în anul 1979, căruia 
i-a urmat noul ucenic, schimonahul Calistrat Ţoca. La chilia Cucuvinu se 
stabilea în anul 1975, monahul Nectarie Lazăr, care din 1997 rămâne singur. La 
chilia Sfântu Gheorghe – Colciu, trăiau în 1997, trei monahi: Dionisie Ignat, cel 
mai cunoscut duhovnic român de la Muntele Athos, protosinghelul Ghedeon 
Chelaru, venit la Muntele Athos în anul 1920 şi monahul Ioan Şova, toţi 
vârstnici. Chilia Sfântul Ipatie era locuită de egumenul Dometie Trihenea din 
Tili şca Sibiului, protosinghelul Ilarion Lupaşcu de la mânăstirea Cernica şi 
monahul Ilarion Dincă de la mânăstirea Sihăstria. (101) 

Dometie Trihenea a fost stareţul chiliei în două perioade, după ce a 
îndeplinit şi funcţia de stareţ al mânăstirii Zografu, în perioada 1965–1974. A 
urmat la stareţie Ilarion Dincă în perioada 1985–2004. La moartea acestuia au 
fost transferate la mânăstirea Vatoped obiecte,cărţi, documente, corespon-
denţa chiliei. În anul 2005 vieţuia acolo călugărul Ignatie Bozianu. (102) 

La chilia Sfântul Ioan Botezătorul de pe moşia mânăstirii Vatoped 
vieţuiau în  anul 2005, patru monahi, Vitalie Hostiuc, Ilie, Alexandru şi 
Nicolae. (103) Chilia Sfântu Gheorghe – Colciu de pe moşia aceleiaşi 
mânăstiri, era locuită în 2005 de monahii Dionisie cel Tânăr, Ioan, Ghedeon, 
Ghimnasie, Mamant şi Fodan Daniel. (104) 

În anul 2005 vieţuiau la chilia Sfântul Ioan Botezătorul – Catafighi 
doi monahi cu numele Mihail, unul vârstnic şi un frate mai tânăr venit din 
Basarabia. Clădirile nu fuseseră reparate de multă vreme şi aveau nevoie de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 176 

lucrări de întreţinere. La chilia Sfântu Ioan Teologul, Cucuvinu, nucleul 
Comunităţii Fraţilor Români de la Muntele Athos, vieţuiau în anul 2005, 
superiorul Siluan, Lavrentie, Vasile, toţi din Basarabia şi un călugăr din 
România. Aici se păstrează biblioteca constituită de Teodosie Soroceanu 
precum şi arhiva chiliei. (105) 

Din documentele cercetate, care ne oferă o imagine clară a evoluţiei 
chiliilor şi colibelor româneşti athonite din a doua jumătate a secolului al  
XIX-lea şi prima jumătate a secolului al XX-lea, rezultă că majoritatea 
acestora, fie au trecut în proprietatea mânăstirilor greceşti sub a căror autoritate 
se aflau, atunci când ultimul dintre călugări se stingea din viaţă fără urmaşi, fie 
au fost părăsite. S-au menţinut până astăzi chiliile, Sfântul Gheorghe – Colciu, 
Sfântul Ipatie, Catafighi, Cucuvinu, Sfântul Ioan Botezătorul – Colciu, Sfântul 
Gheorghe – Capsala, alături de schiturile Prodromu şi Lacu.  

Aşezămintele monahale româneşti de la Muntele Athos reprezintă şi 
astăzi ortodoxia românească în acele locuri,iar scăderea drastică a numărului 
monahilor români athoniţi şi a lăcaşurilor lor de cult, nu trebuie să lase 
societatea românească indiferentă. Faptul că aceste aşezăminte au fost 
sprijinite constant de statul român, din a doua jumătate a secolului al XIX-lea 
şi până la primul război mondial, cu subvenţii şi ajutoare însemnate pentru 
construirea şi întreţinerea bisericilor şi a chiliilor, reprezintă o atitudine  care 
trebuie reluată în zilele noastre,spre a putea salva cel puţin cele două schituri 
şi cele câteva chilii româneşti în care mai pâlpâie încă, cu mari strădanii 
personale ale acestor monahi,tradiţia românească în Muntele Sfânt. 

Faptul că în anul 2007, statul român a acordat o subvenţie de 250.000 
de euro pe an pentru schitul Prodromu, este un prim gest, care dovedeşte că 
societatea românească nu i-a abandonat pe aceşti fii ai ei, care au ales să se 
retragă în Muntele Athos şi să se roage pentru acest popor din care fac parte. 
Acordarea de ajutoare băneşti şi materiale trebuie însă să se  îndrepte şi 
către monahii români ai schitului Lacu, ca şi către chiliile care au în urmă o 
istorie de peste 160 de ani, şi care sunt păstrătoare şi continuatoare ale 
tradiţiei monahale româneşti. (106) La 7 aprilie 2008, Parlamentul României 
a modificat articolul 4 al acestei legi precizând că această sumă este 
destinată „restaurării, reparării, întreţinerii şi administrării clădirilor din 
incintă şi a celor 4 biserici; achiziţiei de mijloace fixe pe baza listei de 
investiţii, avizată conform dispoziţiilor legale în vigoare; activităţilor de 
întreţinere şi producţie în regie proprie; plăţii unor activităţi de manoperă şi 
prestări de servicii; susţinerii activităţilor existenţiale şi spirituale ale 
monahilor, primirii şi cazării pelerinilor; realizării unor materiale destinate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 177 

promovării schitului”.(107) Se reia, astfel, tradiţia, întreruptă timp de peste 
o jumătate de secol, de sprijinire a acestui centru de înaltă trăire spirituală.  

Prin urmare, statul, diplomaţia, Patriarhia Română, dar şi societatea 
românească, trebuie să vegheze ca vieţuirea monahilor români athoniţi să fie 
decentă, pentru a putea reprezenta mai departe valorile ortodoxiei româneşti 
la Muntele Athos. Căci, aşa cum sublinia  stareţul  schitului Prodomu, 
părintele Petroniu Tănase, „Documentele păstrate sunt mărturii grăitoare, 
care pun în lumină gândul şi fapta acestor monahi, împlinite departe de 
hotarele ţării lor, la îndemnul conştiinţei lor naţionale româneşti.” (108) 
 
 

Referinţe bibliografice 
 
(1) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Şcoli şi biserici româneşti 

din Peninsula Balcanică, Documente 1864–1948, vol. I, Bucharest: Editura Universită din 
Bucureşti, 2004, pp. 171–172, 195–202, 217–226. 

(2) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 18/1900, f. 52. 
(3) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p.197. 
(4) Ibidem, p. 200. 
(5) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 18/1900, f. 53. 
(6) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 223. 
(7) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 3975/1906, f. 15. 
(8) Ibidem, f. 17. 
(9) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 222. 
(10) Ibidem, p. 223. 
(11) Ibidem, p. 199. 
(12) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 18/1900  

f. 85–90. 
(13) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 196. 
(14) Ibidem, p. 198, 226. 
(15) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 18/1900  

f. 46–47. 
(16) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 224. 
(17) Ibidem, p. 173. 
(18) Ibidem, p. 225. 
(19) Ibidem, p. 172, 224. 
(20) Ibidem, p. 225. 
(21) Ibidem, p. 200. 
(22) Ibidem, p. 224. 
(23) Ibidem, p. 222. 
(24) Ibidem, p. 223. 
(25) Ibidem, p. 224. 
(26) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 3975/ 

1906, f. 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Adina Berciu-Drăghicescu – Chiliile româneşti de la Muntele Athos în secolele XIX–XXI. Documente de arhivă      
 

 

 178 

(27) Ibidem, dosar 18/1900, f. 46. 
(28) Ibidem, f. 43. 
(29) Ibidem. 
(30) Ibidem, f. 47. 
(31) Ibidem, f. 7. 
(32) Ibidem, f. 12. 
(33) Ibidem, f. 10. 
(34) Ibidem, f. 45. 
(35) Ibidem, dosar 27/1898, f. 14. 
(36) Ibidem, dosar 18/1900, f. 52. 
(37) Ibidem, f. 53. 
(38) Ibidem, f. 54. 
(39) Ibidem. 
(40) Ibidem, f. 56–60. 
(41) Ibidem, f. 61. 
(42) Ibidem, f. 62–65. 
(43) Ibidem, f. 66–68. 
(44) Ibidem, f. 69–71. 
(45) Ibidem, f. 78–79. 
(46) Ibidem, f. 75. 
(47) Ibidem, f. 77. 
(48) Ibidem, f. 82. 
(49) Ibidem, f. 83. 
(50) Ibidem, f. 85–90. 
(51) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit., p. 16. 
(52) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 3818/1905, f. 9. 
(53) Ibidem, f. 10. 
(54) Ibidem. 
(55) Ibidem. 
(56) Ibidem, f. 11. 
(57) Ibidem, f. 69–70. 
(58) Ibidem, dosar 3975/1906, f. 11; 13–17. 
(59) Ibidem. 
(60) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 216. 
(61) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 3809/1907, f. 1. 
(62) Ibidem. 
(63) Ibidem, dosar 3809/1907, f. 15. 
(64) Ibidem, dosar.4156/1909, f. 3. 
(65) Ibidem, f. 4. 
(66) Ibidem. 
(67) Ibidem. 
(68) AMAE, fond Problema 15, vol.29, f. 14. 
(69) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 257. 
(70) Ibidem, p. 261. 
(71) Ibidem, p. 284. 
(72) Ibidem, p. 276. 
(73) Ibidem, p. 278. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării / Library and Information Science Research, Nr. 16/2012 
 

 179 

(74) ZBUCHEA, Gheorghe. O istorie a românilor din Peninsula Balcanică. 
Secolul XVIII–XX, Bucureşti, 1999,  p. 175. 

(75) Ibidem, p. 177. 
(76) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 293. 
(77) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 956/1919, f. 7. 
(78) Ibidem, dosar 4316/1914, f. 1. 
(79) AMAE, fond Problema 15, vol.29, f. 138. 
(80) SANIC, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţii , dosar 956/1919, f. 3. 
(81) Ibidem, f. 12. 
(82) Ibidem, dosar 956/1919, f. 6. 
(83) Ibidem, f. 5. 
(84) Ibidem, dosar 1000/1920, f. 5. 
(85) SANIC, fond Ministerul Cultelor şi Artelor, dosar 11/1922, f. 24. 
(86) SANIC, fond Visarion Puiu, dosar 9, f. 15. 
(87) Ibidem, f. 16. 
(88) Ibidem, f. 36. 
(89) Ibidem. 
(90) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit. p. 16. 
(91) Ibidem, p. 239. 
(92) Ibidem, p. 260.  
(93) Ibidem, p. 264. 
(94) Ibidem, p. 251. 
(95) SANIC,fond Visarion Puiu , dosar 9, f. 29–30. 
(96) Ibidem, p. 305. 
(97) Ibidem, p. 402. 
(98) Ibidem, p. 396. 
(99) Ibidem. 
(100) VASILESCU, Gheorghe; Ignatie Monahul. Românii şi Muntele Athos, Vol. 

II. Bucureşti: Editura Lucman, 2007, pp. 204–207. 
(101) Ibidem, pp. 244–247. 
(102) STAVARACHE, Dumitru; NEGOESCU, Ion. Mitropolitul Visarion Puiu. 

Relaţiile cu biserici din Athos, Documente. 1905–1957. Târgovişte: Artpress, 2008, p. 228. 
(103) Ibidem, p. 227. 
(104) BERCIU-DRĂGHICESCU, Adina; PETRE, Maria. Op. cit., p. 228. 
(105) Ibidem, pp. 239–240. 
(106) „Monitorul oficial,” partea I, nr. 298/4 mai 2007, p. 6. 
(107) Ibidem, nr.283/11 aprilie 2008, p. 2. 
(108) VASILESCU, Gheorghe; Monahul Ignatie. Op. cit. Vol. I, p. 402. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A27062 © 2012 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

