CICCRE V | 2016

Daniel HAIDUC | Arta paleocrestini: continuitate si
(Universitatea de Vest din Timisoara) | gbstractizare

Abstract: (Paleochristian Art: Continuity and Abstractization) Having its roots in the catacombs of
Rome, Early Christian art configured itself, like other faiths of its time, by using the forms, styles and
motifs of Roman art. Being subject to persecutions, it had a clandestine and ambiguous character, using
an imaginary common to pagan culture, but with particular meanings, on which it built, in time, a
specific iconography. After 313 C.E., the transformation of Christianity in state religion, which brought
with it the need for decoration of generous spaces for worship, raised acutely the problem of image in
religion. While there was a consensus from the beginning on banning statues, paintings aroused much
controversy, the attitude towards them alternating between hostility towards any religious representation
and acceptance as a useful way to remind the believers about the teachings received, keeping alive the
memory of the sacred scenes. In its first period, Christian painting continued to use specific narratives of
Roman art, but then gradually evolved towards simplified, abstract, forms of representation, discarding
everything that could detract from the sanctity of its subjects. Studying this transition, which combined
the functionality of Roman art with the evolved forms of Greek painting, remains essential for
understanding Christian art of the Middle Ages, an impressive achievement in which primitivism and
sophistication merged into a mysterious reflection of the supernatural world.

Keywords: Early Christian art, iconography, functional, roman art, Christianity

Rezumat: Avandu-si inceputurile in catacombele Romei, arta paleocrestina s-a configurat, similar altor
credinte ale timpului, prin preluarea formelor, stilului §i motivelor artei romane. Din cauza persecutiei la
care a fost supusa, ea a avut un caracter clandestin i ambiguu, folosind un imaginar comun culturii
pagane, dar cu intelesuri particulare, pe baza carora si-a alcatuit, in timp, o iconografie specifica. Dupad
anul 313 e.n., transformarea crestinismului in religie de stat, care a adus cu sine necesitatea decorarii
unor spatii de cult generoase, a ridicat cu acuitate problema rostului imaginii in religie. Daca a existat de
la inceput un consens in privinta interzicerii statuilor, pictura a starnit numeroase controverse, atitudinea
fatd de ea alternand intre ostilitatea fata de orice reprezentare religioasa si acceptarea ca modalitate utild
de a aminti credinciosilor invataturile primite, pastrdnd vii in memorie scenele sacre. Intr-o prima
perioada, pictura crestind a continuat s utilizeze modalitati de naratiune specifice artei romane, pentru a
evolua apoi treptat catre forme de reprezentare simplificate, abstracte, renuntdnd la tot ceea ce putea
distrage atentia de la caracterul sacru al subiectelor sale. Studierea acestui proces de tranzifie, care a
combinat caracterul functional al artei romane cu formele evoluate ale picturii grecesti, rimane esentiala
pentru intelegerea artei crestine a Evului Mediu, o realizare impresionantd in care primitivismul si
rafinamentul se imbina intr-o reflectare misterioasa a lumii supranaturale.

Cuvinte cheie: Arta paleocrestina, iconografie, functional, arta romana, crestinism

Studiul artei unei civilizatii este una din solutiile posibile de apropiere de
structurile esentiale ale imaginarului acesteia. Cand insa domeniul vizat este cel al
artei romane, ne gasim dintr-odatd pe un teren nesigur, presdrat cu capcanele unor
interpretari stiintifice extreme care n-au incetat sia persiste de-a lungul timpului,
scuzate 1n parte de faptul cd nici un curent al gindirii contemporane n-a reusit sa

664

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)



CICCRE V | 2016

construiascd istoriei artei antice un fundament metodologic suficient de sigur
(Gramatopol 2011, 10). De aici si tendinta studiilor cu privire la imaginarul lumii
romane de a se concentra cu precadere asupra creatiei literare, lucru de inteles daca
ludim in considerare, pe de o parte, importanta acordatd In societatea romana
oratoriei, puterii cuvantului, materializata in opere valoroase din punct de vedere
literar si istoric, si, pe de altd parte, atitudinea societdtii romane fatd de artele
plastice, osciland intre dispretul categoric, in numele puritatii romane sau al filosofiei
stoice, si admiratia pentru anumite aspecte particulare precum monumentalitatea,
dezinvoltura formala sau mestesugul tehnic (Gramatopol 2011, 36).

Totusi o cercetare sistematicd a imaginarului nu-si poate permite sd excluda
din aria sa de cuprindere artele vizuale, iar in acest sens studiul de fatd isi propune sa
schiteze o abordare alternativd a problematicii imaginarului roman prin prisma
analizei, 1n cheie fenomenologicd, a unor aspecte importante ale tranzitiei de la arta
romana catre arta crestind, aspecte care pot sd arunce o lumind noua asupra evolutiei
imaginarul roman catre un imaginar de esentd crestind. Vorbim asadar de arta
paleocrestind, o artd legatd indisolubil de raspandirea crestinismului si de disputele
teologice care i-au marcat ascensiunea catre statutul de religie acceptatd si apoi
dominanta in imperiul roman pe parcursul primelor secole ale mileniului I.

Doua sunt formulele cele mai des utilizate pentru a descrie arta paleocrestina:
simbolismul §i continuitatea. Numeroasele picturi descoperite pe peretii primelor
necropole crestine - catacombele romane - demonstreazd o evidentd asemanare cu
picturile pompeiene atét in privinta procedeelor de inspiratie elenistica folosite, cat si a
tematicii abordate, fapt ce sustine teza continuititii intre arta romana tarzie si arta
paleocrestind (Jensen 2000, 17). Putem 1nsd extinde aceasta caracteristicd si asupra
rolului artei in cadrul comunitatii? Arta romana era o arta eclectica, care a inceput prin
a vorbi intr-o limba de Tmprumut, preluand forme si continut din cultura greacd, pentru
a-si dezvolta apoi o identitate proprie, sprijinitd pe inventii tehnice, monumentalitate,
perfectiunea executiei, dar mai ales pe capacitatea de a integra multiplele sale aspecte
in ansambluri functionale, unitare din punct de vedere al spiritului creator. Ea era in
mare masura subordonatd propagandei oficiale, insd aceastd subordonare ne apare in
primul rand ca o expresie a necesitatii ordonarii spatiului si mesajului public prin
adoptarea unui limbaj vizual general care sa favorizeze diseminarea mesajelor cu scop
politic sau religios concret (Haiduc 2016, 73). Este arta paleocrestind o arta la fel de
functionala? Cu sigurantd nu. Ea simte nevoia unei coerente a mesajului vizual, Insa
acest lucru este realizat, cel putin la inceput, doar prin conventie, prin intermediul
semnelor, a unor figurari cu semnificatie indirecta, deoarece 1i lipseste canonul, dar si
increderea 1n capacitatea proprie de a reprezenta ideile crestine esentiale, in special
relagia omului cu Dumnezeu.

Atunci cand se vorbeste despre o perioada ,,simbolistd” initiald, corolara
procesului de raspandire clandestind a religiei crestine, ea nu trebuie inteleasa ca
transformare brusca a modalitatilor de expresie artistica existente pana atunci, ci mai

665

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)



CICCRE V | 2016

curand ca rezultat al amplelor dezbateri doctrinare ulterioare care au incercat sa
stabileasca daca primele comunitdti crestine au cultivat in mod deliberat latura
expresivitdtii figurate a temelor religioase, dincolo de necesitatea obiectiva a
elaborarii unui cod de simboluri cu valoare criptografica care sd mascheze mesajul
crestin Tn timpul persecutiilor, sau au ajuns sa exploreze, in timp, modalitati posibile
de reprezentare a unei conceptii noi asupra divinului, care nu se lasa modelata in
formele artei clasice, prin transferarea treptata a categoriei estetice de frumos de la
imagine catre mesajul transmis. In primul caz se sugereazi o evolutie de forma
simbolism - figurativ - narativ, in care nevoile de comunicare initiale se rezuma la
redarea esentialului si intelegerea rapida, folosind imagini-semn deja existente, apoi
se trece la utilizarea unor teme figurative, folosind elemente ale imaginarului public
redate in compozitii mai elaborate (unele din ele pastrand un caracter alegoric in
scopul abaterii atentiei de la semnificatia lor reald), pentru a se ajunge mai tarziu la o
reprezentare complexa si In acelasi timp originald a unor subiecte specifice, preluate
din textele sacre, tendinta ce prefigureazi iconografia crestina bizantina. In al doilea
caz se prefera o abordare de forma imitatie - sinteza - stilizare, prima etapa fiind
caracterizatd de persistenta senzualitatii clasice in majoritatea picturilor, a doua de
incercarea de rezolvare a conflictului dintre spirit si corp, deja manifest in arta
romand tarzie, prin reprezentarea mai expresiva a figurii umane, preferand
schematismul si claritatea in dauna realismului, iar a treia prin cristalizarea unei
conceptii noi care, in spatele simplitatii aparente date de stilizarea geometrica si de
abstractizare, reuseste sa exprime intr-un mod original triumful spiritului asupra
materialitatii corpului (Lazarev 1980, 85-87).

Daca ambele abordari au in esentd acelasi obiectiv, si anume justificarea
parcursului evolutiv al artei paleocrestine catre formele artistice rafinate ale culturii
bizantine, chestiunea ramane la a stabili daca primii crestini au intuit de la inceput
efectul profund pe care mostenirea lui Isus 1l va avea asupra civilizatiei umane si au
purces imediat la elaborarea unor modalitati de reprezentare a noii realitati,
revendicand cu indrdzneald o gama larga de elemente ale lumii pre-crestine (potrivit
conceptiei ca aceasta apartine lui Dumnezeu, iar scopurile sale se pot releva intr-0
varietate de moduri), sau daca intelegerea puterii pe care o avea noua religie asupra
oamenilor a venit abia dupd mai multe generatii, iar expresiile sale filosofice si
artistice initiale n-au facut decét si sintetizeze si, in final, sa rezolve un conflict latent
in interiorul culturii clasice. Este o problemd la care nu se poate da cu usurintd o
solutie, perspectiva teologica crestina favorizind ideea revelatiei ab initio a unui
adevar unic si imuabil 1n datele sale esentiale, in timp ce perspectiva stiintifica a
istoriei Inclind mai degraba catre varianta unor transformari graduale. Vom incerca sa
transferam problema in planul imaginarului, intrebdndu-ne dacd avem de a face cu o
confruntare frontalad intre doud imaginarii distincte care ajung sa se suprapuna si sa
concureze pentru suprematia asupra realului, unul incercand sa-i prezerve sensurile,
iar celdlalt sa-1 deschidd catre noi orizonturi, sau cu o evolutie organicd a

666

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)



CICCRE V | 2016

imaginarului civilizatiei greco-romane, care s-ar fi petrecut si in cazul in care
crestinismul nu ar fi devenit religie oficiald, catre un imaginar de factura noud, in
care nu putea fi loc decat pentru un singur zeu.

Cercetarile asupra imaginarului converg cu claritate catre ideea unui imaginar
crestin radical diferit de imaginarul roman, in principal in ce priveste componenta sa
mitologicd, farad a se limita Tnsa la aceasta. Din acest motiv raspunsul la Intrebarea de
mai sus ar putea fi dat de existenta unei dinamici complexe, care porneste de la un
proces de evolutie lentd a imaginarului roman, deturnat insa de crestinism catre o
noua directie in momentul in care acesta castiga batilia cu celelalte religii monoteiste
prezente in societatea romana si devine religie oficiald. Indiferent de configuratia
liniilor sale de forta, un astfel de proces nu poate avea loc decét la nivelul societatii
in ansamblu si pe perioade multigenerationale, ceea ce inseamna ca, pentru cateva
secole, cele doua tipuri de imaginar au trebuit sd coexiste in sdnul aceleiasi culturi
romane, desigur in proportii si cu intensitati diferite.

In acelasi timp insa, conceptul de imaginar nu permite existenta concomitenti
a doua versiuni ale sale si la nivelul individului. Dacéd imaginarul comun poate apéarea
ca fiind segmentat, aceastd segmentare nu este altceva decat reflexia prezentei unor
grupuri sociale cu identitati culturale distincte. Omul nu-si schimba cu usurintd
raporturile cu lumea, iar imaginarul individual este, iIn mod paradoxal, una din cele
mai putin flexibile componente ale personalititii tocmai pentru ca are capacitatea de
a selecta si interpreta elementele realului conform unei scheme interne care, odata
constituite, nu mai raspunde intotdeauna exigentelor ratiunii. Din acest motiv, atunci
cand vorbim, la modul general, despre o tranzitie de la un imaginar la altul, ea trebuie
vazutd nu ca suma a unor tranzitii personale individuale, ci ca un proces de acceptare,
de catre fiecare generatie succesiva, a posibilitafii unei alte interpretari a lumii,
posibilitate concretizata apoi de urmasi sub forma unui nou imaginar care nu este
altceva decat expresia resincronizarii culturii respective cu realitatea.

Desigur, abordarea de mai sus este, intr-o anumitd masurd schematica,
deoarece in practica pot apare factori perturbatori care sa accelereze sau, dimpotriva,
sa franeze instalarea unui nou imaginar. In speta de fatd, faptul ca cele doua
imaginarii se configureaza in mare parte in jurul unor forme de credinta diferite este
de naturd sa genereze, in mod inevitabil, conflicte la nivelul constiintei individului.
Crestinismul, ca de altfel si majoritatea celorlalte religii mari, nu s-a raspandit atat de
repede, la scara istoriei, doar prin expansiunea, pe cale naturald, a comunitatilor
initiale de credinciosi ci, mai ales, prin convertirea, individuala sau in grup, a
paganilor. Insd convertirea nu era neaparat urmarea unei revelatii ci, cel mai adesea,
rezultatul acceptarii unui set nou de valori care raspundeau pozitiv unor deziderate de
ordin moral, sau a identificarii unei surse de putere alternative care prefigura
posibilitatea incheierii unui nou ,,contract social”, a unui nou pax deorum, vizand, de
aceastd datd, mai putin prosperitatea comunitatii cat conditiile accederii individuale
la nemurire. In acest sens, nu se poate inlitura ideea ci acceptarea unui imaginar nou

667

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)



CICCRE V | 2016

de catre unele grupuri sau indivizi ar fi putut fi, cel putin la inceput, doar o0 mimare
interesatd care sa raspunda unor necesitati imediate sau de perspectiva: mentinerea
coeziunii sociale a grupului prin evitarea conflictelor de natura religioasa sau
construirea unei platforme contestatare care sa reflecte, prin opozitia de facto intre
noua religie si religia oficiald, opozitia politica fatd de puterea hegemonica.

Totusi crestinismul si imaginarul sdu nu ar fi putut triumfa pe astfel de
fundamente precare. Daca vorbim doar de domeniul vizualului, sd nu uitdm ca arta
pagana va coexista cu cea crestind pentru o lungd perioadd de timp, readucand
permanent in mentalul colectiv un imaginar vechi ale carui personaje principale, zei
sau imparati zeificati deopotriva, 1si revendicau prezenta in real si dominatia asupra
acestuia. Crestinismul avea deci nevoie de o imagisticd proprie, care sd opereze nu
doar la nivelul comunitatii, prin dislocarea treptatd a imaginarului public oficial si
inserarea elementelor unuia nou in speranta ca ele vor penetra de la sine in mintea
fiecarui membru, ci si direct la nivelul psihologiei individului, sub forma unei
extinderi subtile a imaginarului personal catre zone noi, sub aparenta ca ele existau
deja acolo si trebuiau doar explorate. Cu alte cuvinte, semnele divinitatii crestine ar fi
fost prezente in lume de mult, doar cd oamenii nu le putusera vedea pana atunci sau
le interpretasera gresit. Putem astfel intelege relativa usurintd cu care arta
paleocrestind a reusit sd-si insuseascd, prin reinterpretare si resemnificare, unele
elemente ale vechiului imaginar. De asemenea, putem rejecta teoria unei gandiri
primitive care, asociind primele simboluri crestine unor experiente religioase
ancestrale n interiorul carora posibilitatea insdsi a reprezentarii devenea un miracol,
favorizeaza o abordare de factura psihanalitica.

Din perspectiva imaginarului, considerarea simbolurilor crestine timpurii ca
simple elemente de recunoastere a prezentei cultului in anumite spatii le confera o
relevantd extrem de limitata. Insd interpretarea corecti a anumitor imagini trimite
catre semnificatii mult mai profunde, corespunzatoare unor realitati spirituale a caror
intelegere necesita, din partea primilor crestini, un anumit grad de initiere. In acest
sens, Durand identifica un fenomen interesant, si anume tendinta artei paleocrestine
de a privilegia imaginile care se pretau de la sine dedublarii, prin prezenta simultana
a sensului activ si pasiv al verbului (spre exemplu, spune el, Hristos este in acelasi
timp Marele Pescar si pestele), subliniind astfel importanta mecanismelor semantice
ca modalitati de configurare a imaginarului: ,,Sensul verbului este mai important
pentru reprezentare decat faptul cd actiunea este atribuitd cutarui sau cutérui subiect.
Diferentierea gramaticala a celor doua moduri activ si pasiv constituie un fel de
integrare gramaticald a denegatiei: a suporta o actiune e desigur altceva decat a o
realiza, dar intr-un sens inseamna totusi a fi partas la ea. Pentru imaginarul fascinat
de gestul indicat de verb, subiectul si complementul direct isi pot schimba locurile
intre ele” (Durand 1977, 256).

Dintr-o perspectiva similarda putem analiza si un alt exemplu, utilizarea
imaginii corabiei ca trimitere la simbolul crestin al crucii. In aparenti, ea pare o

668

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)



CICCRE V | 2016

simpla disimulare a obiectului crucii In forma catargului si a vergii orizontale, insa
imaginea de ansamblu propune din nou o dedublare: crucea este obiectul purtat de
Isus pe drumul Golgotei, dar in acelasi timp corabia-cruce este si obiect purtator sub
forma vehiculului care I-a dus pe Mantuitor peste mare impreuna cu apostolii, cu cei
care si-au asumat rolul de pescari de oameni. Ceea ce dorim sda aducem in discutie
aici este faptul, subliniat de altfel si de Durand cu referire la Eliade (Durand 1977,
40-41), cd, oricat am incerca sa explicdim motivatiile utilizarii simbolurilor intr-0
religie sau alta prin asocierea directd cu obiecte, personaje sau concepte specifice
dogmei respective, ele vor inclina permanent catre interpretiri subiective care,
spunem noi, nu reprezinta altceva decat solutii particulare de adaptare a imaginarului
personal la normele credintei pe care incearcd sa o interiorizeze. Aceasta adaptare
este, de altfel, esentiala pentru ca imaginarul respectiv sid-si poatd realiza una din
functiile sale principale, aceea de a oferi omului posibilitatea de expresie, adica de
explorare a realitdtii prin intermediul unor reprezentari subiective care nu sunt
altceva decat rezultatul acomodarii anterioare la mediul obiectiv (Durand 1977, 49),
intelegand prin acesta tot ceea ce pare a fi real, tot ceea ce se impune ca real.

Ce se intampla insa atunci cand individul ia contact cu un imaginar striin, cel
crestin, care nu se mulfumeste doar sa reinterpreteze realul cunoscut, ci forteaza o
redefinire a insasi fundamentelor sale prin deplasarea centrului spatial al lumii catre
zona imaterialului si prin reducerea drasticd a orizontului temporal (iminenta
parusiei)? Evolutia artei paleocrestine ne poate oferi un indiciu. Conform lui Lazarev
»in spatiul tridimensional patrunde o suprafatd abstracta; legaturile reale dintre
corpuri si lucruri sunt inlocuite cu raporturi pur simbolice; figurile acorporale se
profileazd ca niste umbre diafane si usoare, desprinse de lume si de ceea ce este
pamantesc. Tot ceea ce este material este inabusit pentru a se ajunge la maximum de
spiritualizare” (Lazarev 1980, 88). Ceea ce ne atrage atentia aici este ideea de
abstractizare. Din punct de vedere al istoriei artei crestine, termenul de abstractizare,
folosit in sens restrans cu intelesul de abstractizare a formei vizuale, ridica anumite
probleme de utilizare prin plasarea sa, alaturi de stilizarea geometrica, cand in lista
caracteristicilor artei bizantine dobandite odatd cu respingerea senzualitdtii clasice,
cand in setul mijloacelor de expresie artistica ale antichitatii tarzii, asimilate ulterior
de crestinism. Insd din punct de vedere al studiilor despre imaginar, conceptul de
abstractizare, in sensul de proces al gandirii care sintetizeaza caracteristici si relatii
esentiale ale obiectului de studiu, ne poate oferi anumite raspunsuri in sprijinul
intelegerii tranzitiei de la imaginarul roman la cel crestin.

Intr-adevar, abstractizarea iconografici, geometrizarea figurilor, poate fi
interpretata ca o expresie a indepartarii intenfionate de expresivitatea figurii umane si
de realismul peisajului, intentia avand aici un caracter programatic, Insemnand deci o
anumita cunoastere a scopului final urmarit. Nu este insa singura motivatie posibila.
Geometrismul abstract al unei reprezentari vizuale poate fi §i expresia unei nevoi
interioare de liniste, de simplificare a unui univers personal mult prea aglomerat,

669

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)



CICCRE V | 2016

confiscat aproape integral de vastul imaginar public roman dominat de constructii
monumentale (arhitectonice §i mitologice) si extins din punct de vedere spatial la
dimensiunile intregii lumi cunoscute. In acest sens, abstractizarea ne apare ca o
modalitate de exercitare a celeilalte functii a imaginarului, aceea de a-i permite
omului sd se inchida in sine, sa trdiasca in vis si reverie, sa se detaseze de realitate
(Zlate 2006, 492).

Dar gandirea abstractd nu consta doar in selectie, simplificare, esentializare, ci
si in creatie. Conform lui Althuser, abstractizarea nu Inseamna separarea unei parti
apartinand concretului. Abstractia, ca rezultat al operatiei de abstractizare, adauga de
fapt ceva concretului si anume generalitatea unei relatii. Aceasta relatie ,,domina
concretul fara sa o stie, ea constituie concretul in calitate de concret” (Althuser 2016,
81). Intuim aici o posibild solutie la problema tranzitiei, la nivel personal, de la un
imaginar la altul. In locul unei resemnificari directe, conventionale, dictate din afara
si deci, intr-o anumita masura false, a elementelor imaginarului existent, putem
imagina un proces care utilizeaza abstractizarea pentru a ,,dezbraca” vechile imagini
de continuturile narative originale si a le adauga (sau a descoperi in ele) o relatie
noud, esentiald, capabild abia ea sa integreze resemnificarea sub forma unei naratiuni
diferite, ancorate, de aceastd datd, in noul imaginar. in acest fel continuitatea
reprezentdrilor este pastrata, iar vechile semnificatii se estompeaza fara a da nastere
unor fracturi semnificative intre universul exterior (deja confruntat cu scindarea) si
cel personal. Imaginea lui Icar naripat poate deveni reprezentarea unei fiinte
eliberate de conditiondri materiale si apoi a sufletului unui copil, Faeton si carul lui
de aur se pot dizolva in ideea urcarii la cer cu un vehicul care poate fi apoi carul de
foc al Sfantului Ilie, asa cum si numele lui Aristeu poate sa dispara din reprezentarea
omniprezentd a Bunului Pastor, acesta fiind apoi reinvestit ca Isus, pastorul de
oameni.

Un imaginar nu se poate naste doar prin reprezentdri vizuale. Vorbirea,
limbajul, explicatia au si ele un rol important in construirea relatiilor intre elementele
sale, cu atat mai important in cazul de fatd cu cat noua religie se insereaza in spatiul
unei traditii seculare ce favorizeazd in mod deschis cuvantul rostit ca principal
depozitar al adevarului. Ori crestinismul, datoritd caracterului preponderent oral al
transmiterii mesajului sdu, a fost caracterizat, in primele secole de existenta, de o
mare diversitate de opinii si credinte, reflectate in tot atatea scrieri diferite care
pretindeau ca reprezintd adevaratele cuvinte ale lui Hristos. Fenomenul nu putea sa
nu afecteze coerenta imaginarului sau si de aici necesitatea stringenta a constituirii
unei arte vizuale proprii, inevitabil simbolice pentru ca ceea ce confera o semnificatie
aparte functiei de simbol a imaginii este tocmai disparitia arbitrariul din sistemul
gandirii verbale, semnele si semnificatiile fiind, la nivel intuitiv, solidar legate prin
insusi continutul lor (Popescu-Neveanu 2013, 256). In acest sens, reproducerea
semnului Tnseamnd mai mult decat o recunoastere a conventiei, ea constituic o
extrapolare, o decodificare a continutului sau esential, relevarea experientei continute

670

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)



CICCRE V | 2016

in actul de creatie original. Fiecare simbol devine astfel o potentiald punte de legatura
intre imaginarii individuale §i, prin aceasta, contribuie mai mult decat orice altceva la
unitatea imaginarului comun.

Bibliografie

Althuser, Louis. 2016. Initiere in filosofie pentru nefilosofi, Cluj-Napoca: Tact.

Durand, Gilbert. 1977. Structurile antropologice ale imaginarului, Bucuresti: Univers.

Genette, Gerard. 1999. Opera artei, Bucuresti: Univers.

Gombrich, E. H.. 1985. O istorie a artei, Bucuresti: Meridiane.

Gramatopol, Mihai. 2011. Arta imperiala a epocii lui Traian, Brasov: Transilvania Expres.

Haiduc, Daniel. 2016. Funcfionalul in arta romand, in Acta Centri Lucusiensis nr. 3B/2016, Timisoara:
CSDR Lucus, pag. 69-79.

Jensen, Robin Margaret. 2000. Understanding Early Christian Art, New York: Routledge.

Lazarev, Viktor. 1980. Istoria picturii bizantine, Bucuresti:Meridiane.

Moscovici, Serge. 1997. Psihologia sociala sau Magsina de fabricat zei, lagi:Editura Universitatii Al. .
Cuza.

Popescu-Neveanu, Paul. 2013. Tratat de psihologie generald, Bucuresti: Trei.

Riegl, Alois. 1998. Istoria artei ca istorie a stilurilor, Bucuresti:Meridiane.

Thomas, Joél. 1998. Introduction aux methodologies de I'imaginaire, Paris: Ellipses Marketing.

Zlate, Mielu. 2006. Psihologia mecanismelor cognitive, Iasi: Polirom.

671

BDD-A26683 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)


http://www.tcpdf.org

