
CICCRE V 2016 
 

664 

 

Daniel HAIDUC 
(Universitatea de Vest din Timişoara) 

 

 

Arta paleocreştină: continuitate şi 

abstractizare 

 
 

 
Abstract: (Paleochristian Art: Continuity and Abstractization) Having its roots in the catacombs of 

Rome, Early Christian art configured itself, like other faiths of its time, by using the forms, styles and 

motifs of Roman art. Being subject to persecutions, it had a clandestine and ambiguous character, using 

an imaginary common to pagan culture, but with particular meanings, on which it built, in time, a 

specific iconography. After 313 C.E., the transformation of Christianity in state religion, which brought 

with it the need for decoration of generous spaces for worship, raised acutely the problem of image in 

religion. While there was a consensus from the beginning on banning statues, paintings aroused much 

controversy, the attitude towards them alternating between hostility towards any religious representation 

and acceptance as a useful way to remind the believers about the teachings received, keeping alive the 

memory of the sacred scenes. In its first period, Christian painting continued to use specific narratives of 

Roman art, but then gradually evolved towards simplified, abstract, forms of representation, discarding 

everything that could detract from the sanctity of its subjects. Studying this transition, which combined 

the functionality of Roman art with the evolved forms of Greek painting, remains essential for 

understanding Christian art of the Middle Ages, an impressive achievement in which primitivism and 

sophistication merged into a mysterious reflection of the supernatural world. 

Keywords: Early Christian art, iconography, functional, roman art, Christianity 

Rezumat: Avându-şi începuturile în catacombele Romei, arta paleocreştină s-a configurat, similar altor 

credinţe ale timpului, prin preluarea formelor, stilului şi motivelor artei romane. Din cauza persecuţiei la 

care a fost supusă, ea a avut un caracter clandestin şi ambiguu, folosind un imaginar comun culturii 

păgâne, dar cu înţelesuri particulare, pe baza cărora şi-a alcătuit, în timp, o iconografie specifică. După 

anul 313 e.n., transformarea creştinismului în religie de stat, care a adus cu sine necesitatea decorării 

unor spaţii de cult generoase, a ridicat cu acuitate problema rostului imaginii în religie. Dacă a existat de 

la început un consens în privinţa interzicerii statuilor, pictura a stârnit numeroase controverse, atitudinea 

faţă de ea alternând intre ostilitatea faţă de orice reprezentare religioasa şi acceptarea ca modalitate utilă 

de a aminti credincioşilor învăţăturile primite, păstrând vii în memorie scenele sacre. Într-o primă 

perioadă, pictura creştină a continuat să utilizeze modalităţi de naraţiune specifice artei romane, pentru a 

evolua apoi treptat către forme de reprezentare simplificate, abstracte, renunţând la tot ceea ce putea 

distrage atenţia de la caracterul sacru al subiectelor sale. Studierea acestui proces de tranziţie, care a 

combinat caracterul funcţional al artei romane cu formele evoluate ale picturii greceşti, rămâne esenţială 

pentru înţelegerea artei creştine a Evului Mediu, o realizare impresionantă în care primitivismul şi 

rafinamentul se îmbină într-o reflectare misterioasă a lumii supranaturale. 

Cuvinte cheie: Arta paleocreştină, iconografie, funcţional, arta romană, creştinism 

Studiul artei unei civilizaţii este una din soluţiile posibile de apropiere de 

structurile esenţiale ale imaginarului acesteia. Când însă domeniul vizat este cel al 

artei romane, ne găsim dintr-odată pe un teren nesigur, presărat cu capcanele unor 

interpretări ştiinţifice extreme care n-au încetat să persiste de-a lungul timpului, 

scuzate în parte de faptul că nici un curent al gândirii contemporane n-a reuşit să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

665 

construiască istoriei artei antice un fundament metodologic suficient de sigur 

(Gramatopol 2011, 10). De aici şi tendinţa studiilor cu privire la imaginarul lumii 

romane de a se concentra cu precădere asupra creaţiei literare, lucru de înţeles dacă 

luăm în considerare, pe de o parte, importanţa acordată în societatea romană 

oratoriei, puterii cuvântului, materializată în opere valoroase din punct de vedere 

literar şi istoric, şi, pe de altă parte, atitudinea societăţii romane faţă de artele 

plastice, oscilând între dispreţul categoric, în numele purităţii romane sau al filosofiei 

stoice, şi admiraţia pentru anumite aspecte particulare precum monumentalitatea, 

dezinvoltura formală sau meşteşugul tehnic (Gramatopol 2011, 36). 

Totuşi o cercetare sistematică a imaginarului nu-şi poate permite să excludă 

din aria sa de cuprindere artele vizuale, iar în acest sens studiul de faţă îşi propune să 

schiţeze o abordare alternativă a problematicii imaginarului roman prin prisma 

analizei, în cheie fenomenologică, a unor aspecte importante ale tranziţiei de la arta 

romană către arta creştină, aspecte care pot să arunce o lumină nouă asupra evoluţiei 

imaginarul roman către un imaginar de esenţă creştină. Vorbim aşadar de arta 

paleocreştină, o artă legată indisolubil de răspândirea creștinismului și de disputele 

teologice care i-au marcat ascensiunea către statutul de religie acceptată şi apoi 

dominantă în imperiul roman pe parcursul primelor secole ale mileniului I.  

Două sunt formulele cele mai des utilizate pentru a descrie arta paleocreştină: 

simbolismul şi continuitatea. Numeroasele picturi descoperite pe pereţii primelor 

necropole creştine - catacombele romane - demonstrează o evidentă asemănare cu 

picturile pompeiene atât în privinţa procedeelor de inspiraţie elenistică folosite, cât şi a 

tematicii abordate, fapt ce susţine teza continuităţii între arta romană târzie şi arta 

paleocreştină (Jensen 2000, 17). Putem însă extinde această caracteristică şi asupra 

rolului artei în cadrul comunităţii? Arta romană era o artă eclectică, care a început prin 

a vorbi într-o limbă de împrumut, preluând forme şi conţinut din cultura greacă, pentru 

a-şi dezvolta apoi o identitate proprie, sprijinită pe invenţii tehnice, monumentalitate, 

perfecţiunea execuţiei, dar mai ales pe capacitatea de a integra multiplele sale aspecte 

în ansambluri funcţionale, unitare din punct de vedere al spiritului creator. Ea era în 

mare măsură subordonată propagandei oficiale, însă această subordonare ne apare în 

primul rând ca o expresie a necesităţii ordonării spaţiului şi mesajului public prin 

adoptarea unui limbaj vizual general care să favorizeze diseminarea mesajelor cu scop 

politic sau religios concret (Haiduc 2016, 73). Este arta paleocreştină o artă la fel de 

funcţională? Cu siguranţă nu. Ea simte nevoia unei coerenţe a mesajului vizual, însă 

acest lucru este realizat, cel puţin la început, doar prin convenţie, prin intermediul 

semnelor, a unor figurări cu semnificaţie indirectă, deoarece îi lipseşte canonul, dar şi 

încrederea în capacitatea proprie de a reprezenta ideile creştine esenţiale, în special 

relaţia omului cu Dumnezeu. 

Atunci când se vorbeşte despre o perioadă „simbolistă” iniţială, corolară 

procesului de răspândire clandestină a religiei creştine, ea nu trebuie înţeleasă ca 

transformare bruscă a modalităţilor de expresie artistică existente până atunci, ci mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

666 

curând ca rezultat al amplelor dezbateri doctrinare ulterioare care au încercat să 

stabilească dacă primele comunităţi creştine au cultivat în mod deliberat latura 

expresivităţii figurate a temelor religioase, dincolo de necesitatea obiectivă a 

elaborării unui cod de simboluri cu valoare criptografică care să mascheze mesajul 

creştin în timpul persecuţiilor, sau au ajuns să exploreze, în timp, modalităţi posibile 

de reprezentare a unei concepţii noi asupra divinului, care nu se lăsa modelată în 

formele artei clasice, prin transferarea treptată a categoriei estetice de frumos de la 

imagine către mesajul transmis. În primul caz se sugerează o evoluţie de forma 

simbolism - figurativ - narativ, în care nevoile de comunicare iniţiale se rezumă la 

redarea esenţialului şi înţelegerea rapidă, folosind imagini-semn deja existente, apoi 

se trece la utilizarea unor teme figurative, folosind elemente ale imaginarului public 

redate în compoziţii mai elaborate (unele din ele păstrând un caracter alegoric în 

scopul abaterii atenţiei de la semnificaţia lor reală), pentru a se ajunge mai târziu la o 

reprezentare complexă şi în acelaşi timp originală a unor subiecte specifice, preluate 

din textele sacre, tendinţă ce prefigurează iconografia creştină bizantină. În al doilea 

caz se preferă o abordare de forma imitaţie - sinteză - stilizare, prima etapă fiind 

caracterizată de persistenţa senzualităţii clasice în majoritatea picturilor, a doua de 

încercarea de rezolvare a conflictului dintre spirit şi corp, deja manifest în arta 

romană târzie, prin reprezentarea mai expresivă a figurii umane, preferând 

schematismul şi claritatea în dauna realismului, iar a treia prin cristalizarea unei 

concepţii noi care, în spatele simplităţii aparente date de stilizarea geometrică şi de 

abstractizare, reuşeşte să exprime într-un mod original triumful spiritului asupra 

materialităţii corpului (Lazarev 1980, 85-87). 

Dacă ambele abordări au în esenţă acelaşi obiectiv, şi anume justificarea 

parcursului evolutiv al artei paleocreştine către formele artistice rafinate ale culturii 

bizantine, chestiunea rămâne la a stabili dacă primii creştini au intuit de la început 

efectul profund pe care moştenirea lui Isus îl va avea asupra civilizaţiei umane şi au 

purces imediat la elaborarea unor modalităţi de reprezentare a noii realităţi, 

revendicând cu îndrăzneală o gamă largă de elemente ale lumii pre-creștine (potrivit 

concepţiei că aceasta aparține lui Dumnezeu, iar scopurile sale se pot releva într-o 

varietate de moduri), sau dacă înţelegerea puterii pe care o avea noua religie asupra 

oamenilor a venit abia după mai multe generaţii, iar expresiile sale filosofice şi 

artistice iniţiale n-au făcut decât să sintetizeze şi, în final, să rezolve un conflict latent 

în interiorul culturii clasice. Este o problemă la care nu se poate da cu uşurinţă o 

soluţie, perspectiva teologică creştină favorizând ideea revelaţiei ab initio a unui 

adevăr unic şi imuabil în datele sale esenţiale, în timp ce perspectiva ştiinţifică a 

istoriei înclină mai degrabă către varianta unor transformări graduale. Vom încerca să 

transferăm problema în planul imaginarului, întrebându-ne dacă avem de a face cu o 

confruntare frontală între două imaginarii distincte care ajung să se suprapună şi să 

concureze pentru supremaţia asupra realului, unul încercând să-i prezerve sensurile, 

iar celălalt să-l deschidă către noi orizonturi, sau cu o evoluţie organică a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

667 

imaginarului civilizaţiei greco-romane, care s-ar fi petrecut şi în cazul în care 

creştinismul nu ar fi devenit religie oficială, către un imaginar de factură nouă, în 

care nu putea fi loc decât pentru un singur zeu. 

Cercetările asupra imaginarului converg cu claritate către ideea unui imaginar 

creştin radical diferit de imaginarul roman, în principal în ce priveşte componenta sa 

mitologică, fără a se limita însă la aceasta. Din acest motiv răspunsul la întrebarea de 

mai sus ar putea fi dat de existenţa unei dinamici complexe, care porneşte de la un 

proces de evoluţie lentă a imaginarului roman, deturnat însă de creştinism către o 

nouă direcţie în momentul în care acesta câştigă bătălia cu celelalte religii monoteiste 

prezente în societatea romană şi devine religie oficială. Indiferent de configuraţia 

liniilor sale de forţă, un astfel de proces nu poate avea loc decât la nivelul societăţii 

în ansamblu şi pe perioade multigeneraţionale, ceea ce înseamnă că, pentru câteva 

secole, cele două tipuri de imaginar au trebuit să coexiste în sânul aceleiaşi culturi 

romane, desigur în proporţii şi cu intensităţi diferite. 

În acelaşi timp însă, conceptul de imaginar nu permite existenţa concomitentă 

a două versiuni ale sale şi la nivelul individului. Dacă imaginarul comun poate apărea 

ca fiind segmentat, această segmentare nu este altceva decât reflexia prezenţei unor 

grupuri sociale cu identităţi culturale distincte. Omul nu-şi schimbă cu uşurinţă 

raporturile cu lumea, iar imaginarul individual este, în mod paradoxal, una din cele 

mai puţin flexibile componente ale personalităţii tocmai pentru că are capacitatea de 

a selecta şi interpreta elementele realului conform unei scheme interne care, odată 

constituite, nu mai răspunde întotdeauna exigenţelor raţiunii. Din acest motiv, atunci 

când vorbim, la modul general, despre o tranziţie de la un imaginar la altul, ea trebuie 

văzută nu ca sumă a unor tranziţii personale individuale, ci ca un proces de acceptare, 

de către fiecare generaţie succesivă, a posibilităţii unei alte interpretări a lumii, 

posibilitate concretizată apoi de urmaşi sub forma unui nou imaginar care nu este 

altceva decât expresia resincronizării culturii respective cu realitatea. 

Desigur, abordarea de mai sus este, într-o anumită măsură schematică, 

deoarece în practică pot apare factori perturbatori care să accelereze sau, dimpotrivă, 

să frâneze instalarea unui nou imaginar. În speţa de faţă, faptul că cele două 

imaginarii se configurează în mare parte în jurul unor forme de credinţă diferite este 

de natură să genereze, în mod inevitabil, conflicte la nivelul conştiinţei individului. 

Creştinismul, ca de altfel şi majoritatea celorlalte religii mari, nu s-a răspândit atât de 

repede, la scara istoriei, doar prin expansiunea, pe cale naturală, a comunităţilor 

iniţiale de credincioşi ci, mai ales, prin convertirea, individuală sau în grup, a 

păgânilor. Însă convertirea nu era neapărat urmarea unei revelaţii ci, cel mai adesea, 

rezultatul acceptării unui set nou de valori care răspundeau pozitiv unor deziderate de 

ordin moral, sau a identificării unei surse de putere alternative care prefigura 

posibilitatea încheierii unui nou „contract social”, a unui nou pax deorum, vizând, de 

această dată, mai puţin prosperitatea comunităţii cât condiţiile accederii individuale 

la nemurire. În acest sens, nu se poate înlătura ideea că acceptarea unui imaginar nou 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

668 

de către unele grupuri sau indivizi ar fi putut fi, cel puţin la început, doar o mimare 

interesată care să răspundă unor necesităţi imediate sau de perspectivă: menţinerea 

coeziunii sociale a grupului prin evitarea conflictelor de natură religioasă sau 

construirea unei platforme contestatare care să reflecte, prin opoziţia de facto între 

noua religie şi religia oficială, opoziţia politică faţă de puterea hegemonică.  

Totuşi creştinismul şi imaginarul său nu ar fi putut triumfa pe astfel de 

fundamente precare. Dacă vorbim doar de domeniul vizualului, să nu uităm că arta 

păgână va coexista cu cea creştină pentru o lungă perioadă de timp, readucând 

permanent în mentalul colectiv un imaginar vechi ale cărui personaje principale, zei 

sau împăraţi zeificaţi deopotrivă, îşi revendicau prezenţa în real şi dominaţia asupra 

acestuia. Creştinismul avea deci nevoie de o imagistică proprie, care să opereze nu 

doar la nivelul comunităţii, prin dislocarea treptată a imaginarului public oficial şi 

inserarea elementelor unuia nou în speranţa că ele vor penetra de la sine în mintea 

fiecărui membru, ci şi direct la nivelul psihologiei individului, sub forma unei 

extinderi subtile a imaginarului personal către zone noi, sub aparenţa că ele existau 

deja acolo şi trebuiau doar explorate. Cu alte cuvinte, semnele divinităţii creştine ar fi 

fost prezente în lume de mult, doar că oamenii nu le putuseră vedea până atunci sau 

le interpretaseră greşit. Putem astfel înţelege relativa uşurinţă cu care arta 

paleocreştină a reuşit să-şi însuşească, prin reinterpretare şi resemnificare, unele 

elemente ale vechiului imaginar. De asemenea, putem rejecta teoria unei gândiri 

primitive care, asociind primele simboluri creştine unor experienţe religioase 

ancestrale în interiorul cărora posibilitatea însăşi a reprezentării devenea un miracol, 

favorizează o abordare de factură psihanalitică. 

Din perspectiva imaginarului, considerarea simbolurilor creştine timpurii ca 

simple elemente de recunoaştere a prezenţei cultului în anumite spaţii le conferă o 

relevanţă extrem de limitată. Însă interpretarea corectă a anumitor imagini trimite 

către semnificaţii mult mai profunde, corespunzătoare unor realităţi spirituale a căror 

înţelegere necesita, din partea primilor creştini, un anumit grad de iniţiere. În acest 

sens, Durand identifică un fenomen interesant, şi anume tendinţa artei paleocreştine 

de a privilegia imaginile care se pretau de la sine dedublării, prin prezenţa simultană 

a sensului activ şi pasiv al verbului (spre exemplu, spune el, Hristos este în acelaşi 

timp Marele Pescar şi peştele), subliniind astfel importanţa mecanismelor semantice 

ca modalităţi de configurare a imaginarului: „Sensul verbului este mai important 

pentru reprezentare decât faptul că acţiunea este atribuită cutărui sau cutărui subiect. 

Diferenţierea gramaticală a celor două moduri activ şi pasiv constituie un fel de 

integrare gramaticală a denegaţiei: a suporta o acţiune e desigur altceva decât a o 

realiza, dar într-un sens înseamnă totuşi a fi părtaş la ea. Pentru imaginarul fascinat 

de gestul indicat de verb, subiectul şi complementul direct îşi pot schimba locurile 

între ele” (Durand 1977, 256).  

Dintr-o perspectivă similară putem analiza şi un alt exemplu, utilizarea 

imaginii corabiei ca trimitere la simbolul creştin al crucii. În aparenţă, ea pare o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

669 

simplă disimulare a obiectului crucii în forma catargului şi a vergii orizontale, însă 

imaginea de ansamblu propune din nou o dedublare: crucea este obiectul purtat de 

Isus pe drumul Golgotei, dar în acelaşi timp corabia-cruce este şi obiect purtător sub 

forma vehiculului care l-a dus pe Mântuitor peste mare împreună cu apostolii, cu cei 

care şi-au asumat rolul de pescari de oameni. Ceea ce dorim să aducem în discuţie 

aici este faptul, subliniat de altfel şi de Durand cu referire la Eliade (Durand 1977, 

40-41), că, oricât am încerca să explicăm motivaţiile utilizării simbolurilor într-o 

religie sau alta prin asocierea directă cu obiecte, personaje sau concepte specifice 

dogmei respective, ele vor înclina permanent către interpretări subiective care, 

spunem noi, nu reprezintă altceva decât soluţii particulare de adaptare a imaginarului 

personal la normele credinţei pe care încearcă să o interiorizeze. Această adaptare 

este, de altfel, esenţială pentru ca imaginarul respectiv să-şi poată realiza una din 

funcţiile sale principale, aceea de a oferi omului posibilitatea de expresie, adică de 

explorare a realităţii prin intermediul unor reprezentări subiective care nu sunt 

altceva decât rezultatul acomodării anterioare la mediul obiectiv (Durand 1977, 49), 

înţelegând prin acesta tot ceea ce pare a fi real, tot ceea ce se impune ca real. 

Ce se întâmplă însă atunci când individul ia contact cu un imaginar străin, cel 

creştin, care nu se mulţumeşte doar să reinterpreteze realul cunoscut, ci forţează o 

redefinire a însăşi fundamentelor sale prin deplasarea centrului spaţial al lumii către 

zona imaterialului şi prin reducerea drastică a orizontului temporal (iminenţa 

parusiei)? Evoluţia artei paleocreştine ne poate oferi un indiciu. Conform lui Lazarev 

„în spaţiul tridimensional pătrunde o suprafaţă abstractă; legăturile reale dintre 

corpuri şi lucruri sunt înlocuite cu raporturi pur simbolice; figurile acorporale se 

profilează ca nişte umbre diafane şi uşoare, desprinse de lume şi de ceea ce este 

pământesc. Tot ceea ce este material este înăbuşit pentru a se ajunge la maximum de 

spiritualizare” (Lazarev 1980, 88). Ceea ce ne atrage atenţia aici este ideea de 

abstractizare. Din punct de vedere al istoriei artei creştine, termenul de abstractizare, 

folosit în sens restrâns cu înţelesul de abstractizare a formei vizuale, ridică anumite 

probleme de utilizare prin plasarea sa, alături de stilizarea geometrică, când în lista 

caracteristicilor artei bizantine dobândite odată cu respingerea senzualităţii clasice, 

când în setul mijloacelor de expresie artistică ale antichităţii târzii, asimilate ulterior 

de creştinism. Însă din punct de vedere al studiilor despre imaginar, conceptul de 

abstractizare, în sensul de proces al gândirii care sintetizează caracteristici şi relaţii 

esenţiale ale obiectului de studiu, ne poate oferi anumite răspunsuri în sprijinul 

înţelegerii tranziţiei de la imaginarul roman la cel creştin. 

Într-adevăr, abstractizarea iconografică, geometrizarea figurilor, poate fi 

interpretată ca o expresie a îndepărtării intenţionate de expresivitatea figurii umane şi 

de realismul peisajului, intenţia având aici un caracter programatic, însemnând deci o 

anumită cunoaştere a scopului final urmărit. Nu este însă singura motivaţie posibilă. 

Geometrismul abstract al unei reprezentări vizuale poate fi şi expresia unei nevoi 

interioare de linişte, de simplificare a unui univers personal mult prea aglomerat, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

670 

confiscat aproape integral de vastul imaginar public roman dominat de construcţii 

monumentale (arhitectonice şi mitologice) şi extins din punct de vedere spaţial la 

dimensiunile întregii lumi cunoscute. În acest sens, abstractizarea ne apare ca o 

modalitate de exercitare a celeilalte funcţii a imaginarului, aceea de a-i permite 

omului să se închidă în sine, să trăiască în vis şi reverie, să se detaşeze de realitate 

(Zlate 2006, 492).  

Dar gândirea abstractă nu constă doar în selecţie, simplificare, esenţializare, ci 

şi în creaţie. Conform lui Althuser, abstractizarea nu înseamnă separarea unei părţi 

aparţinând concretului. Abstracţia, ca rezultat al operaţiei de abstractizare, adaugă de 

fapt ceva concretului şi anume generalitatea unei relaţii. Această relaţie „domină 

concretul fără să o ştie, ea constituie concretul în calitate de concret” (Althuser 2016, 

81). Intuim aici o posibilă soluţie la problema tranziţiei, la nivel personal, de la un 

imaginar la altul. În locul unei resemnificări directe, convenţionale, dictate din afară 

şi deci, într-o anumită măsură false, a elementelor imaginarului existent, putem 

imagina un proces care utilizează abstractizarea pentru a „dezbrăca” vechile imagini 

de conţinuturile narative originale şi a le adăuga (sau a descoperi în ele) o relaţie 

nouă, esenţială, capabilă abia ea să integreze resemnificarea sub forma unei naraţiuni 

diferite, ancorate, de această dată, în noul imaginar. În acest fel continuitatea 

reprezentărilor este păstrată, iar vechile semnificaţii se estompează fără a da naştere 

unor fracturi semnificative între universul exterior (deja confruntat cu scindarea) şi 

cel personal. Imaginea lui Icar înaripat poate deveni reprezentarea unei fiinţe 

eliberate de condiţionări materiale şi apoi a sufletului unui copil, Faeton şi carul lui 

de aur se pot dizolva în ideea urcării la cer cu un vehicul care poate fi apoi carul de 

foc al Sfântului Ilie, aşa cum şi numele lui Aristeu poate să dispară din reprezentarea 

omniprezentă a Bunului Păstor, acesta fiind apoi reinvestit ca Isus, păstorul de 

oameni. 

Un imaginar nu se poate naşte doar prin reprezentări vizuale. Vorbirea, 

limbajul, explicaţia au şi ele un rol important în construirea relaţiilor între elementele 

sale, cu atât mai important în cazul de faţă cu cât noua religie se inserează în spaţiul 

unei tradiţii seculare ce favorizează în mod deschis cuvântul rostit ca principal 

depozitar al adevărului. Ori creștinismul, datorită caracterului preponderent oral al 

transmiterii mesajului său, a fost caracterizat, în primele secole de existenţă, de o 

mare diversitate de opinii și credințe, reflectate în tot atâtea scrieri diferite care 

pretindeau că reprezintă adevăratele cuvinte ale lui Hristos. Fenomenul nu putea să 

nu afecteze coerenţa imaginarului său şi de aici necesitatea stringentă a constituirii 

unei arte vizuale proprii, inevitabil simbolice pentru că ceea ce conferă o semnificaţie 

aparte funcţiei de simbol a imaginii este tocmai dispariţia arbitrariul din sistemul 

gândirii verbale, semnele şi semnificaţiile fiind, la nivel intuitiv, solidar legate prin 

însuşi conţinutul lor (Popescu-Neveanu 2013, 256). În acest sens, reproducerea 

semnului înseamnă mai mult decât o recunoaştere a convenţiei, ea constituie o 

extrapolare, o decodificare a conţinutului său esenţial, relevarea experienţei conţinute 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

671 

în actul de creaţie original. Fiecare simbol devine astfel o potenţială punte de legătură 

între imaginarii individuale şi, prin aceasta, contribuie mai mult decât orice altceva la 

unitatea imaginarului comun. 
 

Bibliografie 

Althuser, Louis. 2016. Iniţiere în filosofie pentru nefilosofi, Cluj-Napoca: Tact. 

Durand, Gilbert. 1977. Structurile antropologice ale imaginarului, Bucureşti: Univers. 

Genette, Gerard. 1999. Opera artei, Bucureşti: Univers. 

Gombrich, E. H.. 1985. O istorie a artei, Bucureşti: Meridiane. 

Gramatopol, Mihai. 2011. Arta imperială a epocii lui Traian, Braşov: Transilvania Expres. 

Haiduc, Daniel. 2016. Funcţionalul în arta romană, în Acta Centri Lucusiensis nr. 3B/2016, Timişoara: 

CSDR Lucus, pag. 69-79. 

Jensen, Robin Margaret. 2000. Understanding Early Christian Art, New York: Routledge. 

Lazarev, Viktor. 1980. Istoria picturii bizantine, Bucureşti:Meridiane. 

Moscovici, Serge. 1997. Psihologia socială sau Maşina de fabricat zei, Iaşi:Editura Universităţii Al. I. 

Cuza. 

Popescu-Neveanu, Paul. 2013. Tratat de psihologie generală, Bucureşti:Trei. 

Riegl, Alois. 1998. Istoria artei ca istorie a stilurilor, Bucureşti:Meridiane. 

Thomas, Joël. 1998. Introduction aux methodologies de l’imaginaire, Paris: Ellipses Marketing. 

Zlate, Mielu. 2006. Psihologia mecanismelor cognitive, Iaşi: Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:58 UTC)
BDD-A26683 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

