MERIDIAN CRITIC Nr.1 (Volume 26) 2016

El maniqui: iconografia y cédigo
en el lenguaje escultdrico del siglo XXI

Pablo GARCIA CALVENTE
Escuela de Arte de Toledo, Esparia

Abstract: The mannequin show window has evolved meteorically in a short period
of time, renouncing to be a human replica to become a real “artistic creation™ an
abstract entity, which consciously or unconsciously, contains almost enigmatic
elements that configure it as a contemporaty art piece that continually evolves in its
conception, thus becoming one of the most developed sculptural elements since its
creation until the last decades. Similarly, the mannequin is part of a wider reflection
on modernity and the human condition, and maintains its enigmatic power on the
already demonstrated ability to embody a fiction on the border of the imagined and
the real. The most prominent artists of the twentieth century to today have recycling
the mannequin, rebuilt and used it on stage, being elected to witness the dynamism
and anxieties of modern ever changing world.

Keywords: art, mannequin, sculpture, iconography.

A lo largo de sus mas de quinientos aflos de existencia, el maniqui ha sido la
forma escultérica que mas ostensiblemente ha representado la imagen que el hombre
tiene de s{ mismo. La biografia del maniqui estd marcada por momentos en los que
sus creadores se han afanado por alcanzar bien la verosimilitud bien la indiscutible
expresion de lo misterioso o, al contrario, siguiendo la evolucién general de las
corrientes estéticas, por el rechazo del realismo. Objeto de diversas interpretaciones, el
maniqui ha ocupado durante mucho tiempo la imaginacién del hombre, desde el
antiguo mito de Pigmalioén hasta la fotografias contemporaneas de Cindy Sherman o
Valérie Belin. Sus muchas interpretaciones constituyen una rica investigacion
psicologica de la auto-representacién. Asimismo, el maniqui ha ocupado un papel
protagonista sustancialmente dentro del trabajo diario de artistas, disefladores de
moda y escaparatistas. En el estudio del artista y del diseflador de moda, el maniqui ha
servido para mostrar la configuracion del cuerpo haciendo las veces de soporte ideal
para el disefio de prendas, mientras que en los escaparates de las tiendas y de los
grandes almacenes ha sabido comunicar con enorme eficacia el atractivo de la moda
textil, transformando asi a los transeuntes en consumidores.

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



336 Pably GARCIA CALVENTE

A parte de la fascinacién que estas figuras ejercen en artistas y escritores, es
importante recordar que, etimolégicamente, la palabra maniqui procede del neerlandés
“mannekeen”, que significa “hombre pequefio”. Serd a partir del siglo XVII cuando,
como atestiguan los diccionaros historicos, adquiera el significado de estatua articulada
que imita al cuerpo humano, al servivio de pintores y escultores, principalmente, que
venfa a sustituir a los figurines de madera, de cera o de barro de los siglos XV y XVL
La funcién artistica del maniqui articulado se consolida a lo largo del siglo XVIII,
donde se conocera como “maniqui de artista” para distinguirlo del maniqui de moda
utilizado en las satrerfas y en los talleres de confeccién. En cuanto a los materiales de
su fabricacién, en su origen, la madera forma parte esencial de la composicién del
cuerpo del maniqui, si bien, a partir de 1906 algunos diccionarios recogen referencias
a maniquies de artista hechos de cera, cartén o mimbre. A lo largo del siglo XIX el
maniqui de fabricacién francesa, articulado y embutido imitando la forma del cuerpo
humano se impone en todo el mundo, si bien es verdad que el concepto de maniqui se
ha manipulado en exceso, asignandole nuevos significados en multiples campos del
saber y de la creacién. Sera precisamente la polisemia de esta palabra y su polivalencia
temidtica lo que sigue seduciendo a los espiritus creativos de los artistas, que han
sabido renovar continuamente la relacién con su silencioso compafero convirtiendo
una herramienta del ate/ier en un fetiche artistico [Munro 2014:4].

Aunque actualmente la nocién de maniqui de artista se cifie, por lo general, a
la conocida figurita de madera producida en serie, dotada de articulaciones flexibles
que permiten un cierto numero de poses, histéricamente, a partir del siglo XVI, estos
maniquies se dividian en dos categorias: las pequefias figuras con la que las que los
artistas se ayudaban para preparar sus escenografias compositivas, y los modelos de
tamafio natural, mas o menos articulados, que se usaban fundamentalmente para el
estudio de los ropajes!. A partir del siglo XVIII numerosa documentacién de distinta
procedencia, fundamentalmente de caricter comercial, da fe no sélo de la demanda
creciente de maniquies capaces de reproducir lo mas fielmente posible el cuerpo
humano, sino también del enorme empefio de los fabricantes en la confeccién de
productos de la mas alta calidad, conviertiendo Paris en la capital del maniqui, una
supremacia que a lo largo del siglo XVIII se va a extender asimismo a la fabricacién
de los maniquies de confeccién y los maniquies de escaparate. En ambos casos la
intencién es la de crear una replica lo mas realista posible del cuerpo humano, por lo
que ésta variard considerablemente segun la época.

El maniqui ha evolucinado mucho entre los siglos XVI y XX. En un principio
nacié instrumento de trabajo de sastres y de artistas, pero terminé por poblar los
escaparates de las boutiques y de los grandes almacenes. Sus materiales y sus formas se
han transformado literalmente: al principio era un simple busto de mimbre o de
alambre y posteriormente se convirtié en un cuerpo entero, con cabeza de cera o de

1 Como no ha llegado ningtin modelo de este tipo hasta nuestros dias, podemos imaginar su aspecto y su composicién por
analogfa con las efigies fabricadas con fines religiosos, o bien con las figuras de los autématas, auténticas proezas mecanicas
de los siglos XVI y XVII, que han llegado hasta nuestros dias gracias al coleccionismo.

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



E/ maniqui: iconografia y codigo en el lenguaje escultorico del siglo XXI 337

papel maché para terminar imitando a verdaderos hombres y mujeres de fibra de
vidrio capaces de mantenerse en pie por si mismos. A partir del afio 1870 aparecen en
los escaparates de toda Europa maniquies de formas idealizadas. Paris era entonces el
principal centro de produccién. En 1896, Pierre Imans fundé una empresa que va a
prosperar y a dominar el mercado con sus figuras de rostro de cera finamente
disefiadas, con pelucas de cabello natural, con ojos de vidrio y miembros articulados,
mientras que su competidor, Victor-Napoléon Siégel se dio a conocer por sus
modelos de “piel de melocotén” con pestafias y cabello sedoso.

Estos dos hombres aseguraron la preeminencia mundial de Francia en la
produccién de maniquies y sus tiendas se convirtieron en atracciones turisticas. La
mayoria de los maniquies fabricados en Francia se destinaban a la exportacién, pero al
final de los afios veinte y principios de los treinta, los fabricantes franceses se
enfrentaron a una fuerte competencia de los maniquies americanos, italianos y
alemanes, estos ultimos con fuertes rasgos arios [Thesander 1997:74]. Los maniquies
podian ser masculinos o femeninos, pero en los afios treinta los primeros, jugaran un
papel secundario en la industria de la moda y, sin duda, han interesado mucho menos
a los artistas. Su perfeccionamiento esta ligado al progreso técnico industrial y al
crecimiento econémico, pero el maniqui femenino encarnaba la imagen de la mujer
moderna y ofrecia una visién adoctrinada de la sexualidad femenina. En el panorama
teatral de las vanguardias europeas de los afios veinte llama la atencién la comedia
Nostra Dea (1925) del escritor italiano Massimo Bontempelli, quien, fiel a su continua
indagacion literaria del universo femenino, pone en escena a una mujer-maniqui. La
protagonista de la obra, Dea, no posee personalidad propia, sino que asume una
distinta cada vez que cambia de vestido apropidndose con absoluta suficiencia de la
personalidad que la ropa le transmite (mujer sentimental, décil y pasiva con el vestido
color “cuello-de-tértola”, mujer dominante y agresiva con el traje de chaqueta rojo,
mujer malvada con el vestido verde de serpiente, etc.). La fuerza de esta pieza de
Bontempelli, de evidente inspiracién pirandelliana, radica en llevar a la escena, de
manera exagerada y grotesca, uno de los grandes temas de la contemporaneidad: el
drama del aniquilamiento de la propia personalidad en aras de una identidad impuesta
por el entorno y las convenciones sociales, especialmente dramatico en las mujeres,
obligadas a ser, como en este caso concreto, lo que imponga el caprichoso mundo de
la moda. Anna, la asistente personal de la protagonista-marioneta, afirma en el acto
primero en referencia a la cambiante e imprevisible personalidad de su “sefiora™

Muy sensible a los trajes que lleva. Si se pone uno de colores vivos, es viva y
juvenil como hoy; si otro timido, es timida como ayer; cambia toda, toda: habla
de otro modo: es otra. Un dfa la vest{ de china y se puso a hablar en chino
purisimo. Si le pusiese un vestido negro y un velo muy largo, se irfa al
cementetrio, a sollozar sobre una tumba [Bontempelli 1942:25].

Asf pues, en las décadas a caballo entre los siglos XIX y XX se rompe
definitivamente el silencio del maniqui [Munro 2014:6], pues si el progreso
tecnolégico permite a los fabricantes de maniquies alcanzar un enorme realismo, este

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



338 Pably GARCIA CALVENTE

artefacto lograra poner al descubierto su lado sombrio al erigirse en el topos que
marca las diferencias entre la vida y la ausencia de vida o bien en la creacién de dobles
ficticios que, aunque fisicamente se nos asemenjan, no sera nada facil, en cambio,
controlar su moral y su comportamiento, reforzando as{ una cualidad pertubadora,
que ha ejercido una gran atraccién entre muchos y variados artistas, de Degas a
Bellmer, sugiriendo o manifestando una atraccién o una violencia sexual latente entre
el artista masculino y el maniqui femenino, ese cuerpo al que se puede controlar,
manipular y reconfigurar a placer. En otras obras la presencia del maniqui transforma
radicalmente nuestras creencias sobre el realismo cuestionando no solo la naturaleza
de la figura representada, sino la del arte mismo.

En un proceso de seleccion que podriamos llamar natural, el maniqui de
artista ha sido suplantado al final del siglo XIX por un pariente mejor adaptado al
entorno urbano: el maniqui de escaparate. Si el primero tiene entre sus cometidos el
de pasar desapercibido, el segundo estd concebido para ser visto exhibiendo
productos (ropa y accesorios de moda, fundamentalmente) de los que él es el
estandarte publicitario. El maniqui de escaparate ha evolucionado en un breve arco de
tiempo de manera metedrica, dejando de ser una réplica humana embutida (bastante
parecido al maniqui de artista) para convertirse en una auténtica “creacion artistica”
un ente abstracto, depurado, que modela y moldea a la mujer moderna en sentido
propio y figurado. Ya sea de modo consciente o inconsciente, este objeto encierra de
manera casi enigmatica, elementos que lo configuran como una pieza artistica
contemporanea que evoluciona en su concepcién continuamente, convirtiéndose asi
en uno de los elementos escultéricos que mas se han desarrollado desde su creacion
hasta las dltimas décadas. Como cualquier otra expresion artistica (o incluso de
manera mas fidedigna que otras), con el paso del tiempo el maniqui ha sabido
adaptarse y reflejar el cambio o la evolucién de los ideales de belleza y de las
condiciones sociales de su entorno. El maniqui no sélo se ha convertido en una
patrén de belleza a seguir, sino que también representa todo aquello que nos gustaria
ser, cOmo nos gustaria vivir y cuales son nuestras aspiraciones sociales.

En este sentido es importante recordar las palabras de Walter Benjamin
contenidas en su ensayo La obra de arte en la época de su reproduccion mecanica (19306), con
las que defendfa la idea (entonces en el contexto del desarrollo del cine y de la
fotograffa) que la reproduccién se habia convertido en la codicién primordial de la
obra de arte moderno. A medida que disminufa el “aura” y el “valor cultural” de la
obra de arte, su valor de exposicion crecfa en un “cara a cara con las masas™: el objeto
ya no era apreciado desde la contemplacién, sino desde la asimilacién por parte de un
espectador moderno “distraido” [Benjamin 2010:53-55].

Por su funcién y su caricter reproductivo, el maniqui presenta algunos
elementos propios de una obra de arte, tal como la concebia Walter Benjamin,
elementos que seran cada vez mas utilizados por los pintores, los fotdgrafos y los
cineastas de las primeras décadas del siglo XX. De esta manera, el maniqui de artista que
habia llegado incluso a aparecer en algunos cuadros del siglo XIX, fue reemplazado
como catalizador de la creacién por el “maniqui moderno”. Esta figura, concebida para

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



E/ maniqui: iconografia y codigo en el lenguaje escultorico del siglo XXI 339

ser vista, atesora su valor artistico en su doble condicién de ser, a un mismo tiempo, una
imitacién de la forma humana y poseer, en cambio, unas cualidades especificas que la
alejan de esta realidad para dotarla de una existencia autonoma.

En una perspectiva histérica mas amplia, ese deseo de reproducir a la mujer y
de exponerla a la mirada del consumidor no tiene nada de sorprendente hoy dia. No
ocurria as{ a finales del siglo XIX, donde el maniqui de escaparate era identificado
con la modernidad. Posteriormente, su condicién desdoblada (de objeto y de fetiche)
agudizara la imaginacién de los creadores del siglo XX, especialmente de los
surrealistas que alimentardn una fascinacién sin limites por el maniqui (el “objet
fantébme”, como lo definié Salvador Dali) vacilante en la frontera entre la moda, el
cuerpo y el deseo sexual. Del mismo modo que exploran el inconsciente mediante
técnicas automaticas de dibujo y pintura, los surrealistas utilizaran el maniqui como
una manera de poner de manifiesto la relevancia de los procesos modernos como la
mecanizacion, la erotizaciéon y la mercantilizacién, debido sobre todo a la frenética
capacidad de mutacién del maniqui al pasar del realismo al surrealismo, de la mano de
destacados creadores de la vanguardia.

De la misma manera, el maniqui se inscribe en una reflexién mas amplia
sobre la modernidad y la condicién humana, ya sea bajo la forma de manichino
(maniqui de confeccién) extrafio y sin expresioén (ese hombre sin rostro) en la obra de
Giorgio de Chirico, ya sea en las evocaciones satiticas de Sandor Bortnyik a través de
la representacién del hombre y de la mujer modernos en el “mejor de los mundos”.
Constantemente nos encontramos con la necesidad del artista de destruir para crear.
Este es el sentido de la obra impactante de Hans Bellmer, quien ha abierto “los ojos
del publico a nuevas realidades” [Webb-Short 1985:38] reconfigurando a la manera de
un anagrama el elemento sexual del cuerpo femenino adolescente; o bien la
performance perturbadora de Oskar Kokoschka, que mandé fabricar, pinté y luego
decapité una mufieca fetiche, hecha a la imagen de su ex amante, un objeto de deseo
erético que cred en un principio para adorarla y mas tarde destruitla.

A pesar de la plétora de efigies humanas que pueblan nuestra existencia
contemporanea, el maniqui sigue siendo un objeto tan fascinante como perturbador.
Su historia es mucho mas compleja de lo que parece y estd lejos de llegar a su fin.
Actualmente el maniqui sigue inspirando la creacién de obras de arte entre las mas
iconoclastas y subversivas del siglo XXI, como es el caso, por ejemplo, del
norteamericano Charles Ray con sus gigantescos maniquies femeninos, o de los
hermanos Chapman, que a través de la deformacién monstruosa y sexual del maniqui
infantil, exponen y acentdan, en un modo entre inquietante y repulsivo, su alteridad.
De ahi esa aptitud indiscutible de los maniquies para generar cierta inquietud, tanto
por su proximidad a lo humano, como, muy especialmente, por su capacidad de
representar metaforas de lo inhumano [San Martin 2003:46].

En 1969, Allen Jones desaté la polémica con un conjunto de esculturas -un
perchero, una mesa y una silla- en los que incorporaba modelos de fibra de vidrio de
mujeres sumisas, de raza blanca, y con trajes de cuero diminutos, que present en
1969 en una galerfa de Westminster. Para crear sus esculturas, el artista se alié con un
escultor comercial, que trabajaba para el museo de cera Madame Tussauds mientras

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



340 Pablo GARCIA CALVENTE

que la lencerfa de cuero la aporté la misma empresa que suministraba los cefiidos
trajes a la actriz Diana Rigg en la serie britdnica de Los vengadores. La primera vez que
se exhibieron las esculturas, se desaté una la ola de protestas, especialmente por parte
de las feministas que denunciaron la cosificacién de la mujer asegurarando que la obra
de Jones convertia a las mujeres en un mueble, 0 en objetos en los que un hombre
podia colgar un abrigo o dejar una cerveza®.

Desde entonces la polémica no ha parado. En el Instituto de Arte
Contemporaneo de Londres las obras fueron atacadas con el lanzamiento de bombas
fétidas y de humo y afios més tarde, en 1986, cuando Mujer como una butaca se presentd
en la Tate, también fue agredida con pintura y restaurada posteriormente. Jones
afirmé en su dia que no se propuso nunca que su obra fuera ofensiva y que estaba
protestando contra el sexismo y no deleitindose con ¢él. Su principal objetivo,
explicaba, era ser iconoclasta: “Mi idea era ofender los canones del arte de la época”.
En las entrevistas concedidas con motivo la retrospectiva que le ha dedicado este
mismo afio la Royal Academy of Arts de Londres Jones se ratifica en sus declaraciones de
entonces afirmando: «Era lo dltimo que pretendia. Mi trabajo fue visto como
antifeminista, pero toda mi obra queria reflejar la liberacion del cuerpo de la mujer
(...) Estaba convirtiendo a la mujer en sujeto, no en objeto”.

Vistas hoy, esas mujeres-mueble, cuya deuda con los muebles surrealistas de
la exposicién parisina de 1938 es evidente [Pedraza 1998:231]%, de parecen armas de
doble filo. Por un lado, no cabe duda de que Jones erotiz6 a féminas de anatomias
exageradamente idealizadas, a las que relegd literalmente a la misma categoria que el
mobiliario. Por el otro, parece claro que estaba edificando una agresiva metafora sobre
la opresién que la sociedad patriarcal ejercia sobre ellas, en una épova, los setenta, en
la que pese a los primeros asomos de la liberacién sexual, las mujeres segufan siendo
aplastadas por el género dominante y obligadas a comportarse como silenciosos
floreros*. Caminando por esa cuerda floja, Jones logré incomodar y lo sigue haciendo
hoy, lo que convierte a su obra en relevante. De hecho, a pesar de lo que defiende el
artista britanico, Jones tampoco niega que, ademas de romper tendencias, el impulso
sexual estaba ahi. Dice Jones que parte de la inspiracién vino de ver a mujeres
caminando por Londres en minifalda y pantalones cefiidos.

Su obra no ha tenido sélo detractores. Grandes personalidades de la cultura
del momento se vieron atraidos por los muebles-maniqui de Jones. Roman Polanski y
Elton John compraron sus esculturas, al igual que el playboy Gunter Sachs, entonces
marido de Brigitte Bardot. Los Beatles acudieron una vez a su estudio y, una década

2 Se habl6 incluso de “forniphilia”, una perversion sexual con la que se desctibe a quienes se excitan disponiendo a
personas como si fueran muebles. La revista feminista Spare Rib llegd a sugerir que a Jones le aterrorizaban las
mujeres y que tenfa un "complejo de castracion".

3 Aunque la deuda salta a la vista, hay importantes diferencias entre ellos. Las piernas de los muebles de Adré
Bréton o de Kurt Seligmann son elementos de un juego fetichista, provocador e irreverente, que apunta a la
transgresion, mientras los maniquies de Allen Jones son meros objetos, “globos, colorines, bombones” [Pedraza
1998:231].

4 Véase Alex Vicente, “Las mujeres-mueble de Allen Jones, ¢sexismo o arte?, E/ Pais (30-X1-2014).

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



E/ maniqui: iconografia y codigo en el lenguaje escultorico del siglo XXI 341

después, Johnny Rotten. Ademds, se sabe que el cineasta Stanley Kubrick, admirador
de su obra, traté de que elaborara nuevas esculturas parasu pelicula La naranja mecdnica,
pero Jones rechazé el trabajo. Aunque nunca fue tan famoso como sus
contemporaneos (Hockney, Roy Lichtenstein o Andy Warhol), Jones estaba en la
vanguardia del movimiento de arte pop britdnico [Jones, 1993].

Otro artista a tener en cuenta en este contexto es el escultor estadounidense
Charles Ray, mundialmente conocido por sus enigmaticas esculturas que hace que el
espectador se cuentione la percepcion convencional del arte. La relacion del artista
Charlie Ray con los maniquies empieza a dar sus frutos con Fa/l 97 (1992), que
suscit6 cierto grado de atencién internacional. Los maniquies de Fa//’97 rondan los
dos metros y medio de altura y todos los elementos que lo componen han sido
redimensionados a razén de un tercio de su longitud. Segin imaginaba Ray, el
espectador deberfa apreciar el maniqui en la distancia, sin ser capaz de distinguir ni los
rasgos ni la escala, de modo que se apreciara como si tuviera un tamafio normal. Sin
embargo, conforme el espectador se acercaba, se sentirfa empequefiecer por
momentos en comparaciéon con esta estatua imponente y segura de si misma
semejante a una amazona. Expuesta por primera vez durante la exposicién “Helter
Skelter: 1.A. Art in the 1990s”, en el Museo de Arte Contemporaneo de Los Angeles,
Fall °91 caus6 enorme sensacién. Mientras se apresuraba por terminar su obra justo
antes de la inauguracion, Ray decidi6 en el ultimo minuto instalarla en una espaciosa
sala que ofreciera una amplia visualizacién. Mas alld de su capacidad formal para
manipular la escala y el espacio, la obra recordaba al espectador cémo era eso de
sentirse de nuevo un nifio al evocar a la vez la comodidad y el miedo que se
experimenta en la infancia cuando se mira a los padres de heroicas proporciones
(Schimmel 1998: 86). Para muchos espectadores, The Big Lady, como se la bautizé
informalmente, se convirti6 en el monumento de la relacién maternal
psicolégicamente disfuncional. De hecho, Ray concibié originalmente una enorme
figura masculina pero, como se aclar6 posteriormente: “En un mes, consideré
necesario que fuera mujer”.

En Fall ’91, Ray hablaba de sus problemas de identidad, sexo y sexualidad,
todos ellos en el centro de los movimientos feministas de los setenta y de los ochenta.
Al igual que ha hecho con otros movimientos, Ray comenzé a introducirse en el dificil
terreno del feminismo combinando la cultura popular con la industria de la moda
mediante tres mujeres de proporciones heroicas, vestidas cada una por su lado: la Pink
Lady, con ese glamour hollywoodiense desenvuelto; otra, embutida en un traje azul
oscuro mucho mas sutil y la tercera, decidida mujer neoyorquina trabajadora con un
conjunto en blanco y negro. Le atraia la moda, porque de por si era una potente
metifora de la identidad, algo que podia ser alterado, manipulado y usado para crear
una intimidad falsa entre el sujeto y su observador [Phillips 1998:102].

En 1992, Ray cred otro maniqui, Boy. Para realizar la obra, estiré los miembros
de un muchacho adolescente hasta adecuarlos a los de su propia altura. Lo cierto es que
originalmente deseaba vestir a este muchacho agigantado con un trajecito de marinero,
sacando asi sus propias memorias de cuando fue humillado pdblicamente durante un
desfile de moda donde le obligaron a llevar ese mismo traje con seis aflos. Mientras Ray

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



342 Pablo GARCLA CALVENTE

se esforzaba por encontrar un traje que conmoviera al publico por su figura, escogi6 al
final un trajecito de bebé que alteré para que le sirviera a su obra, dando lugar a un
apariencia que alternaba entre la propia de un bebé y la de un muchacho de las
juventudes hitlerianas. Mediante Boy, transformé la experiencia de su propia juventud,
incémoda y dificil, en un nifio que irradia una cualidad poderosa y malvada.

Los maniquies que crean Jake y Dinos Chapman en las dos series tituladas
Minderwertigkinder y Tinkerbellend, asocian el sentimiento de confusién que se siente
cuando, inseguros de lo que es humano y no en las representaciones de finales del
siglo XIX y principios del XX, se pasa subitamente de la identificacién a la alienacién.
Los Chapman trabajan esta fusiéon desplazando el centro de atencién de esta calma
colectiva hacia las relaciones desiguales entre los adultos y los nifios, es decir,
concentrando la atencién en una categoria de seres humanos que considera natural (y
al mismo tiempo deseable) controlar [Mengham 2014:225]. En esta produccién se
inscriben las obras con maniquies que los hermanos Chapman realizaron a mediados
de la década de los noventa. En caso todas ellas utilizan el maniqui-nifia propio de
tiendas de ropa, de superficies pulidas, de gran realismo corporal y de estética kitsch.
Todas estas figuras apareden totalmente desnudas, aunque calzadas con zapatillas
deportivas Nike. En muchos casos estan unidas entre si formando parejas de siamesas
o bien en grupo de tres o mas maniquies. Lo mas llamativo de estas obras es que
aparecen Organos sexuales, penes o vaginas, en los lugares mas inverosimiles, en la
nariz, boca o en el punto de unién de las parejas de siamesas. Son como alucinaciones
zafias nacidas de un ménage ¢ trois demoniaco entre la perversion, la fantasia y la ciencia
[Fogle, 1996; Crego, 2007:137].

Su figura de Tinkerbell (el hada Clochette del famoso relato de James
Matthew Barrie, muy popular en la cultura britinica) se pregunta por nuestras
intenciones hacia los nifios desde un doble punto de vista absolutamente
contradictorio: por un lado, la idealizacién de la infancia en nuestra cultura a través de
un personaje célebre de los cuentos infantiles y, por otro, las formas inadmisibles de
agresién que se ejercen sobre los nifios, al representar el personaje alterado su rostro
en el que los artistas han colocado un pene en el lugar de la nariz.

El adoctrinamiento progresivo de los nifios con la complicidad de autoridades
como la iglesia y el estado tiene como finalidad modelar los deseos de egoismo que
caracterizan a los nifios, pero esta inculcacién de cédigos morales tiene por efecto una
vuelta a los canales que privilegian la agresién y la avidez de los adultos sobre ellos.
Para los Chapman, la imaginacién de los jovenes constituye un recurso con la que el
arte debe emparentarse para distinguir entre los deseos que hablan de ellos mismos y
los que responden al lenguage de la moralidad convencional. En gran parte de sus
obras, han recurrido a métodos y a modos de expresién juveniles, cuyas imagenes
ellos utilizan para desnaturalizarlas o directamente borrarlas.

En los maniquies de Minderwertigkinder v Tinkerbellend esta desnaturalizacion
esta tomada al pie de la letra. Si el pene que reemplaza la pequefia nariz del rostro del
hada Clochette parece alterar el personaje original de la obra de Barrie es directamente
proporcional a la conducta escandalosa del hada misma que no se detiene ante nada

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



E/ maniqui: iconografia y codigo en el lenguaje escultorico del siglo XXI 343

con tal de satisfacer sus deseos. Pero el simbolismo tiene otra proyecciéon en esta
figura infantil, es decir, el presupuesto adulto de que es posible moldear o modelar a
los nifios a la manera que se hace con los maniquies para que se atengan a lo que se
espera de ellos. El hecho de que la mezcla obtenida parezca una especie de sex-7gy
testimonia la voluntad de los Chapman de establecer una correlacién entre los deseos
mas oscuros y la obscenidad de querer someter a los nifios a ciertos estereotipos.

Elaborada durante mas de una década (entre 2002 y 2013), la serie
Minderwertigkinder es mucho mas impactante, pues su humor negro se ve reforzado por
el uso de esvasticas, que crean una confrontacién entre la evocacién de mascaras
cémicas y el recuerdo histérico de las perversas experiencias médicas llevadas a cabo
por los nazis. El desequilibrio extremo de registros estd calculado para evitar que
reaccionemos de manera ligera ante estas esculturas, verdaderos avatares de escolares
occidentales normales. Producidas en serie, ataviadas con despeinadas pelucas, estas
figuras muestran claramente que la aculturacién es sindénimo de “anonimizacién”,
hasta el punto de que un personaje puede ser substituido facilmente por otro si no
fuera por las desfiguraciones que los distinguen. La aparicién de elementos propios de
la morfologfa animal en sus caras y bajo la piel nos produce la impresién de descubrir
una naturaleza subyacente: bajo la superficie anodina del puber se esconde una forma
de ferocidad y esos rasgos que distinguen un nifio de otro estan determinados por su
instinto de supervivencia [Mengham 2014:225].

Rigidos e inanimados, congelados en idéntica actitud, esos maniquies no dan
la impresién de tener algo que decir. Si nos impactan no es porque hacen pensar en
mutilaciones, sino porque desafian el principio de la domesticacién a través de la vida
familiar y la educacién, que someten al nifio a convenciones y a ideologfas. Para los
Chapman, esta domesticacion que anula la autenticidad del nifio exige una reaccién
brutal. No se trata de realismo: el maniqui, con todo lo que tiene de artificial, se
convierte en el mejor medio de expresar la fuerza y la ambigiiedad del nifio en estado
puro [Mengham 2014:226].

El maniqui bajo un doble rostro, fantasmatico y comercial, mantiene su
enigmatico poder en la demostrada capacidad de encarnar una ficciéon en la frontera
de lo imaginado y lo real. Los artistas lo han reciclado, reconstruido y puesto en
escena para provocar visiones pertubadoras que, por lo general, la sociedad rechaza.
El maniqui no tiene ojos para ver, pero, gracias a los artistas, se convertira en testigo
del dinamismo y de las angustias de un mundo moderno en evolucién. Y ahi reside
precisamente el secreto de su fascinacion y de su verdadero poder.

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)



344 Pablo GARCIA CALVENTE

BIBLIOGRAFIA

Baudillard, Jean, 2005. Cultura y simulacro. Barcelona: Kairds.

Benjamin, Walter, 2010. La obra de arte en la época de de su reproduccion mecanica. Madrid: Casimiro.

Bontempelli, Massimo, 1942. Nuestra Diosa. Madrid-Barcelona: Ediciones de la Gacela.

Crego, Charo, 2007. Perversa y utipica. La muieca, el maniqui, el robot en el arte del siglhh XX. Madrid:
Abada Editores.

Fogle, Douglas, 1996. “A Scatological Aesthetics for the Tired of Seeing”, en Chapmanworld,
Londres: ICA Publications.

Foster, Hal, 2008. Dioses prostéticos. Madrid: Akal.

Jones, Allen, 1993. Alen Jones. Londres: Academy Editions.

Mecham, Rod, 2014. “From Modernism to the Chapman Brothers: Mannequins and the Ages
of Man”, en MUNRO, Jane, Silent Partners. Artist and Mannequin from function to fetish.
Cambridge: The Fitzwilliam Museum, 223-226.

Munro, Jane, 2014. Silent Partners. Artist and Mannequin from function to fetish. Cambridge, The
Fitzwilliam Museum.

Pedraza, A., 1998. Pilar, Mdquinas de amar. Secretos del cuerpo artificial. Madrid: Valdemar.

Philips, Lisa, 1998. “Charles Ray: Castaway”, en RAY, Charles, Catalogo Exposiciéon. Los
Angeles: Museum of Contemporary Art, 93-104.

San Martin, Javier, 2003. “Negto”, en Valérie Belin, Exposicién / [textuak = textos Hasier
Etxeberria, Francisco Javier San Martin|, Donostia-San Sebastian: Gipuzkoako Foru
Aldundia = Diputacién Foral de Gipuzkoa, 36-49.

Shimmel, Paul, 1998. “Beside one’s self”’, en RAY, Chatles, Catalogo Exposicién. Los Angeles:
Museum of Contemporary Art, pp. 59-90.

Schwartz, Hillel, 1998. La cultura de la copia. Parecidos sorprendentes, facsimiles insolitos. Madrid:
Catedra.

Thesander, Marianne, 1997. The Feminine Ideal. T.ondon: Reaktion Books.

Vicente, Alex, 2014. “Las mujeres-mueble de Allen Jones, ¢sexismo o arte?, E/ Pais (30-XI-
2014).

Webb, Peter; Short, Robert, 1985. Hans Bellmer. Londres: Quartet Books.

BDD-A26597 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:20 UTC)


http://www.tcpdf.org

