
MERIDIAN CRITIC Nr.1 (Volume 26) 2016 

 

 
 
 

Gli stereotipi identitari  
nella drammaturgia di Eduardo de Filippo 

 
 
 

Roxana UTALE 
Università di Bucarest 

 
____________________________________________________________ 
 
Abstract: In everyday speech, stereotypes may often be charged with rather a negative 
connotation. In his drama, Eduardo De Filippo, a name that stands for the 
quintessential Naples character, makes vivid use of all sorts of stereotypes (linguistic, 
behavioral, religious a. s. o.) specific for his fellow-country people – not in order to 
highlight any inferior or comic aspects of a civilization, but on the contrary, in order to 
justify his characters and place them in a particularly consistent context.  
Luca Cupiello’s obsession with the Christmas manger; the entire community’s 
reluctance to touch the dead (be they even fake!) in the play Napoli milionaria; or the 
prevalent confidence in the capability of the dead to disclose winning lottery numbers in 
the play Non ti pago!; the consecration of such domestic rituals as the morning coffee a. 
s. o. – may serve as only a few of the illustrations of cultural stereotyping endowed with 
a positive significance in De Filippo’s drama. Never meaning to transform stereotypes 
into models, or even into exemplary patterns, De Filippo actually makes up a genuine 
catalog of repetitive behavior instances – defining for the natives of Naples.    
Keywords: Eduardo De Filippo,Napoli, drama, anthropology, identity. 

 
 
Conformemente alla maggior parte dei vocabolari, lo stereotipo dovrebbe 

indicare una prospettiva semplificata, schematizzata ma largamente nota ed adoperata su 
un luogo, un oggetto oppure un gruppo sociale, fondata su comportamenti comuni e 
ripetibili, il piùdellevolte riprovevoli. Anche se lo stereotipo può essere neutro (ad 
esempio, “non c’è Natale senza l’odore del panettone”) oppure positivo (“le auto 
tedesche sono le migliori”), il più delle volte è parte di un’ottica pregiudiziale e ha il 
ruolo di connotare negativamente il soggetto interessato. Ma lo stereotipo viene definito 
anche come maniera di organizzare la realtà circostante, fonte di informazioni 
supplimentari e generalmente occultate dalle fonti ufficiali. Non pochi sono stati i casi in 
cui soprattutto nelle arti lo stereotipo ha versato in caricatura, e la letteratura drammatica 
è uno dei migliori terreni dove lo stereotipo possa approdare e manifestarsi. 

Sicuramente ci sono degli stereotipi - negativi o positivi - per tutti i popoli del 
mondo, ma sicuramente, nel coro delle nazioni, spicca quella italiana: gli italiani 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:53 UTC)
BDD-A26564 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Roxana UTALE 
 

18 

parlano tanto e ad alta voce, sono piuttosto svogliati, sono sentimentali (soprattutto 
quando si tratta delle loro madri), sono vanitosi, non mangiano altro che pizza e 
spaghetti, girano continuamente su dei canali, in gondola e suonano il mandolino, 
parlano malissimo le lingue straniere e parcheggiano ancora peggio, sono tutti mafiosi. 
Ma, allo stesso tempo, sono begli uomini, splendidi amanti, maestri del bel canto, 
hanno gusto nel vestirsi, la loro cucina è la migliore del mondo. E poi, in un’Italia 
tanto divisa da punto di vista dialettal-antropologico, benché non siano da meno 
neanche i bergamaschi, i veneziani oppure altri, i napoletani si sono fatti la parte del 
leone. Hanno la nomea di essere ladri, truffatori, fannulloni, di vivere di espedienti in 
una città sporca, di essere esageratamente attaccati alle tradizioni e alle superstizioni. 
Ugualmente a tutti coloro che fanno l’oggetto di uno stereotipo, anche i napoletani 
vivono la loro situazione indifferenti a quello che ha guadagnato loro la cattiva fama 
oppure sprezzanti delle opinioni altrui: “per i napoletani, esso [lo stereotipo] può 
assumere un’importante funzione espressiva: deresponsabilizza mentre identifica, 
perché aggrega il singolo a un «noi», e dunque dà o può dare un senso di 
legittimizzazione, persino di forza e di orgoglio” [Signorelli, 2002:19].  

Eduardo De Filippo (1900, Napoli-1984, Roma), il più importante autore 
drammatico del Novecento napoletano ed italiano, parte da tutto questo, però adopera 
lo stereotipo quale materia da plasmare nelle più svariate maniere.Visto che l’intera 
produzione drammatica eduardiana è ambientata a Napoli, era doveroso per l’autore 
rispettare le caratteristiche del topos, del linguaggio nonché dei personaggi. Quindi i 
protagonisti delle sue commedie costituiscono una “folla di diseredati, di ignoranti, di 
vittime e di aguzzini, di ladri, prostitute, imbroglioni, di creature eroiche e esseri 
brutali, di angeli creduti diavoli e diavoli creduti angeli” [De Filippo, 1986:VIII], 
iscrivendosi di conseguenza nel paradigma spazio-temporale che ha creato le 
condizioni necessarie per la nascita di gran parte degli stereotipi sui napoletani. 
Frequentemente però abbiamo a che fare con stereotipi negativi orientativi, perché 
stabiliscono per il lettore-spettatore un contesto già noto, ben rappresentato 
(correttamente oppure no) nel mentale collettivo. Così facendo, l’autore si assicura la 
totale comprensione da parte del pubblico. Ciò conduce anche a un senso di 
appagamento delle aspettative del destinatario dei testi, anche questo (napoletano 
oppure no) in possesso di un intero armamentario di concezioni “di seconda mano”. 

De Filippo non opera con pregiudizi, cioè con “emotional bias”, che 
implicherebbero presa di posizioni sentimentali – disprezzo, odio ecc. –, ma con stereotipi, 
“cognitive bias” [Fiske, 1998:357], che suppongono soltanto repetibilità, costanza di 
manifestazione. Lo stereotipo può essere, lo dicevamo, negativo, neutro o positivo. Il 
pregiudigio è soltanto negativo. De Filippo non disdice mai la sua appartenenza a quello 
spazio culturale anche allorquando essa provochi rabbia, sofferenza, vergogna, impotenza; 
quindi non gestisce lo stereotipo quale elemento di emarginazione dei suoi protagonisti, 
non intende neanche un momento penalizzare i suoi personaggi per il modo in cui 
pensano oppure agiscono1. Nel momento in cui egli sceglie di operare in un suo testo con 

                                                           

1 Diversa la situazione del commento comico-ironico al modo in cui parlano alcuni suoi personaggi, dal celebre Sik-
Sik di Sik-Sik, l’artefice magico, ai meno noti Luigi di Ditegli sempre di sì, a Enrico di Farmacia di turno, ad Assunta di Quei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:53 UTC)
BDD-A26564 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Gli stereotipi identitari nella drammaturgia di Eduardo de Filippo 
 

19 

uno stereotipo culturale napoletano lo fa assumendo completamente il corredo sociale che 
esso comporta e non intende correggerlo o almeno smontarlo per comprenderlo. 

La critica e la storiografia letteraria sono unanime nel parlare della 
drammaturgia defilippiana procedendo dal riconoscimento del passaggio che egli opera 
dalla tradizione alla modernità. Ma la tradizione è uno dei migliori terreni di coltura dello 
stereotipo, questo si presenta quale elemento antropologico soltanto se ufficializzato 
dallo scorrere di un lungo periodo di tempo, necessario al solido attecchimento in una 
cultura. Nella stessa misura, le loro voci sono all’unisono quando devono parlare della 
tematica prediletta di Eduardo: la famiglia e le sue rappresentazioni polimorfiche. 
Integrando le due affermazioni ormai rese classichedalla formalizzazione degli specialisti 
siamo in presenzadell’approccio di tipo eduardiano a uno dei più robusti stereotipi 
napoletani: la famiglia numerosa, unita ma soprattutto patriarcale. Che esiste, è presente, 
è numerosa (ai familiari si uniscono amici, vicini, compagni di lavoro, il topos dell’intimità 
non esiste, è continuamente invaso dall’esterno ecc.), ma non più unita. Più la famiglia è 
in crisi, più alto è il numero di persone venute (a volte per semplice abitudine sociale, 
soprattutto i più giovani) come per rimediare a un guasto. Che è spesse volte risultato 
dell’incapacità del maschio-marito-padre a comportarsi conformemente ad un altro 
stereotipo antropologico: il pater familias. Non deve quindi stupire se, in assenza della 
responsabilità matrimoniale dell’uomo, la donna occupa lo spazio vacantato dal marito 
per poter portare avanti la famiglia. 

Figure di donne potenti ci sono in tutto il teatro, non solo del Novecento, 
non solo italiano. Ma si tratta generalmente di donne che, per un motivo o per un 
altro sono sole con figli a carico. Le donne eduardiane sono tutte sposate2 e, il più 
delle volte, il marito è fisicamente presente. E quando non lo è, la donna riesce a 
cavarsela materialmente e quindi socialmente molto meglio di prima (Napoli 
milionaria!). Lo stereotipo dell’uomo mediterraneo sparisce scacciato dal matriarcato 
che egli stesso ha generato con il suo mancato coinvolgimento, con la sua scelta di 
difendere altri valori (dell’innocenza, della tradizione  ecc.), non condivisi dalla 
famiglia, mossa piuttosto dai problemi ingombranti della sopravvivenza.  

De Filippo non si trattiene dall’indicare (soprattutto al suo lettore, sin dalla 
didascalia ai testi) che il rapporto di potere tra i sessi è cambiato: Amalia Jovine è indicata 
come proprietaria del “vascio” [De Filippo, 1995:17] in cui abita la famiglia e dove si 
svolgerà l’intera azione drammatica; invece Alberto Sigliano non è che l’intestatario della 
casa che abita [De Filippo, 1995: 29], non il padrone di casa (Mia famiglia). A Concetta 
Cupiello invece il portiere di casa raccomanda di indossare lei dei metaforici calzoni in 
quella casa [De Filippo, 1998: 381]. Per non parlare poi di Filumena Marturano, che riesce 
a ribaltare non solo lo stereotipo della famiglia patriarcale (la famiglia non esisteva, né era 
desiderata da Don Dumi’ prima della messa in pratica del piano che lei ha pazientemente 
messo a punto in lunghissimi anni di soprusi e umiliazioni), quello della donna di potere 
                                                                                                                                                    

figuri di trent’anni faecc., che adoperano la lingua – un italiano bastardo – quale strumento di travestimento sociale, 
quindi come forma di rifiuto dell’apparteneza alla popolazione il cui atteggiamento ha generato lo stereotipo 
veicolato da Eduardo. È questa forse la migliore esemplificazione del rapporto che egli ha con lo stereotipo 
autoidentitario: lo accetta sempre, non lo camuffa mai. 
2 Oppure, la più famosa di tutte, Filumena Marturano, è vissuta per decenni accanto allo stesso uomo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:53 UTC)
BDD-A26564 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Roxana UTALE 
 

20 

(l’uomo si vede costretto al semplice ruolo di spettatore delle azioni della donna, unico 
elemento agente della commedia), ma anche quello della donna perduta (costretta a 
praticare sin dall’adolescenza la prostituzione, è riuscita però a manterenere intatto l’onore, 
nonché di perseguire gli ideali borghesi, un ceto sociale al quale non è mai appartenuta). 

Napoli milionaria! mette in circuito probabilmente il massimo numero di 
stereotipi napoletani, da quello quasi ritualico del prendere tutte le mattine il caffè al 
bar (anche rudimentale, organizzato ad hoc da Amalia Jovine), a quello del ladroncello 
di borgata, a quello della borsa nera fiorente in tempi di guerra oppure alla figura della 
donna napoletana prostituta per i soldati americani campati a Napoli dopo lo sbarco 
alleato dell’estate del 1943.  

Gennaro Jovine è, alla fine del terzo atto, una figura tanto diversa dai suoi 
“confratelli del sogno” per due ragioni. Prima, perché egli attraversa un’esperienza  - la 
perdita di memoria – che lo fa rientrare nei ranghi di una normalità vista intorno a lui 
(Luca Cupiello aveva ricevuto anche lui l’opportunità di un tale risveglio e non aveva reso). 
Seconda, perché, trattandosi del primo testo scritto dopo la conclusione della guerra 
(1945), De Filippo ha voluto instillare nei suoi connazionali la speranza in una redenzione 
collettiva che avrebbe dovuto aiutare a far dimenticare le miserie umane che la guerra 
aveva portato in superficie. Altrimenti il vero Gennaro è quello della fine del primo atto, 
che recita accanto alla famiglia e alla cricca dei borsaneristi di borgata la scena del morto, 
fondando “il copione”su un altro stereotipo identitario napoletano: la convinzione che 
toccare il corpo dei morti porti sfortuna (come anche in I morti non fanno paura). 

Però i napoletani hanno un duplice rapporto con i morti: il loro corpo fa 
paura e non deve essere toccato, ma le loro visite – oniriche oppure no – sono gradite, 
anzi desiderate. Non per ragioni sentimentalima perché portatrici di profito: beni 
materiali e soldi (Questi fantasmi!), informazioni necessarie per la manifestazione di un 
altro stereotipo napoletano, la vincita alla lotteria (Non ti pago!, Filosoficamente). Anche se 
ci sono sempre due gruppi in opposizione– di chi crede e di chi non crede – che agli 
occhi del “coro” pubblico si trovano vicendevolmente in possesso della verità dei fatti, 
alla fine sarà sempre la superstizione a vincere, appunto in quanto stereotipo definitorio ed 
identificante della realtà circostante: se si abbolisse la forza dell’ignoto, del paranormale, 
dell’oltreterreno, paradossalmente il mondo sensibile, terreno diventerebbe lo spazio 
del caos assoluto. E lo sa anche chi non ci crede, ma deve cederci perché l’equilibrio 
possa essere ripristinato appunto in presenza dello squilibrio. 

Lo stereotipo eduardiano diventa chiave di lettura per una nuova categoria di 
individui, non è per niente penalizzante, invece metafora di valori umani più alti. Il 
presepe di Luca Cupiello - da elemento concreto di una tradizione locale di avere in 
casa per Natale un presepe e di compettere nel vicinato per la più bella realizzazione 
(“Luca: Ma come non vi piace? Non è che vi deve piacere per forza ... E poi il 
Presepio non si fa solo in casa mia, a Natale si fa in tutte le case di Napoli...”; De 
Filippo 1998:387) diventa quintessenza del concetto stesso di famiglia3. La battura 
                                                           
3 Va ricordato che nel 2013 Luciano De Crescenzo, un altro napoletano perdutamente innamorato della sua città, 
ha pubblicato La mia storia del presepe (Milano, Mondadori), un saggio antropologicamente spassoso, in cui stabilisce 
una bipartizione delle persone: gli alberisti – attenti alla Forma, al Denaro e al Potere – e i presepisti – dedicati 
all’Amore e alla Poesia. Ciò, a sua detta, comporta due formæ mentis distinte anche a seconda del sesso delle persone: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:53 UTC)
BDD-A26564 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Gli stereotipi identitari nella drammaturgia di Eduardo de Filippo 
 

21 

ripetuta del protagonista “te piace ’o presepe?” e la risposta negativa e altrettanto 
reiterata del figlio (ribelle, ladro, pigro) e accettata solo quando la situazione versa al 
male e il padre è sul punto di morire non sta più, così come potrebbe sembrare a una 
prima vista, per un superfluo elemento di aggiunta comica e diventa metafora 
dell’accettazione del ripristino della tradizione, implicitamente dei valori familiali. 

Quindi, se De Filippo opera in maniera diversa con lo stereotipo locale, infatti 
egli si stacca dall’accezione generale che esso ha per istaurarne una nuova, che non è 
l’autostereotipo: Eduardo non prende né altri, né se stesso sotto gamba, non amica mai 
con il suo pubblico, unendosi così alla visione generale dei napoletani oppure degli 
italiani sui napoletani oppure sugli italiani. Quello che risulta è la destereotipizzazione, 
perché ciò che ha generato lo stereotipo non viene smontato e messo alla gogna, ma 
legittimato. Nel teatro eduardiano lavorare su uno stereotipo non significa tornare a 
quello che la massa potrebbe considerare norma. È anche per questo che, a una prima 
e superficiale vista, i protagonisti della sua drammaturgia potrebbero sembrare comici 
perché diversi dal loro uditorio4. Infatti questo elemento è intrinseco alla loro 
esistenza perché appunto stabilizzatore di identità: favorisce l’orientamento all’interno 
della realtà del gruppo, nonché garantisce l’appartenenza a tale gruppo. 

Evidentemente il rapporto di De Filippo con lo stereotipo avrebbe potuto 
rispondere all’intento delle autorità fasciste che, proprio in quegli anni volevano istaurare 
un’altra immagine: l’Italia doveva essere un Paese in pieno progresso, autarchico, dove le 
differenze tra Settentrione e Meridione dovevano essere cancellate, dove la povertà veniva 
combattuta, dove non c’era più posto per le piccole miserie personali, oscurate dalle grandi 
realizzazioni nazionali. Invece non è successo così, proprio a causa dell’inedito trattamento 
che De Filippo ha inteso applicare allo stereotipo: non cancellazione, ma trasformazione 
da elemento derisorio in elemento investito di autorità identitaria. Il rapporto che i tre 
fratelli De Filippo hanno avuto con il regime è oggi ben noto: oltre che si sono ostinati a 
recitare in dialetto5, non hanno mai desistito dal tipo di umorismo che faceva del regime e 

                                                                                                                                                    

gli uomini sarebbero presepisti, le donne alberiste. Infatti, operando con le categorie da lui proposte, si può notare 
come ciò si verifichi anche nella drammaturgia defilippiana: le donne sono orientate verso la materia (legasi: 
sopravvivenza), gli uomini verso lo spirito. Infatti, i protagonisti eduardiani rispettano questa categorizzazione: 
sognatori, filosofi, inetti. 
4 È importante pensare alle sorti alterne che i testi di De Filippo hanno avuto in altre zone della penisola, più a sud 
oppure più a nord di Napoli e Roma. Lo stesso vale anche per la traduzione e la rappresentazione di tante delle sue 
commedie in altre lingue: essendo intrise di informazione di locale e limitata stereotipizzazione, diventano 
difficilmente comprensibili al pubblico. Le commedie che hanno avuto più successo all’estero sono state quelle 
contenute nella Cantata dei giorni dispari, che, ancora su uno sfondo napoletano, si aprono però alla trattazione di puù 
generali tematiche delle contemporaneità, comprensibili anche dagli stranieri. 
5 Le autorità fasciste si sono interessate allo spettacolo ben presto dopo la loro ascensione al potere. All’inizio degli 
anni ’30 però è cominciata la battaglia contro il teatro dialettale, considerato di bassa estrazione, propenso a parlare 
di ceti sociali troppo miseri per il grandore apportato dall’Era fascista, ma, soprattutto, incline alla parodia di 
personaggi ed eventi della contemporaneità immediata. Così che alle companie dialettali è stato negato l’accesso ai 
teatri ufficiali e, di conseguenza, molte di esse si sono dovute sciogliere. Ma non anche quella dei De Filippo, perché 
dichiarata “tollerata” [Giammuso, in AA.VV., 2005:18]. Non soltanto a Napoli ma in tutta l’Italia, allora e adesso, il 
teatro dialettale è una delle forme di spettacolo più potenti e vivide, in cui il dialetto non è adoperato per 
ambientare, ma alla pari con una qualsiasi lingua nazionale e in cui le tematiche non sono per niente diverse da 
quelle del teatro “nazionale”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:53 UTC)
BDD-A26564 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Roxana UTALE 
 

22 

dei suoi aberranti provvedimenti il bersaglio della loro comicità. Però la fama che avevano 
raggiunto già in tutta Italia faceva che le mani delle autorità mussoliniane rimanessero 
legate. Così che, anche se presentati dalle spie come noti antifascisti, sono stati sempre 
tollerati dal regime [cfr. Canali, 2004; Ferrara, 2004; Scarpellini, 1988].  

Nel momento in cui nell’opera di Eduardo lo stereotipo smette di essere 
immagine (negativa) dell’altro oppure presa di posizioni contro l’altro, ma si 
costituisce in immagine di sé (negativa oppure positiva) - senza esaltazioni, senza 
commenti, ma come consolidato stato di cose antropologicamente radicate, cioè come 
il canovaccio su cui i protagonisti devono ricamare le loro storie – viene insignitodella 
singolare funzione di compendio di rappresentazioni umane. Non essendo più 
risentito quale elemento alogeno, materia di studio o di interesse, lo stereotipo può 
quindi essere plasmato polimorficamente e assumere valori molto diversi e più alti di 
quanto aveva in partenza, cioè i valori autorizzati dalconsenso. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIA 
 

AA.VV. (a c. di Elio Testoni), 2005. Eduardo De Filippo. Atti del convegno di studi sulla drammaturgia civile 
e sull’impegno sociale di Eduardo De Filippo, senatore a vita, Napoli, Rubettino. 

De Filippo, Eduardo, 1986. Lezioni di teatro all’Università di Roma “La Sapienza”, a c. di P. 
Quarenghi, prefazione di F. Marotti, Torino, Einaudi. 

De Filippo, Eduardo, 1998. Cantata dei giorni pari, Torino, Einaudi. 
Scarpellini, Emanuela, 1988. Organizzazione teatrale e politica nell’Italia fascista, Firenze, La Nuova 

Italia. 
De Filippo, Eduardo, 1995. Cantata dei giorni dispari, Torino, Einaudi. 
Ferrara, Patrizia (a c. di), 2004. Censura teatrale e fascismo (1931-1944). La storia, l’archivio, l’inventario, 

Ministero per i Beni e le Attività culturali, Direzione centrale per gli archivi; disponibil la 
adresa http://www.rodoni.ch/malipiero/AGGIUNTE2012/censura-fascismo.pdf, accesat 
la 19 august 2015. 

Fiske, Susan T., 1998. Stereotyping, prejudice and discrimination. Handbook of social psycology, (4th ed.), 
New York, McGrow-Hill. 

Signorelli, Amalia (a c. di), 2002. Cultura popolare a Napoli e in Campania nel Novecento, Napoli, 
Edizioni del Millennio. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:53 UTC)
BDD-A26564 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

