
 

671 
 

FEMINIE FIGURES IN VASILE VOICULESCU’S SHORT-STORIES 
 

Iuliana Voroneanu  

PhD., ,,1 Decembrie 1918” University of Alba Iulia 

 

 
Abstract:The description of the female characters in Voiculescu's stories is based on the oscillation between 

firm reality and fairytale, on a subtle blend of fantastic and real lines. The portraits borrowed, through 

harmony, the dimensions of folkloric classics betraying the mood and the voluptuousness of the detailed line. 

The unique attribute of the few female characters is the striking beauty that draws attention to the specific 

significance of the appearance. 

We encounter in Voiculescu’s stories some feminine characters that can be framed in different types of 

femininity, taking into account their physical traits, their behavior, and the tense psychological states they 

produce on masculine characters. Thus we encounter primitive feminine hypostases, the lost and the fox, 

superimposed on the female characters, embodied in the tempting woman. 

But there are also the less appealing and short-eyed faces of the feminine: the old, harmless woman and the 

monstrous woman with the image close to death. 

Voiculescu transfers so many meanings to feminine characters - and female elements - because his stories are 

overwhelmed by masculine characters. Thus, he tries to achieve a balance between masculine and feminine. 

 

Keywords: portraits, beauty, feminity, feminine hypostases, meanings 

 

 

                 Înzestrat cu un remarcabil simţ al detaliului semnificativ, Voiculescu surprinde în unele 

pagini componentele,, eternului feminin, uriaşa putere cosmică liberatoare’’. Confruntat cu făpturi de 

excepţie, omul civilizaţiei trăieşte sub semnul freneziei, al supliciului erotic, dar temător se retrage 

precipitat spre alte locuri. 

                 Voiculescu se simte în largul său în povestirea pe spaţii largi, ceea ce permite mişcarea 

liberă a fanteziei. Destinele eroinelor se împletesc perfect cu pulsaţia mediului natural. Ieşirea 

personajelor din acest cadru produce tulburări, crize şi chiar drame. 

              Încercând să menţină obiectivitatea viziunii prin exactitatea observaţiei şi abundenţa 

detaliilor, autorul sporeşte echivocul, căci asemănările dintre om şi animal, voit estompate şi discret 

integrate în portret, dau realităţii un aspect straniu.1  Arta portretistică este cheia menţinerii  delicatului 

echilibru între lumile care coexistă în chipul personajelor, susţinând ambiguitatea specifică genului. 

Prozatorul uzează în acest sens de două procedee mai importante: suprapunerea planurilor şi 

intensificarea observaţiei.2      

                   Descrierea personajelor feminine se bazează pe oscilaţia între realitatea fermă şi basm, 

pe un amestec subtil de linii fantastice şi reale. Portretele împrumută, prin armonie dimensiuni ale 

clasicităţii folclorice, trădând însă dispoziţie la culoare şi voluptatea liniei detaliate. Atributul unic al 

puţinelor personaje feminine este frumuseţea izbitoare, care atrage atenţia asupra unei semnificaţii 

specifice a privirii.   

               Chipul şi atitudinea personajelor feminine, o anume maiestate a calmului, căldurii şi 

blândeţii, revarsă bunăvoinţă în preajmă; gesturile, vocea, privirea iradiază feminitate; resemnarea 

uşor visătoare lasă loc unei promisiuni. 

                                                           
1 Mirela Ocinic, Fantasticul în povestirile lui Vasile Voiculescu, în Cercetări de limbă şi literatură, pag.288 
2 Adrian Marino, Dicţionar de idei literare. Fantasticul,  pag. 664 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:49 UTC)
BDD-A26525 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

672 
 

              Ideală, frumuseţea personajelor feminine este un produs al privirii, născut într-o clipă de 

atingere explozivă între imaginaţie şi un şoc vital venit din exterior, din natură. Frumuseţea 

particulară a acestora este amprenta feminităţii, care trezeşte instincte puternice nu asupra oamenilor 

comuni, obişnuiţi, ci doar asupra intelectualului. Apariţia iubirii înseamnă pentru intelectualul lui 

Voiculescu un şoc în planul imaginaţiei, ca efect al suprasolicitării, la care se adaugă izbucnirea 

violentă a instinctelor ignorate până atunci.  

                  Întâlnim în povestirile voiculesciene personaje feminine care pot fi încadrate în diferite 

tipuri de feminitate, ţinând cont de trăsăturile lor fizice, comportamentul lor, dar şi de stările 

psihologice tensionale pe care le produc asupra personajelor masculine. 

1.1. Feminitatea ferină 

                    Voiculescu prezintă ,,o umanitate nediferenţiată încă bine de viaţa ferină. Între om şi 

animal stăruie legături consanguine puternice, care se trădează imediat.’’3  Întâlnim astfel ipostaze 

feminine primitive, lostriţa şi vulpea, suprapuse personajelor feminine. 

                    Lostriţa este un element feminin, un element arhaic crescut pe motivul duhurilor rele ale 

apei. Amestec bizar de trăsături, ea ascunde nişte taine ca vechile ondine ale nordului, ori ca ielele 

trecute în apă : ,,cu cap bucălat de somn, trup şui de şalău şi pielea pestriţată auriu, cu bobiţe roşii 

ruginii, ca păstrăvul.’’ Este o reprezentare feminină a diavolului care ia felurite chipuri, de la luminiţa 

care pâlpâie ,, în beznele nopţii şi trage pe călătorul rătăcit la adânc, până la fata şuie care se scaldă 

în vâltori...’’. 

                 Cu încărcătură negativă, demonică, lostriţa e ,,peştele naibei’’, ,,ştimă vicleană’’ pusă ,,în 

calea flăcăilor aprinşi şi fără minte’’. Lostriţa nu e numai frumoasă şi ispititoare ca o fată, ceea ce e 

şi aşa prea mult pentru un peşte oricât de frumos ar fi, dar emană din carnea ei o senzualitate erotică 

care tulbură personajul masculin. Sub comparaţia aparent nevinovată se ascunde de fapt  apropierea 

dintre peşte şi o fată, pe acest fapt sprijinindu-se întreaga construcţie a povestirii cu același nume.4 

                   Apariţie malefică, lostriţa este un peşte pe care Aliman nu-l poate prinde în chip firesc, 

deci este un absolut care i se refuză. Apare şi dispare în apele Bistriţei, eroul aflându-se într-o stare 

de tensiune şi nelinişte care îl macină treptat.  Păstrându-şi amprenta arhaică, element feminin 

malefic, lostriţa rămâne  ,, fabuloasă,  nu-şi găseşte astâmpăr, când fulgerând ca o sabie bulboanele, 

când odihnindu-se pe plavii, cu trup de ibovnică întinsă la soare(...)’’, o tentaţie veşnică.  

                   Procedeul suprapunerii este evident în portretul fetei-lostriţă, unde planurile uman/animal 

sunt înfăţişate în interferenţă, dar printr-un proces de oglindire. E un joc ambiguu al imaginii lostriţei 

care pare când peşte, când fată, niciodată fată şi peşte în acelaşi timp.5  

                 Întrega povestire e concepută ca un joc al oglindirii: echivocul e întreţinut nu numai prin 

suprapunerea uman/animal reprezentată portretistic, ci şi printr-un sistem de coincidenţe rezultate din 

organizarea materiei epice; planurile se multiplică şi ele-uman/animal/demonic. Astfel, prezenţa 

lostriţei în apă coincide cu salvarea miraculoasă a lui Aliman de la înec şi cu norocul acestuia la 

pescuit; ascunderea ei în străfunduri coincide cu dispariţia momelii pentru peştii din baltă şi 

devastarea capcanelor care par distruse de mână omenească. Când cufundă în râul învolburat dublul 

de lemn al peştelui magic, eroul se leapădă de lumea lui Dumnezeu. După desăvârşirea ritualului 

magic, un pact cu diavolul de fapt, pe ape apare o fată fără identitate. 

                Fata care apare în viaţa lui Aliman devine idealul său în iubire.               Ileana are un efect 

aparent benefic, vizibil asupra lui Aliman. Arată ca un om împlinit sufleteşte, împlinire care se 

datorează prezenţei fetei, iubirii pe care el i-o poartă. Pentru el, Ileana este norocul pe care doreşte 

să-l facă statornic.                                                

             Ileana nu are decît nevoi primare, instinctive. ,, Era sălbatecă. Cu multe ascunzişuri şi taine’’. 

Ea nu are alte aspiraţii, nu are dorinţe de realizare, ea doar trăieşte clipa pasională. Trezeşte în Aliman 

dorinţa întemeierii unei familii însă ea nu vrea să ştie de cununie şi biserică, de rânduielile creştine: 

,, Ea ştia de ibovnic şi de dragoste, nu-i ardea nici de popă, nici de biserică. Nu pentru asta venise ea 

                                                           
3 Elena Zaharia –Filipaş, Introducere în opera lui V. Voiculescu, pag. 230 
4 idem, op. cit., pag. 230  
5 idem, op. cit., pag. 232 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:49 UTC)
BDD-A26525 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

673 
 

pe lume’’. ,, Himera’’ nu vrea să audă de preot şi de biserică, ceea ce constituie un semn al 

apartenenţei ei la categoria diabolicului.6 

                 Dragostea dintre cei doi e trăită cu o intensitate nefirească, de pe altă lume. Aliman este un 

pasionat al absolutului în dragoste. Sfidându-şi condiţia, eroul încearcă imposibilul, trecerea în altă 

ordine de existenţă, în una superioară. Însă dragostea dintre un muritor şi o fiinţă poate dintr-o altă 

lume, nu se poate realiza, sfârşind tragic. 

                   Dispariţia fetei coincide cu reapariţia lostriţei, care, din apele învolburate îl priveşte pe 

flăcău ,,cu ochi omeneşti ’’, redeşteptându-i, în suflet şi în trup amintirea iubitei sale. ,,Ea se-ntoarse 

deodată nălucitoare, cu capul ţintă în Aliman. Stătu aşa o clipă plină. Apoi porni, fulgerând apele, 

spre el.’’ 

                   Pentru a-şi atinge idealul înalt, prinderea lostriţei, Aliman se sacrifică, căzând pradă 

apelor. Rămâne însă o întrebare : ce îl distruge pe Aliman, ambiţia nesăbuită a vânătorului prea 

orgolios sau dragostea cu o fiinţă nepotrivită? 7 

                    Lostriţa a fost pentru erou, rând pe rând, un vânat, o întruchipare a diavolului, o iubită, 

apoi a devenit iarăşi un vânat, pentru ca acum, în final să fie ceva mai mult decât toate acestea, nu 

ştim ce, probabil un ideal care valorează mai mult decât o viaţă banală de pescar. 8Am putea spune 

că lostriţa este natura însăşi, care îl domină şi îl înfrânge în cele din urmă pe Aliman.  

                    Recompunerea întregului împinge explicaţia logică în planul supranaturalului: lostriţa şi 

fata sălbatică sunt întruchipări ale unui duh malefic, un duh ,,cu o corporalitate aţâţătoare, 

periculoasă’’ care ,,lucrează prin vrăji ale corpului, ale materiei’’. 

                    Metamorfozarea lostriţei în femeie nu e descrisă direct; sugerată, ea e în acord cu 

substratul arhetipal al universului imaginar voiculescian. Între simbolurile generate de aspectul 

negativ al feminităţii acvatice e şi acela al peştelui transformat în femeia fatală şi funestă, purtând în 

sine promisiunea fericirii, în măsura în care e legat de arhetipul coborârii şi al întoarcerii la izvoarele 

originare-în materia primordială. 9 

                    

                 Nevasta pândarului Simion este o tânără ţărancă, femeie sprintenă şi atrăgătoare. Este un 

personaj care, o dată intrată în scenă, va declanşa drama ce va urma. Charles o dispreţuieşte la început, 

socotind-o hoaţă şi murdară. 

                    ,, Nici nu se uita la ea. Abia o îngăduia să intre în crescătorie. Spunea că miroase, că e 

hoaţă, că-i fură ouă de făzăniţă, că i-a pierit o linguriţă şi un cuţit şi ea i le-ar fi luat.’’ 

                Charles a impus pentru el şi cei care îl însoţeau la fazanărie o regulă schimnicească; ei trăiau 

pentru o perioadă de timp într-o castitate de pustnic şi nu se aducea vorba despre femei. Poate aceasta 

ar fi explicaţia pentru comportamentul lui de la început. Aceasta putea fi o modalitate de a îndepărta 

impulsurile primare, de atracţie faţă de sexul opus, de negare a trăirilor ce ar putea fi percepute ca 

normale. 

                 Adept al regulii impuse de Charles, prietenul său o percepe pe femeia pândarului cu ochii 

sufletului, drept o femeie plăcută, cu trăsături fine, frumoase chiar, nepotrivite pentru mediul în care 

trăia. În comparaţie cu Simion care era închis la fire, ea are un caracter deschis.   

                    ,, (...)pe atât de dezgheţată era femeia, şi cu mult vino-ncoa’’. Farmecul tinerei femei 

izvorăşte din simplitate, din naturaleţea cu care se poartă în prezenţa străinilor. Ea nu trebuie să atragă 

privirea şi atenţia folosind tertipuri ca şi cele ale unor femei din medii sociale emancipate. Privirea 

adâncă a unei fiinţe simple şi naturale, dar şi căldura unui suflet sincer care nu are nimic de ascuns şi 

care se dezvăluie privirii sunt armele prin care tânăra seduce. Poate ar mai trebui adăugate modestia 

şi sfioşenia care pun amprenta finală acestei prezenţe feminine.  

                 Regula schimnicească pe care a impus-o Charles reprezintă de fapt o formă de ignorare a 

naturii, chiar în mijlocul ei. Păţania lui este demonstrativă. Asistând la idila lui Azor cu o vulpe, el se 

trezeşte zguduit de vitalitatea naturii.  

                                                           
6 Ion Rotaru, Vasile Voiculescu-comentat, pag.80 
7 Elena Zaharia-Filipaş, op. cit., pag. 224 
8 idem, op. cit.,pag. 229 
9 Gilbert Durand, Structuri antropologice ale imaginarului , pag 91-95 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:49 UTC)
BDD-A26525 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

674 
 

                Scurta idilă a celor doi se proiectează pe fundalul poetic al miresmelor şi şoaptelor tainice 

ale naturii ce îi învăluie în mijlocul ei. După ce sunt descoperiţi şi mai să fie împuşcaţi, Charles este 

gata să facă orice pentru ca tânăra să fie a lui. Vrea să îi cumpere un trusou femeiesc, să o cumpere 

de la Simion, toate acestea sub efectul ,,ilunaţiei’’. După trecerea acestui efect, Charles redevine 

persoana serioasă, conştiincios în munca pe care o are de făcut la fazanerie. Nimic nu mai poate strica 

echilibrul pe care îl restabilise. Femeia, considerată a fi vinovată, primeşte numai o corecţie zdravănă 

din partea soţului înşelat, care reacţionează mult mai blând, în conformitate cu înţelepciunea deschisă 

spre îngăduinţă a lumii lui patriarhale.10 

 

 Vulpea este considerată în multe culturi drept o fâşneaţă, cu o mare putere vitală, dar şi că 

este la originea posesiunilor demoniace.   

                 Apărută din pădure, vulpea,, subţiratecă, sfioasă, roşcată...’’  îl atrage într-o hârjoană 

erotică pe cumintele, seriosul Azor. Vulpea sălbatică transmite o reacţie erotică în lanţ, şi ca atare, 

inocentă, până la Charles. Această reacţie este semnul unei comuniuni ascunse a regnurilor uman şi 

animal, comuniune care aici se numeşte legea instinctelor.11 Legătura dintre vulpe şi Azor este 

reflexul din oglindă, care îl determină pe Charles să aibă aceeaşi reacţie de ,,căţeluş’’ în prezenţa 

nevestei lui Simion. 

               Vânătorul vrea să apese pe trăgaci pentru a pune capăt nenaturalului. El crede în eficienţa 

magică a simbolurilor: el va ucide vulpea, simbolul femeii viclene, punând astfel capăt nelegiuirii în 

care căzuse şi nevasta sa.  Împuşcarea ei poate fi interpretată şi ca o practică străveche de distrugere 

a împrejurărilor potrivnice omului. După uciderea vulpii lucrurile se liniştesc, totul reintră în normal; 

Charles îşi reia viaţa castă de dinainte, Azor se întoarce acasă şi femeia îşi reia locul în căminul 

conjugal. Totul redevine ceea ce a fost înainte de influenţa lunii şi de dubla aventură. 

 

    1.2. FEMEIA ISPITĂ 

                        Pescăriţa de pe meleagurile dunărene este gazda doctorului din povestirea ,, Amintiri 

despre pescuit’’. Ea este ,,o văduvă tinerică de pescar bogat’’. După multe peregrinări în numeroase 

zone ale ţării, doctorului îi cade cu tronc această femeie pe care o găseşte uimitoare.  

                    Mai întâi, pescăriţa îl fascinează prin priceperea şi măiestria cu care arunca laţul, o 

unealtă dificilă folosită pentru prinderea peştelui. Era vestită în zonă pentru ingeniozitatea ei, deşi ea 

,,făcea numai un fel de sport, o fanfaronadă’’. Prea mândră poate, pescăriţa nu făcea din aruncarea 

laţului un mijloc de câştigare a existenţei. Peştele prins cu uşurinţă nu era dus acasă de ea. Ci de 

admiratorii pe care îi avea ,, cu duiumul’’. Conştientă de frumuseţea ei, femeia ţine la ,,pielea ei albă’’ 

pe care nu ar fi stricat-o cu nici un preţ, profitând de cei care se simţeau atraşi de farmecul ei. 

De fapt, Voiculescu realizează una din cele mai sugestive exprimări a naturii, cu aromele şi 

pulsul ei. Silueta feminină e aici o prezenţă recompusă prin simţuri, prin vibraţia lor. Dragostea prea 

pătimaşă a pescăriţei, care începea să îngrădească libertatea doctorului, trezeşte sentimente 

neliniştitoare, de frică. Pentru un om educat, dintr-un mediu intelectual, această frică izvorâtă din prea 

multă posesivitate, este oarecum neînţeleasă de către doctor.  Treptat, prima imagine a femeii, redată 

artistic asemeni unei ,,zeiţe a bălţilor’’ se estompează, pescăriţa începe să semene în ochii iubitului, 

tot mai neliniştitor, cu un animal: ,, Avea un uşor râs care îmi amintea de rânchezatul unei iepe când 

îşi cheamă mânzul. Şi o strungăreaţă destul de neliniştitoare, care spunea multe’’. 

Mărgărita este un personaj tulburător care provoacă o dramă ce se va rezolva numai apelând 

la mijloace magice. Ea este o ţărancă frumoasă, nora lui Onişor, gazda şi călăuza poetului şi a 

doctorului. Apare prin substituţia în imaginaţie, cu Margareta din Faust, pe care poetul tocmai o 

invoca, în urma unui exerciţiu de concentrare, de voinţă. 

                       ,, O Margaretă înşelătoare care ca o altă Evă zămislitoare, creează din nou pe Faust aşa 

cum se dorea el şi-l schimbă pe Mefisto din valetul mincinos, din sluga vicleană care-şi duce stăpânul 

în ispită într-o necesară forţă antagonică pe care Margareta şi-o aliază şi o integrează Universului.’’ 

                                                           
10 Elena Zaharia- Filipaş, op. cit., pag. 155                     
11 Gilbert Durand, op. cit., pag. 474 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:49 UTC)
BDD-A26525 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

675 
 

                 Incercând să se concentreze pentru a se putea ocupa de creaţie, poetul îşi caută muza, sursa 

de inspiraţie în personajul Margaretei. Încearcă să o recreeze. 

                  ,, Începeam să văd o Margaretă violent de sfântă, dacă s-ar putea spune, sfântă cu acea 

violenţă a păcatului(...)’’ 

                Portretul tinerei femei, ,,căzută din zodiile rele’’ dezvăluie priceperea unui portretist de 

excepţie care a redat o fiinţă feminină de o frumuseţe nemaiântâlnită. Dimensiunile perfecte ale 

trupului, graţia, farmecul, puterea de seducţie prin simplitate şi naturaleţe, delicateţea, toate acestea 

dezvăluie o fiinţă aproape divină, desăvârşită ,,o frumuseţe de o perfecţiune copleşitoare.’’  Este însă 

rezultatul admiraţiei imaginative a poetului. A creat ceva aproape de perfecţiune, după modelul lui 

Goethe. Astfel, Mărgărita devine imaginea simbolică a eternului feminin.  

                   Făptura fiinţei create îl trezeşte din starea în care se afla, trezindu-i sexualitatea într-un 

mod care nu i se pare firesc. Copleşit de perfecţiune ca de o văpaie care îi învăluie în primul rând 

raţiunea, poetul este fulgerat de un erotism intens, ,,un răscol sexual necunoscut până atunci’’. 

Apariţia feminină încântătoare este însuşi idealul de feminitate al scriitorului Voiculescu, conceput 

printr-un aliaj al frumosului artistic cu cel natural. Zadarnic femeia îi spune că e Mărgărita, nora 

gazdei, o ţărancă frumoasă şi nimic mai mult. Faptul real nu mai poate fi acceptat, căci credinţa 

artistului într-o plăsmuire ideală a atins un moment absolut prin acest transfer fantastic al imaginarului 

în real. 

                    

                     Rada este o fată frumoasă, ţigancă prin adopţie într-o şatră de ţigani. Ea este un model 

feminin livresc asociat unei frumuseţi apropiate de perfecţiune. După citirea cărţii lui Kalidassa, 

Sakuntala, eroul se îndrăgosteşte brusc şi absolut de această frumuseţe feminină asociată unui ideal 

al perfecţiunii.  

                     Văzând pe ţiganca Rada venind prin poiană la lăsarea întunericului, eroul o identifică în 

imaginaţie cu fecioara sacră din povestea indiană: ,, aceeaşi statură cu forme pure, aceeaşi mândră 

gingăşie, pletele cu reflexe albastre încadrând sumbrul oval al chipului covârşit de ochii magici, sânii 

înfloriţi pe negrul liman al pieptului şi, mai ales, sub borangicul galben al veşmântului.’’ 

                   Eroul este zăpăcit în prezenţa frumuseţii ideale, el trezindu-se murmurând versuri ori de 

câte ori imaginea fecioarei ideale i se înfăţişează privirii. Rada nu trezeşte ,,răscolul sexual’’asupra 

eroului, doar dorinţa de contemplare. Pentru a-şi bucura ochii de prezenţa acesteia, el se mută în şatra 

ţigănească. 

                   Văzută a doua oară, Sakuntala i se pare şi mai frumoasă. Acum contemplatorul face o 

teorie a frumuseţii. Dorinţa de a contempla  provocată de frumuseţea Sakuntalei echivalează cu un 

semn de egalitate între iubire şi percepţia estetică. Frumuseţea, ca şi dumnezeirea, nu poate fi spusă 

nici zugrăvită. Nu pot fi definite prin ceea ce sunt, ci prin ceea ce nu sunt. Sakuntala nu era o frumuseţe 

anume, ci frumuseţea în sine şi toată la un loc.’’ 

                   Eroina îşi dezvăluie personalitatea reală. Ea nu se dovedeşte a fi fecioara sacră din mituri, 

ci o ,,ţigancă proastă’’ care s-a lăsat ademenită de un hoţ de cai. Ea a căzut în plasa ,,jocurilor dragostei 

şi întâmplării’’. Ceea ce uimeşte e faptul că are şi un copil cu acesta, pe care l-a ţinut ascuns departe 

de şatră. Puiul de urs ţinea doar locul copilaşului, asupra căruia ea îşi revărsa dragostea maternă. În 

această situaţie frumoasa Rada este demitificată, frumuseţea şi puritatea o transformă într-o femeie 

obişnuită, comună.  

 

                       Există însă şi ipostaze ale feminităţii mai puţin atrăgătoare şi cu prezenţă scurtă, 

episodică: femeia bătrână, inofensivă şi femeia-fiinţă monstruoasă, cu imaginea apropiată de cea a 

morţii.     

                                                        

1.3. FEMEIA BĂTRÂNĂ  

            Kiva, ţiganca bătrână este vrăjitoarea şatrei. Ea are un rol în ,,jocurile dragostei şi 

întâmplării’’. Scopul era să o vrăjească pe Rada, pentru ca aceasta să-l accepte pe Dionis drept soţ. 

Dar Kiva a băut ea însăşi filtrul de dragoste. Din privirea ei galeşă şi din glasul stins, vărul lui Dionis 

observă dragostea pe care Kiva o poartă acestuia din urmă. Pentru el ţiganca trădase tabăra, minţise 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:49 UTC)
BDD-A26525 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

676 
 

pe bulibaşă şi vânduse pe Rada: ,,  De dragul lui se făcuse unealtă şi din vrăjitoare ajunsese vrăjită’’. 

Ambiţioasă, Kiva construieşte planuri pe seama fetei şi a stăpânului: ,, Văzuse aur, visase împărăţie’’. 

Ascunsă tuturor, drama vrăjitoarei pare să fi fost totuşi singura reală, căci ea e singura care nu suportă 

plecarea lui Dionis din şatră. Pentru Kiva, plecarea lui e un eşec, şi nesuportând, se sinucide dând foc 

cortului. 

 

1.4. FEMEIA- FIINŢĂ MONSTRUOASĂ   

                 Tânărul poet din ,,Iubire magică’’ îşi leapădă raţiunea şi credinţa apelând la magie, fiind 

gata să-şi vândă sufletul de dragul Margaretei, a frumuseţii ideale pe care o crease. El cere sprijin 

unei vrăjitoare, iar procedeul dezlegării de farmec, practic rezolvarea dragostei prin vrajă, e descris 

cu minuţiozitate şi cu oarecare voluptate. Poetul îi strecoară Mărgăritei solzul de peşte descântat de 

bătrâna vrăjitoare sub cămaşă. Într-o secundă, la fel de fulgerător cum apăruse, frumuseţea Mărgăritei 

se preface într-o urâţenie absolută. El asistă stupefiat la transformarea acesteia într-o fiinţă 

monstruoasă. Privind-o, eroul vede cu uimire în locul zeiţei de până atunci o babă hidoasă ca o 

strigoaică: 

Atenţia, mult timp atrasă pe nişte trăsături fizice ieşite din comun, se transferă dintr-o dată pe altele, 

total opuse, respingătoare. Luat în ansamblu, portretul astfel obţinut este terifiant, îngrozitor, 

reprezentând opusul imaginii perfecte, paradisiace de până atunci. O astfel de fiinţă nu poate fi aceeaşi 

cu cea pentru  care poetul făcuse o pasiune mistuitoare. Poetul este cuprins de frică şi groază, de 

scârbă chiar. Cum a putut să se îndrăgostească de o astfel de fiinţă? Cum a fost posibil să cadă sub o 

astfel de vrajă?    

                    Schimbarea ar putea fi interpretată ca un joc al imaginaţiei artistice excesive, 

asemănătoare cu trecerea unui vis frumos în coşmar. Frumuseţea absolută spre care tinde eroul lui 

Voiculescu nu e decât obiectivarea unui ideal. Poate privită altfel Mărgărita nici nu este o perfecţiune 

cum o vede eroul. Ce se află în afara privirii eroului ne rămâne străin, cum necunoscută ne rămâne 

înfăţişarea adevărată a femeii. Vederea urâtului, asociată cu ideea morţii, îi provoacă un şoc mult mai 

puternic decât exaltarea iniţială. Iubirea născută din percepţia frumuseţii moare fulgerător, odată cu 

apariţia urâciunii. Fuga dramatică de la locul iubirii constituie o experienţă limită a aventurii erotice, 

determinând anularea capacităţii de a iubi.12 

 

1.5. FEMEIA- MUZĂ 

Domniţa Irina este nepoata prinţului B., gazda sculptorului. Tânărul fusese invitat la castelul 

acestuia înainte de Crăciun şi se îndrăgosteşte de frumoasa femeie ,,cu ochi verzi sub fruntea dreaptă 

de ivoriu şi pletele de bronz aurit’’, fără a se putea împotrivi vrajei acesteia: ,, Era tot ce poate zămisli 

mai perfect arta şi natura. O urmăream pe furiş din ferestrele înalte când trecea prin parcul alb. Dacă 

se oprea, îndreptându-şi boiul mândru între câinii de vânătoare ce o înconjurau, era Diana, fecioara 

cerească. Când alerga pe alei, urmărită de salturile haitei, îmi îngheţa inima: era aidoma unei căprioare 

gata să fie ajunsă şi sfâşiată’’ 

Sculptorul sintetizează într-un portret simbolic toate legăturile posibile, dintre artă şi natură, dintre 

iubire şi vânătoare, dintre femeie şi vânat. Timp de câteva săptămâni domniţa Irina primeşte 

mărturisirile ascunse simbolic ale sculptorului, care îi oferă timid, rafinat şi subtil schiţe şi înfăţişări 

de artă.  

Domniţa este pasionată de vânătoare, ea participând alături de sculptor şi de unchiul ei. În seara 

dinaintea plecării sculptorul plăsmuieşte într-un bloc de zăpadă silueta domniţei, în ipostaza zeiţei 

vânătorii, a Dianei. Irina îi mărturiseşte că nu este sigură pe gândurile ei, că are o presimţire în legătură 

cu vânătoarea ce va urma. Ea îi dă câinii ei credincioşi să-l însoţească şi să-l protejeze. Ca într-o vrajă, 

câinii se supun sculptorului, la îndemnul Irinei. Adeverindu-se temerile Irinei, sculptorul este surprins 

de o furtună de zăpadă. Câinii domniţei îi salvează viaţa, însă la pragul dintre viaţă şi moarte eroul 

are un vis în care un tânăr are succes la vânătoare. În locul unei căprioare rămâne o nălucă: o fată 

zveltă, asemeni statuii din curtea palatului, învăluită într-un abur nelămurit. Ochii verzi, părul de 

                                                           
12 idem, op. cit., pag. 156 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:49 UTC)
BDD-A26525 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

677 
 

bronz aurit îi amintesc de chipul Irinei. Recuperat şi adus la castel, sculptorul are o convalescenţă 

lungă, află apoi ce se întâmplase. 

 În urma acestei experienţe, sculptorul află însemnătatea vorbelor Irinei, spuse înaintea vânătorii. 

Nefiind stăpână pe gândurile ei, s-a măritat cu cineva de seama ei. Domniţa dispare din sufletul 

sculptorului, însă rezultatul acestei iubiri oprite în stadiul virtual este un bust sculptat modelat în lut, 

,, Diana zămislită în lut, care închide în ea patimă şi frumuseţe’’. Iubirea care îi robise inima în acea 

perioadă va înfrunta timpul şi nimeni nu avea dreptul de a admira frumuseţea ce a luat chipul Irinei.   

Privirea calificată a specialistului, creator de frumos, are o pondere însemnată în apariţia acestor 

frumuseţi, unele născute în imaginaţie, după modelul unor zeiţe din arte plastice sau al eroinelor 

literare, altele doar frumuseţi izvorâte din simplitatea ţărănească sau sălbăticia naturii. ,, 

Îndrăgostirea’’ se confundă cu procesul inspiraţiei artistice sau starea de beatitudine produsă de magie 

sau de  energii devastatoare şi obscure, care răscolesc deopotrivă om, animal şi natură, prinşi în 

vârtejul unei adevărate beţii a fecundităţii. 

În povestirile lui Voiculescu iubirea este aceeaşi floare abstractă crescută în imaginaţie, hrănită 

din frumuseţea plăsmuirilor artistice, până la desprinderea de rădăcinile reale, care rămân undeva, în 

urmă, înfipte într-un pământ de instincte. Voiculescu transferă atâtea semnificaţii asupra personajelor  

feminine –şi a elementelor feminine- deoarece povestirile lui sunt copleşite de personaje masculine, 

astfel el încercând să realizeze echilibrul între masculin şi feminin. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imaginarului, Bucureşti, Editura Univers  

                           Enciclopedic, 1998 

 

Marino, Adrian, Dicţionar de idei literare. Fantasticul, Bucureşti, Editura Minerva, 1973 

 

Ocinic, Mirela, Un vis iluminat de-un fulger, Sibiu, Editura Imago, 2002 

                          Structuri ale imaginarului în proza scurtă din sec.XX, Sibiu, Editura Imago,                  

                          2002  

 

Rotaru Ion, Vasile Voiculescu comentat, Bucureşti, Editura Recif, 1993 

Zaharia- Filipaş, Elena, Introducere în opera lui Vasile Voiculescu, Bucureşti, Editura  Minerva,  

                                1980 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:49 UTC)
BDD-A26525 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

