
 

607 
 

AN IDENTITARY DISCOURSE OF PERIPHERY: “ISTANBUL. MEMORIES AND 
THE CITY” BY ORHAN PAMUK 

 

Cristina Stan 

PhD. Student, „Dunărea de Jos” University of Galați 

 

 
Abstract:Reconfiguration of the self through memory, an autobiographical narrative brings forth the 

numerous windings of a life, as the author, who is in this particular case the same instance as the narrator 

and the main character of the narative, chooses to recount. The autobiography and the memoir, literary genres 

that depict personal, subjective life stories, have similar characteristics and cannot always be distinguished 

using a strict delimitation. The aim of this paper is to take a close look at the configuration of a picturesque 

autobiographical discourse oscillating between the two genres and belonging to a minor literature, the Turkish 

one.“Istanbul. Memories and the city” by Orhan Pamuk not only evokes a certain period in the writerʼs life, 

but looks upon the history of a strange city, managing to recollect its “memories” as well. The singularity of 

this discourse is that the history of the city cannot possibly be separated from the authorʼs self-perception and 

life experiences: the destinies of the two coincide. 

 

Keywords: autobiography, memoirs, Periphery, Turkish literature 

 

 

O voce din „periferia Periferiei” 
 

Situată la Periferia culturii europene, literatura turcă a devenit mai vizibilă în spațiul european 

cultural, și nu numai, odată cu decernarea premiului Nobel pentru Literatură în 2006 lui Orhan Pamuk 

și cu traducerea în peste 40 de țări a romanelor lui Elif Shafak. Lucrul pe care îl au cei doi scriitori în 

comun este că au fost acuzați de către oficialitățile turce, pe baza articolului 301 din Codul Penal 

Turc, de a fi insultat „identitatea turcă”. Cei doi romancieri au readus în conștiința publică a societății 

turce problema sensibilă a genocidului armean neasumat oficial de către turci: Pamuk, printr-o 

declarație într-un interviu acordat unui ziar elvețian, iar Sfahak, prin vocea unui personaj dintr-un 

roman de-al său, „Bastarda Istanbulului”. Din acel moment, Periferia Europei a atras atenția asupra 

problemelor sale ideologice latente, asupra conflictelor ei de natură identitară și a rolului esențial pe 

care îl dețin memoria culturală și creația literară.  

Marginalitatea literaturii turce capătă un statut și mai aparte printr-o încadrare a operelor literare 

turcești în trei canoane. Analizând relația strânsă dintre literatură și memorie culturală în Turcia, Börte 

Sagaster distinge între canon, extra-canon și anti-canon. Primul, cel oficial, a fost impus de o circulară 

dată de Ministerul Educației în 2004 și cuprinde opere literare care sunt în acord cu ideologia 

națională,  susțin discursul kemalist monocultural și monolingvistic orientat spre Vest și realismul cu 

tentă socială [Sagaster, 2009: 64]. Criteriul de la baza selecției celor 100 de opere literare (73 de 

autori turci și 27 de autori străini) este strict al ideologiei politice, nu cel estetic: rolul literaturii este 

considerat de către putere a fi cel de educare civică a populației. Întrebați într-un chestionar în legătură 

cu lista acestui canon, treisprezece specialiști turci din domeniu (scriitori, critici literari, persoane din 

instituții educaționale și de la Ministerul Educației) împărtășesc aceeași părere: că a fost compus la 

repezeală și că persoanele de la Minister responsabile de alcătuirea listei nu sunt cu adevărat experte 

în domeniul filologiei. În plus, s-au comis și erori grave precum atribuirea greșită de titluri (de pildă, 

Socrate e considerat autorul Apologiei de Platon sau ortografierea greșită a unor nume). Un alt aspect 

foarte criticat este acela că acest canon nu include absolut nicio operă a unui autor contemporan turc 

[Sagaster, 2009: 65]. 

Faptul că Turcia a părut să treacă ușor cu vederea (cu excepția unor publicații de dreapta) premiul 

Nobel acordat lui Pamuk în 2006 explică parțial plasarea autorului în afara canonului literar oficial, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:53 UTC)
BDD-A26516 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

608 
 

așadar la „periferia unei Periferii”. Fidel unei modalități experimentale de a scrie, de factură 

postmodernistă, Pamuk nu urmează realismul tributar ideologiei naționaliste, ci descrie amestecul 

cultural de vechi și de nou, interferența culturii occidentale cu cea orientală. În viziunea sa, 

semnificativă este nu atât turnura pe care a luat-o istoria într-un anumit punct (1923, constituirea 

Republicii Turcia), ci mai ales permanența tradiției în contextul contemporan și memoria vie a 

trecutului otoman [Sagaster, 2009: 67]. Literatura extra-canonică din Turcia, care cultivă forme 

textuale postmoderniste, a reușit să popularizeze genuri literare precum „noul roman istoric”, 

realismul magic, romanele polițiste și SF-ul, neagreate înainte de 1980. Specificitatea acestei literaturi 

constă în faptul că formele de expresie sunt hibridizate: de pildă, noul roman istoric poate să abunde 

în elemente fantastice [Sagaster, 2009: 69]. Literatura anti-canonică se caracterizează printr-o 

combatere evidentă a discursului kemalist: aceasta pune în lumină principalele valori ale societății 

islamice, într-o atitudine de protejare față de stilul de viață intruziv de tip occidental. Tot aici intră și 

unele tendințe ultranaționaliste (în romane thriller), în care ideologia ajunge la extreme în genul unui 

imperialism fascist (de exemplu, un război utopic câștigat de Turcia în fața Statelor Unite...) 

[Sagaster, 2009: 70]. Toate cele trei tipuri de canon întruchipează memoria conflictuală și 

controversată a Turciei. Dintre acestea, doar versiunea extra-canonică redă însă o viziune 

multiculturală asupra istoriei și culturii turce, lipsită de capcanele ideologice naționaliste și religioase 

[Sagaster, 2009: 71]. Pamuk și Shafak pot fi considerați figurile cele mai importante ale acestui canon, 

datorită cosmopolitismului indirect [Millas, 2009: 93] din operele lor, evident prin „vocea” dată 

Celuilalt și identităților diferite și prin evocarea multiculturalismului.  

Discursul autobiografic al lui Pamuk, remarcabil prin constituirea progresivă din amintiri a 

identității unui oraș, la care se raportează percepția de sine a autorului, arată că extra-canonul unei 

literaturi de la Periferie poate cuprinde forme de expresie și genuri inovatoare, precum cele reperabile 

în volumul ales pentru analiză, construit prin îmbinarea a două genuri biografice, autobiografie și 

memorii.  
 

2. „Materialul intim” versus „materialul istoric” 

 

După cincizeci de ani petrecuți în orașul unde s-a născut, Orhan Pamuk mărturisește în deschiderea 

volumului „Istanbul” că destinul acestuia se confundă cu propriul său destin. Ambiția de a afla 

sensurile definitorii pentru traseul său existențial se împlinește la autorul turc prin descoperirea 

semnificațiilor locului și ale timpului în care s-a născut: „Când m-am născut eu, Istanbulul cunoștea, 

în raporturile cu lumea, cele mai firave, mai mizere, mai mărginașe și mai stinghere zile ale istoriei 

sale bimilenare.”1 Atunci când aducea în discuție accentul pus pe semnificația spațiului în discursurile 

intelectuale din a doua jumătate a secolului XX, Monica Spiridon remarca faptul că „l’espace et son 

système de repères seraient érigés en dimensions essentielles de l’existence moderne.” 2 În cazul lui 

Pamuk, demersul de autodescoperire își ia ca reper principal spațiul de proveniență și reprezentările 

sale și se concretizează într-un discurs autobiografic inedit: „atunci când vorbesc despre mine vorbesc 

despre Istanbul, iar atunci când vorbesc despre Istanbul încerc să vorbesc despre mine.”3 

Cercetători ai operei lui Pamuk folosesc denumiri diferite  atunci când se referă la volumul său 

autobiografic: Catharina Dufft vorbește despre „memorii” [Dufft, 2009: 194], Dilek Altınkaya Nergis 

îl comentează ca autobiografie (depistând „o biografie” și „un portret” al Istanbulului realizate prin 

amintirile autorului) [Nergis, 2009: 245], iar Hande Gurses preferă formularea „narațiune 

autobiografică” [Gurses: 41]. Scopul pe care îl avem în vedere nu este simpla clarificare a tipului de 

discurs autobiografic, ci sondarea posibilităților de expresie și reprezentare a sinelui pe care le oferă 

alegerea respectivului gen. 

Făcând o analiză amănunțită a genurilor biografice, Eugen Simion observa că, în ciuda anumitor 

diferențe sesizabile, delimitarea autobiografiei de memorii nu poate fi una strictă. „Istanbul” de Orhan 

                                                           
1 Orhan Pamuk, Istanbul, Iași, Polirom, 2011, p.11 
2 Monica Spiridon, ‹‹Topographies imaginaires et identités culturelles: “La Ville-Texte”›› în Caietele Echinox, vol. 3, Editura Dacia, 

Cluj-Napoca, 2002 
3 Orhan Pamuk, op.cit., p.364 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:53 UTC)
BDD-A26516 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

609 
 

Pamuk profită de funcțiile ambelor genuri: cea de reprezentare a sinelui în autobiografie și cea de 

acțiune din memorii, unde invidul oferă mai degrabă o imagine a epocii în care a trăit [Simion, 2008: 

18]. Trebuie să avem în vedere atât pactul cu sine dominant în autobiografie, cât și pactul cu istoria 

prevalent în memorii pentru a analiza ulterior reprezentarea de sine pe care o regăsim în literatura 

subiectivă a lui Orhan Pamuk.  

Autorul turc povestește primii 20 de ani petrecuți în Istanbul, dar construiește totodată o imagine 

a orașului din secolul al XIX-lea reamintind relatările unor intelectuali occidentali ca Nerval, Flaubert 

și Gautier. Așadar, dincolo de istoria traversată de individ pe care o înfățișează de regulă un autor de 

memorii, Pamuk realizează o reprezentare complexă a orașului de pe două continente, sporită de 

perspectiva Celuilalt, a călătorului străin, care o completează pe cea proprie și pe cea dată de 

hoinărelile unor scriitori („foiletoniști”) turci prin oraș. Timpul netrăit de individul care narează 

devine la fel de important ca timpul căruia îi aparține efectiv, în sensul explorării istoriei spațiului și 

a înrâuririi pe care o are acesta asupra individului. Importanța acordată istoriei este destul de mare 

(procesul de occidentalizare, urgiile abătute asupra orașului și degradarea sa), însă aceasta este mereu 

pusă în relație cu istoria personală; mai exact, în ce fel s-a instalat în acest oraș cândva efervescent 

melancolia care i-a marcat anii copilăriei (descriși de altfel pe larg). Pamuk privește astfel 

„consecințele prăbușirii statului otoman, (...) modul în care se reflectă această istorie în „frumoasele” 

peisaje ale orașului și în psihologia locuitorilor săi”4 și descifrează sentimentul de hüzün, specific 

Istanbulului. Evenimentele care au marcat soarta orașului vor avea mai târziu ecou într-un plan al 

interiorității, cel al autorului. 

„Citim, în fond, o carte de memorii ca să descoperim o istorie văzută de un individ și o viață 

reprezentată (închipuită) de cel care o trăiește și o scrie. (...) O carte de memorii cuprinde, în fond, 

povestea unei vieți și, direct sau indirect, povestea unei istorii. Ele tind să se suprapună și să se 

condiționeze în așa măsură, încât individul (naratorul, personajul acțiunii) pare centrul istoriei.”5 În 

volumul lui Pamuk, istoria relatată din perspectiva unui individ e înlocuită însă de descrierea unui 

spațiu asupra căruia au reflectat înaintea autorului mai mulți indivizi (de exemplu, Reșat Ekrem Koçu, 

unul din cei patru autori turci admirați de Pamuk, prin a sa Enciclopedie a Istanbului, Gérard de 

Nerval în fragmentele dedicate Istanbulului în Călătorie în Orient), reprezentări care influențează atât    

modul de percepție al orașului, cât și a propriului sine. Istoria mare care se povestește este cea a 

decăderii Imperiului Otoman, responsabilă de sărăcia și ruinele ce împânzesc Istanbulul, iar 

suprapunerea dintre istoria personală și cea mare, pomenită de criticul român, reușește la Pamuk să 

așeze în centrul narațiunii nu doar individul, ci și spațiul de la confluența a două culturi, transformat 

de asemenea într-un personaj. 

Concluzionând asupra particularităților memoriilor, Simion le descrie drept un gen în care o viață 

devine destin și în care personajele reale ale unei epoci devin, prin expresivitatea discursului, 

personaje memorabile, specifice literaturii. „Istanbul” surprinde drumul artistic al unui tânăr dintr-o 

familie înstărită, de la pasiunea pentru pictură la literatură, dar și portretele a „patru autori turci 

melancolici și singuratici”, spirite înrudite cu cel al orașului. Pariul cu literatura pe care îl presupune 

narațiunea memorialistică, în viziunea criticului român [Simion, 2008: 20], este câștigat de Pamuk 

tocmai prin ilustrarea unor personaje capabile de a judeca pertinent  în operele lor istoria orașului. 

Totodată, „memoriile nu sunt niciodată modeste. Ele propun implicit sau explicit o morală de viață și 

un model de viață.” 6 Din acest punct de vedere, „Istanbul” înfățișează felul în care își asumă un 

scriitor al Periferiei, prin raportarea la orașul în care s-a născut, destinul artistic și sentimentul 

pregnant de melancolie. 

Raportul dintre individ și istorie este relativ în cazul autobiografiei și al memoriilor [Simion, 2008: 

23]: amintind remarca lui George Gusdorf că istoria generală cuprinde de regulă istoria personală, 

Simion subliniază faptul că delimitarea istoriei epocii individului de istoria sa personală în memorii 

este foarte „flexibilă”, situație pe care o regăsim și în opera de față. Istoria mare este povestită până 

la urmă dintr-un punct de vedere personal; în acest sens, Elif Shafak a făcut o comparație între 

                                                           
4 Orhan Pamuk, op.cit, p. 115 
5 Eugen Simion, Genurile biograficului vol.1, București, Fundația Națională pentru Știință și Artă, 2008, p.20 
6 E.Simion, op.cit, p.22 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:53 UTC)
BDD-A26516 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

610 
 

viziunea proprie asupra orașului impregnat de memoria trecutului și  viziunea lui Pamuk: “In Istanbul, 

where he sees melancholy and underlying sorrow for times lost, I see volatility – an erratic urban 

energy that could go in any direction, dizzying, stimulating and exhausting all at once. But we start 

with common ground: how the past, far from being a bygone era, is still alive in Turkey.”7 Simion 

subliniază relativitatea istoriei din memorii, descriind-o drept „imperfectă, fragmentară, subiectivă”, 

cu precizarea că „autobiografia din narațiunea memorialistică tinde să acapareze istoria din afară.”8 

În ceea ce privește posibila miză psihologică a scriiturii autobiografice, Simion susține că 

povestirea pe care o realizează un individ despre viața sa și despre epoca în care a trăit poate fi 

determinată de crezul orgolios că el a fost un „martor indispensabil și credibil al istoriei”9.  Autorul  

ilustrează rămășițele unei glorioase epoci apuse marcate de dispariția multiculturalismului (susținut 

altădată de prezența numeroaselor minorități etnice și religioase ca grecii, armenii, evreii etc.): 

 
„Când s-a prăbușit și a dispărut Imperiul Otoman iar Republica Turcia s-a rupt de lume, nemaiavând ochi 

decât pentru propria «turcitate», pe care nu izbutea s-o definească, Istanbulul și-a pierdut multilingvismul, 

vremurile biruitoare și magnifice de altădată și a devenit orașul unei singure voci, al unei singure limbi, un loc 

în care totul se eroda de la sine, puțin câte puțin, care devenea din ce în ce mai pustiu, mai depopulat, un spațiu 

în alb-negru.”10  

 

Sentimentul de importanță de sine la Pamuk se leagă de credința fermă în faptul că soarta sa e în 

fond aceeași cu cea a orașului copleșit de hüzün. Discursul despre oraș va fi un discurs indirect despre 

sine și invers: „intuiam că duplicitatea și imperfecțiunea nu sălășluiau doar în mine, ci și în spiritul 

comunitar care domina relațiile umane, în formula «noi», în «ideologia orașului», pe care n-ai fi putut-

o vedea din afară decât dacă o luai razna.”11  

De aceeași părere cu Simion, Sébastien Hubier afirmă că în timp ce autobiografiile se focalizează 

asupra existenței celui care narează, memoriile sunt dedicate ori tulburărilor istorice la care a fost 

martor autorul, ori relațiilor privilegiate pe care le-a avut cu personalități mari ce pot reprezenta 

adesea cauza respectivelor evenimente istorice [Hubier, 2005: 53]. Jean-Philippe Miraux observă și 

el această diferență, a funcției testimoniale pe care o deține narațiunea memorialistică, unde miza nu 

este individul în sine, ci perspectiva lui asupra unor anumite momente din istorie (sau maniera în care 

istoria personală s-a intersectat cu istoria mare) [Miraux, 2009: 15]. 

O altă distincție între cele două genuri o poate reprezenta modul în care se percepe autorul, e de 

părere Hubier: ca o ființă de excepție într-o autobiografie, respectiv ca o ființă exemplară în 

amalgamul de conflicte din cadrul memoriilor, dar Hubier consideră că, în fond, autorul se poate 

percepe cu ușurință în ambele feluri, de unde rezultă interferențele dintre cele două genuri [Hubier, 

2005: 54].  În plus, „lʼautobiographie, au sens strict que P.Lejeune donne à ce terme, emprunte un 

certain nombre de traits aux memoirs. Comme eux, elle puet par exemple prétendre avoir valeur 

dʼexemplarité.”12 Din acest punct de vedere, reamintirea unor episoade semnificative de viață se 

transformă pe parcurs într-un model de interpretare a lumii [Hubier, 2005: 55]. 

Modurile de expresie dețin, în opinia lui Thomas Clerc, un rol important în configurarea distinctă 

a celor două genuri autobiografice. Relativizând noțiunea de persoană în favoarea istoriei, memoriile 

au la bază narațiunea [Clerc, 2001: 60]. Resorturile interioare ale ființei vor fi înlocuite cu redarea 

unui tablou istoric: „En se dérobant aux ressorts profonds de la conscience pour mettre en scène les 

événements et les personnages tiers, le mémorialiste se protège de lʼintrospection pour privilégier la 

narration.”13 Privit în ansamblu, volumul autorului turc nu poate fi considerat o narațiune 

                                                           
7 Elif Shafak, Orhan Pamuk and Elif Shafak: Istanbul, city of dreams and nightmares în The Guardian, 27 ian.2016, URL: 

https://www.theguardian.com/artanddesign/2016/jan/27/orhan-pamuk-museum-of-innocence-istanbul-turkey-somerset-house-

london-elif-safak-interview 
8 E.Simion, op.cit, p.25 
9  Ibidem. 
10  O.Pamuk, op.cit, p.299 
11  O.Pamuk, op.cit, p 399 
12  Sébastien Hubier, Littératures intimes. Les expressions du moi, de lʼautobiographie, à lʼautofiction, Paris, Armand Collin, 2005, 

p.54 
13  Thomas Clerc, Les écrits personnels, Hachette Supérieur, Paris, ”Ancrages”, 2001, p.61 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:53 UTC)
BDD-A26516 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

611 
 

memorialistică: atenția sporită pe care o acordă naratorul conștiinței sale frământate, de exemplu, de 

existența unui geamăn, a unui alt Orhan undeva în oraș, nu demonstrează în acest caz ideea lui Clerc. 

Sondarea propriului sine și integrarea sa într-un tablou istoric mai larg merg mână în mână.  

„Les mémoires doublent en effet le moi psychologique de lʼauteur dʼun moi social ou, plus 

exactement, ils le ‹‹sectorisent››” 14 În viziunea lui Laurène Gervasi și a lui Franz Johansson, dacă 

autobiografia pune în lumină profunzimile psihologice ale unui personaj până la repercursiunile sale 

sociale, memoriile se vor axa pe un personaj definit mai degrabă prin identitatea sa socială [Gervasi, 

Johansson, 2003:17]. Cei doi îl parafrazează pe Lejeune, care afirma în Lʼautobiographie en France 

că pentru a demarca generic cele două tipuri de discurs autobiografic, se ia în considerare raportul de 

subordonare dintre materialul intim și cel istoric, menționat și de Simion: a vrut autorul să realizeze 

o istorie a sinelui săi sau una a epocii în care a trăit? Tentativa de demarcare a celor două genuri își 

atinge în acest punct limitele, căci imposibilitatea de a distinge filonul autobiografic de cel istoric este 

cea care transformă de fapt o operă autobiografică într-una demnă de interes. [Gervasi, Johansson, 

2003:18] 

Eugen Simion semnala apariția unei noi proze autobiografice, o suprapunere între autobiografia 

tradițională și narațiunea memorialistică. Criticul identifică drept particularitate a acestui gen 

revizuirea existenței mărunte a eului care relatează și nu redarea unui personaj exemplar ca în 

memorii. În plus, narațiunea nu vizează doar viața autorului, ci curprinde și biografia altor persoane 

care sunt de regulă transformate în personaje memorabile, discursul alternând între biografia autorului 

și viața respectivilor invidizi. [Simion, 2001: 48] Pamuk a revizitat fragmente din biografia atât a 

unor mari scriitori și intelectuali turci (poetul Yahya Kemal, memorialistul Abdülhak Șinasi Hisar, 

romancierul Ahmed Hamdi Tanpınar, foiletonistul Reșat Ekrem Koçu), cât și din a unor scriitori 

francezi (Nerval, Flaubert) ce i-au modelat percepția asupra Istanbulului prin sporirea reprezentărilor 

peisajului urban. Sensul tuturor faptelor trăite de către naratorul-personaj este de asemenea deslușit 

prin raportare la Celălalt. Textele occidentalilor constituie pentru Pamuk un imperativ în demersul de 

interpretare a traseului existențial: „pentru că mintea mea nu poate să accepte, ca unic text, vechile 

texte ale vieții tradiționale, simt nevoia acestui străin care să-mi deslușească sensul vieții pe care o 

duc printr-un text nou, printr-o scriere nouă (...). Atunci când simt că-mi lipsește ochiul acela de 

occidental ațintit asupra mea, devin propriul meu occidental.”15 

Eugen Simion conchidea că noua epică autobiografică „are câteva efecte vizibile: 

a)desolemnizează, dezeroizează personajul autobiografiei (el apare aici ca un individ din mulțimea 

ce-l înconjoară, ca un detaliu dintr-un tablou vast, b) reabilitează contextul socio-moral în care se 

formează un scriitor (...) și c) literatura revine la putere în narațiunea subiecctivă; stilul direct, sincer, 

neglijent (neglijența traducând autenticitatea confesiunii) este înlocuit în chip deliberat cu stilul 

literaturii de evocare sau al literaturii de atmosferă.”16 

Relația strânsă a lui Pamuk cu orașul care i-a influențat personalitatea este plasată într-un asemenea 

discurs autobiografic. În primul rând, personajul principal Orhan din „Istanbul” nu este înfățișat ca 

un erou. Pătruns de rușine și tristețe în fața unui peisaj dezolant, naratorul încearcă să-și deslușească  

spiritul introvertit pe care îl reflectă chiar Istanbulul, prin rememorare și aplecare asupra descrierilor 

orașului din anumite texte literare și scrieri de călătorie, asupra unor picturi (de Melling) și ziare 

locale. Drumul său de formare e marcat de perceperea vizuală a străzilor, a cartierelor mărginașe și 

conacelor în paragină, pe care le evocă ori cu ochii orientalului, ori din perspectiva unui occidental 

care sesizează „exoticul”, construind gradual o atmosferă de resemnare provocată de imaginile 

definitorii ale orașului. Tonul autentic și expresivitatea descrierilor conferă textului o dimensiune 

epică și îl apropie de „ficțiunea nonficțiunii” (expresie aparținând lui Simion), căci, așa cum Pamuk 

însuși mărturisește, nevoit să-și înțeleagă orașul așa cum își iubește familia pentru că nu are încotro, 

„trebuie să născocim însă ce anume iubim în el și de ce.”17 

 

                                                           
14  Laurène Gervasi și Franz Johansson, Le biographique, Paris, Presses Universitaires de France, 2003, p.17 
15 O.Pamuk, op.cit, p.357-358 
16 E.Simion, op.cit, p.48-49 
17 O.Pamuk, op.cit, p.434 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:53 UTC)
BDD-A26516 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

612 
 

3. Concluzii  

 

Ca reprezentant de vârf al extra-canonului unei literaturi periferice, însă laureat, pe de altă parte, 

cu premiul Nobel, Orhan Pamuk se află într-o situație paradoxală: înscrie Turcia pe harta marii 

literaturi, dar rămâne un „exilat”, un izolat, un autor neagreat în propria țară. Acuzat adesea că fraza 

sa e prea încălcită, greșită gramatical, iar stilul, greoi, Pamuk nu se bucură în Turcia de o receptare la 

fel de entuziastă ca în străinătate din cauza ignorării cu bună știință a liniei ideologice ce 

caracterizează canonul oficial „O Națiune, O literatură”. Lectori comozi, obișnuiți să găsească în 

finalul unui text literar doar o soluție practică pentru problemele sociale ce frământă societatea turcă, 

majoritatea turcilor nu se împacă ușor nici cu pluralismul de viziuni, nici cu strategiile postmoderne 

din opera lui Pamuk, fiind reticenți în fața întrebărilor și dilemelor existențiale prezente în textele 

sale: cine sunt?, de ce sunt ceea ce sunt?, al cui oraș este Istanbulul?, de unde apare nevoia de a 

imita Occidentul? Jocurile textuale și provocările coerenței identitare tulbură experiența de lectură a 

turcului care crede în soluții unice, date o dată pentru totdeauna... Volumul său „Istanbul” se 

înfățișează ca o chintesență a acestor întrebări, conturând o „narațiune autobiografică” (expresie pe 

care preferăm să o adoptăm, ca și Hande Gurses) în care sunt reprezentați, în egală măsură, sinele 

profund și un spațiu încărcat de o istorie tulbure. Demersul de autointerogare și de reflecție asupra 

sinelui are drept miză principală realizarea unui  consimțământ al sinelui cu un anumit spațiu și 

trecutul său. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

• Clerc, Thomas, Les écrits personnels, Hachette Supérieur, ”Ancrages”, Paris, 2001 

• Dufft, Catharina, ‹‹Collecting “Multicultural Istanbul” in the Works of Orhan Pamuk››, in Catharina 

Dufft (éd.), Turkish literature and cultural memory. Multiculturalism as a literary theme after 1980,  

Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2009, p.193-202 

• Gervasi, Laurène, Johansson, Franz, Le biographique, Presses Universitaires de France, Paris, 2003 

• Gurses, Hande, Who is the Writer? An Analysis of the Representations of ‘Orhan’ in Orhan Pamuk’s 

Oeuvre in International Journal of the Humanities, Volume 9, Issue 9, pp.35-44. URL: 

http://ijh.cgpublisher.com/product/pub.26/prod.2210 

• Hubier, Sébastien, Littératures intimes. Les expressions du moi, de lʼautobiographie, à lʼautofiction, 

Armand Collin, Paris, 2005 

• Millas, Hercules, ‹‹Constructing Memories of “Multiculturalism” and Identities in Turkish Novels››, 

in Catharina Dufft (éd.), Turkish literature and cultural memory. Multiculturalism as a literary theme 

after 1980,  Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2009, p.92-93 

• Miraux, Jean-Philippe, Lʼautobiographie, Écriture de soi et sincérité, Armand Colin, Paris, 2009 

• Nergis, Dilek Altınkaya, ‹‹Culture of Remembrance in German/Turkish Literature››, in Catharina 

Dufft (éd.), Turkish literature and cultural memory. Multiculturalism as a literary theme after 1980,  

Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2009, p.243-250 

• Sagaster, Börte, ‹‹Canon, Extra-Canon, Anti-Canon: On literature as a Medium of Cultural Memory›› 

in Catharina Dufft (éd.), Turkish literature and cultural memory. Multiculturalism as a literary theme 

after 1980,  Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2009, p. 63-71 

• Shafak, Elif, Orhan Pamuk and Elif Shafak: Istanbul, city of dreams and nightmares în The Guardian, 

27 ian.2016, URL: https://www.theguardian.com/artanddesign/2016/jan/27/orhan-pamuk-museum-

of-innocence-istanbul-turkey-somerset-house-london-elif-safak-interview 

• Simion, Eugen, Genurile biograficului vol.1, Fundația Națională pentru Știință și Artă, București, 

2008 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:53 UTC)
BDD-A26516 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

