
 

584 
 

TUDOR ARGHEZI'S INFLUENCE IN EUGEN IONESCU'S WORK 
 

Iulia Luca 

Phd Student - „Petru Maior” University of Tg. Mureș 

 

 

Abstract: This article is focused on systemizing about Roumanian influences in Eugen Ionescu's work, 

especially about certain obvious common elements from Tudor Arghezi's work. Eugen Ionescu admitted his 

descent from Caragiale and Urmuz, but he also mentioned that he was influenced by the surrealist poets and 

especially by Tristan Tzara. We can also identify other important coordinates with the arghezian prose and 

playwriting, as the satire, the grotesque, the presence of autobiographical elements and the absurd that 

anticipates Eugen Ionescu’s conversational strategies.   

 

Keywords: Eugen Ionescu, Tudor Arghezi, paradox, absurd, autobiography, utopia. 

 

 

Considerăm că structurarea raporturilor de intertextualitate dintre proza lui Arghezi şi cea a 

lui Ionescu, plecând de la descoperirea acelor „înrudiri şi vecinătăţi”1 evidente poate constitui tema 

unui studiu foarte amplu. În paginile acestui articol ne vom referi pe scurt la câteva dintre acestea, în 

special la cele care constituie felul în care cei doi tratează grotescul, paradoxul, fragmentarismul, 

utopia și elementele autobiografice, transferându-le în roman. Tudor Arghezi nu a influențat numai 

poezia lui Ionescu, ci, așa cum vom vedea, proza și dramaturgia sa și-au pus într-un fel pecetea pe 

creația dramatică ionesciană. Satira, absurdul, grotescul, paradoxul, fragmentarismul, utopia, dar și 

autobiografia, prezente în romanele argheziene Cimitirul Buna-Vestire, Ochii Maicii Domnului, dar 

mai ales în Tabletele din țara de Kuty sunt teme recurente în romanul ionescian, dar mai ales în creația 

dramatică. Un loc important în filiația Arghezi-Ionescu, îl ocupă absurdul, absurdul arghezian putând 

fi considerat o punte de trecere între absurdul caragialian și cel ionescian, chiar o anticipare a acestuia. 

În acest volum suntem proiectati în fantastic. Extraordinarul transformă realul și senzația că 

întâmplarile sunt posibile, face narațiunea plauzibilă odata cu acceptarea ideii că suntem într-o 

parabolă. Kuty se înfățisează ca „ o țară neaflată pe hărțile noastre“2. Putem ușor să realizăm că 

Arghezi vorbește de o țară numită România (volumul este publicat în 1933) în care arbitrarul, chiar 

și grotescul, se stabiliseră în toate structurile, îi afectau toate nivelele, sociale, administrative si 

politice. Suprarealismul, cu tehnicile folosite putin mai târziu în teatrul absurdului este, estetic 

vorbind, preferința pentru dezvoltarea subiectului parabolei. Cei trei cărturari vor descoperi, pe insula 

pe care au aterizat, o altă ordine în care anormalul devine firesc și însemnat, obligați fiind să accepte 

„normalul“ acestei lumi ca nimic să nu-i tulbure. 

În volumul de proză satirică Tablete din Țara de Kuty, „adevărat florilegiu al prozei 

argheziene”3, absurdul este prezent tocmai în felul în care este construită acea lume imaginară din 

țara ficțională de Kuty, o lume răsturnată. Absurdul merge mână în mână cu comicul, rezultat din 

pretenția de logică a personajelor care prezintă diverse situații. Așa, bunăoară, medicul enunță un 

silogism care stârnește tot hazul: „dacă nu murea, primul medic chemat punea diagnosticul precis; 

                                                           
1 A.E. Baconski, Caragiale şi Arghezi,Caragialeana, în  „Viaţa românească”, XV, 1962, nr.6 (iunie),1962,  p. 221. 
2 Tudor Arghezi, Scrieri-Proze, vol. 14,  Editura pentru literatură, București, 1967, p.15. 
3 Dorina Grăsoiu, Bătălia Arghezi. Procesul istoric al receptării operei lui Tudor Arghezi, Editura Dacia, Cluj Napoca, 1984, p. 106.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

585 
 

dar dacă bolnavul a murit, pentru ce să mai insistăm”4. Trebuie să menționăm că ironia, la fel ca și 

grotescul, având un loc de seamă în proza argheziană, în artă se aseamănă cu paradoxul din logică 

pentru că, ambele spun adevărul dar printr-o exagerare. Autorul ironic este, în fond, un lucid care nu 

pierde contactul cu realitatea și ironia sancționează cu o vervă spumoasă situații, stări sau personaje: 

„Boala nu se ia de la unul la altul, ci numai de către unul singur de la nimeni”5, sau „virusul merge 

pe sus, la un nivel fix de 60-85 de centimetri, ceea ce explică de ce atinge copiii”6, sau „noii născuți, 

să fie obligatoriu cusuți. Nu uitați că marea terapie constă în astuparea radicală [...] gura este suficient 

să fie însăilată într-un singur punct [...],urechile pot rămâne libere, întrucât ele nu comunică direct 

nici cu intestinul, nici cu stomacul”7.  

Într-una din Tablete, cea intitulată Mya Lak, autorul realizează un adevărat tur de forță din 

folosirea grotescului și ironiei, al căror obiect este personajul cu numele de mai sus, „ultimul fiu al 

soarelui din partea locului”8 care, după ce se întoarce de la Paris, încearcă să impresioneze clienții 

din partea locului în, prăvălia bărbierului, adevărată agora, prin erudiția sa, emițând concluzii 

tranșante în legătură cu filiția dintre franceză și română. El face aprecieri de ordin fonetic în ce 

privește cele două limbi, ca mai apoi să atace problema lexicului și a împrumutirlor care, după el, 

sunt în favoarea limbii române care este copiată și schimonosită de limba franceză: „ca să nu se 

cunoască”9. Perorația lui Mya Lak amintește de logorea și lipsa de logică a profesorului din piesa lui 

Ionescu Lecția, în care acesta se avântă în explicații din ce în ce mai absurde asupra posibilelor 

echivalențe în diverse limbi a unor concepte din franceză: „Ceea ce distinge limbile neospaniole între 

ele, ca și idiomurile lor față de alte grupe lingvistice, precum limbile austriece și neo-austriece sau 

hasburgice, ca și de grupele esperantiste, helvetica, monegasca, elvețiana, andorriana, basca, pelota, 

ca și de limbile diplomatice și tehnice – ceea ce le distinge, zic, este marea și frapanta lor asemănare, 

ceea ce le și face foarte greu de deosebit: vorbesc despre limbile neospaniole între ele, pe care le 

putem distinge totuși grație caracterelor lor distinctive, probe absolult indiscutabile ale acestei 

asemănări extraordinare care face indiscutabilă și originea lor comună și care, în același timp le și 

diferențiază profund”10. 

Atât la Arghezi, cât și la Ionescu, grotescul este realizat prin exploatarea unei inventivități 

verbale aproape fără limite. Așa cum se știe, grotescul ca și concept negativ al esteticii, este o 

constantă a artei și are rolul de a surprinde obiectiv realul, făcând apel la o seamă de nuanțe semantice, 

precum: satira, ironia, parodicul, caricaturalul, absurdul și chiar și macabrul. Grotescul acoperă 

întotdeauna o semnificație și se bazează, în general, pe substituiri metaforice, ceea ce implică o 

adevărată retorică a receptării. La Arghezi grotescul se manifestă în modul de realizare a portretelor. 

Grotescul este subordonat satirei bazată pe formula absurdului și care predomină portretele-caricatură 

din proza argheziană. Cel al Prezindentei este unul dintre cele mai vehemente pentru felul în care 

Arghezi uzează de toate nuanțele din sfera grotescului cu tente de trivial și char de obscen: 

„Moliciunile doamnei Prezindente, revărsate ca niște sâni ai spinării, ajungeau pe dindărăt la genunchi 

și dădeau mersului o expresie absurdă de maternitate dorsală”11. Urâțenia fizică este redată printr-o 

suită de comparații insolite care conturează ridicolul diformului. Astfel buzele îi erau „zâmbitoare ca 

un lupus cu înmuguriri de conopidă”, corpul „umflat de la genunchi în sus ca un cactus diform”, iar 

nasul „vocal, ca un prestidigitator care pregătește o farsă”12. Oriunde am deschide, de fapt, paginile 

scrierilor în românește ale lui Eugen dar mai ales în dramatugia sa, găsim interesul tânărului 

nonconformist pentru conceptul de grotesc. Încă din primele sale piese dramaturgul apare ca un 

moștenitor al suprarealismului prin fantezia sa verbală, prin gustul pe care îl manifestă pentru formele 

corporale ciudate, femeie cu trei fețe, bărbat fără cap, etc, așa cum este apare personajul Roberta I și 

                                                           
4 Tudor Arghezi, op.cit., p. 160. 
5 Idem, op.cit., p.162. 
6 Ibidem. 
7 Ibidem, p. 161. 
8 Ibidem, p. 68. 
9 Ibidem, p. 69. 
10 Eugen Ionescu, Teatru, vol.I, Lecția, Editura Univers,  București, 1994, p.41. 
11 Tudor Arghezi, Scrieri- Proze, p.38. 
12 Tudor Arghezi, op. cit., p. 37. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

586 
 

Roberta II din piesa Jacques sau Supunerea: „Jacques: nu și nu. Nu are de ajuns! Mi-aș fi dorit una 

cu trei nasuri! Încă o dată: cu cel puțin trei nasuri!”13. Grotescul situației continuă prin replicile 

următoare:  

„JACQUELINE: (Ca s-o consoleze pe Roberta, îi spune lui Jacques): Dar nu te gândești la 

câte batiste i-ar trebui iarna? 

JACQUES: E ultimul lucru de care îmi pasă. De altfel, batistele trebuie să facă parte din 

zestre”14. 

De altfel, în sketch-ul ionescian Salonul auto asistăm la o adevărată descompunere a logicii 

și la amalgamul dintre uman și material care amintește și de Urmuz: „Ați venit la salonul auto ca să 

luați lecții de franceză? E șase franci bucata și o juma', de rație de balegă! Pe de altă parte, vă putem 

furniza un sfat administrativ compus din 9 membri, reeligibil și un ou”15 sau, la cererea 

cumpărătorului de a obține și o a doua mașină, vânzătorul i-o prezintă pe domnișoara, vânzătoare și 

ea, drept o mașină: „Observați ce pneuri drăguțe are ( se aud note de jazz), ce pernuțe, ce glezne fine 

( zgomot de marș militar), ce talie fină, ce motor excelent (zgomot de motor hârbuit), ce volan 

agreabil. Caroseria este cu totul nouă, are un surâs adorabil și iradiație personală”16. Astfel de repere 

intertextuale privind umorul absurd al dialogului apar atât în scketch-ul amintit mai sus, cât și în farsa 

tragică Scaunele și în piesa argheziană Neguțătorul de ochelari. În aceasta din urmă, „impresia de 

absurdul este dată [...] de neîndeplinirea condițiilor care ar asigura succesul și al demersului practic 

al celor implicați”17, iar prelungirea dialogului anticipează absurdul comic ionescian, amintind de 

flecăreala din schița lui Caragiale Petițiune: 

 „CLIENTUL: -când ți-am spus adineaori că port numărul treizeci și opt, mă gândeam la 

galoși. ( Scoate galoșul și-l pune pe tejghea.) Vezi dumneata, nu e treizeci și opt? 

OPTICIANUL (iritat): Când v-am întrebat ce număr purtați, ca optician nu mă puteam gândi 

la încălțăminte. 

CLIENTUL: Și trebuie să te superi? La urma urmei și ochelarii și galoșii nu sunt tot ai mei? 

Și crezi dumneata, domnule optician, că natura nu a prevăzut nici o legătură între numere? Crezi că 

numărul ochiului nu corespunde deloc cu numărul piciorului? Am spus că numărul meu de acasă este 

una sută șaptezeci și doi. Ei bine, știi ce număr am la brișcă? Două sute șaptezeci și unu. Nu vezi că 

în fond e tot aia? Am uitat numărul de la pălărie: trebuie să fie și acolo vre un șapte, vre un doi...Să 

nu te crezi dumnata mai deștept decât natura”18. Aceleași confluențe literare apar și la finalul scenetei 

argheziene, când este pe deplin relevat absurdul discuției dintre client (care este orb) și optician și 

conduc la perplexitatea oratorului mut din piesa Scaunele a lui Ionescu. Putem spune, așadar, că piesa 

Neguțătorul de ochelari se situează între Caragiale și autorul Scaunelor. Și iată cum, de la Urmuz la 

Arghezi și Ionescu nu e decât un pas în ceea ce privește folosirea ca metodă și procedeu a absurdului 

comic, a grotescului, a satirei și a ironiei. Personajele grotești subliniază gravitatea fenomenului 

existențial prin exacerbarea comicului și exploatarea ambiguității. La citirea multora dintre piesele 

lui Ionescu, așa cum vom vedea, asistăm la instalarea treptată a absurdului în realizarea personajelor 

și a relațiilor dintre acestea.  

Paleta influențelor și a înrudirilor dintre cei doi autori poate fi extinsă și prin identificarea 

altor teme care facilitează apropierile, precum tema călătoriei și a utopiei sau a antiutopiei. Motivul 

călătoriei este unul dintre cele mai frecvente în literatura popoarelor dintotdeauna, dacă ne gândim la 

Odiseea lui Homer, Eneida lui Virgiliu, Călătoriile lui Gulliver a lui Swift, Don Quichotte a lui 

Cervantes, Alice în țara minunilor a lui Lewis Carroll și, bineînțeles, în teatrul ionescian. Volumul 

Tablete din Țara de Kuty „prezintă un aspect de mozaic, cu tonuri multiple și diverse, un fel de 

antologie personal alcătuită, din bucăți aparținând tuturor nuanțelor de proză argheziană”19, spune 

                                                           
13 Eugen Ionescu, Teatru, Vol. II, Jacques sau Supunerea, p. 76. 
14 Eugen Ionescu, op. cit. p. 76. 
15 Eugen Ionescu, Teatru, Vol. I, Salonul auto, p. 161. 
16  Eugen Ionescu, op. cit., p.163 
17 Loredana  Ilie, Hipotextul caragialian în opera lui Tudor Arghezi, în „Philologica Jassyensia”, an IV, nr. 2, (12), 2010, p. 89. 
18 Tudor Arghezi, Teatru, Editura pentru Literatură, București, 1968, p. 95. 
19 Pompiliu Constantinescu, Tudor Arghezi: Tablete din Țara de Kuty, în vol. Tudor Arghezi,  Editura Fundația pentru literatură și artă 

Regele Carol II, Ediție Princeps, Colectia Scriitori romani contemporani, București, 1940, p. 263. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

587 
 

Pompiliu Constantinescu. De altfel, chiar titlul volumului ne previne asupra structurii cărții şi anume 

exprimarea fragmentată, indeterminată. Geoge Călinescu observă că titlul volumului sugerează o țară 

de Utopie, un Paese din Cuccagna, o republică a lui Swift”20. Una din trăsăturile utopiei este aceea 

de a defini un loc imaginar, mitic, presupunem a fi real, dar care, punct de vedere geografic, se află 

la distanță și este necunoscut, care este un loc binecuvantat, plin de semnificații, armonioase. Din 

contră, termenul anti-utopie denunță o stare deloc armonică a lucrurilor, un dezacord cu rațiunea și 

decența, o lume fără explicații capitale și fără certitudini fundamentale. Supunându-se unor principii 

ale unei societăți perfecte, spațiul utopic este marcat de rațiune, simetrie, regularitate. Societatea 

utopică înseamnă o comunitate fericită de persoane care trăiesc în armonie, pe baza unui set de legi 

și o organizație foarte rațională și precisă și este ferită nu numai de rău, ci și de alterități 

amenințătoare. Cea anti-utopică aduce în fața publicului marionete, ființe fără existență, fără destin. 

Numai că, după cum vom avea ocazia să ne convingem, idilica insulă Kuty, tărâmul descoperit de cei 

trei călători europeni, nu constituie o lume ideală, pentru că dincolo de o aparentă bunăstare și un 

pacifism tulburător, se ascunde absurdul totalitar în care omul este reeducat (îndoctrinat), performanța 

devenind ignorare a personalității și a autenticității. În această lume ficțională, omul obișnuit rămâne 

o simplă marionetă a unui sistem pe care, chiar dacă l-a conceput, nu îl mai poate stăpâni, exact ca în 

parabola Ucenicului Vrăjitor. O întreagă defilare de marionete se prezintă în fața cititorului, de la cei 

care se oferă să se sacrifice pentru binele celorlalți, la prețioșii ridicoli din clasa conducătoare, 

încarnată de bărbații de stat. Tara de Kuty prinde contur printr-un aberant sistem de norme și restricții, 

autorul creând astfel o utopie, dar una negativă, un simulacru de societate ideală, astfel că nepotrivirea 

dintre adevăr și aparență stârnește un umor savuros, ca în fragmentul care descrie lumea finanțelor. 

Locuitorii fiind vegetarieni, „kutul era impus opt la sută la roșcove, doisprezece la sută la zmochine, 

optsprezece la sută la mandarine, douăzeci la sută la banane. Primul impozit”21. În Tara de Kuty 

universul oscilează între imposibil și nefiresc. Automatismele invadează totul. Orașul în care cei trei 

europeni ajung este unul ciudat, locuitorii acestuia schimbând automat, la ore fixe, fără vreun motiv, 

câte ceva, de exemplu schimbă numele lucrurilor și ale demnitarilor la fiecare zeze ani, cel puțin 

odată. Această țară nu este o lume diferită ca cea a piticilor în care pășește Gulliver, ci este o lume a 

absurdului, o antiutopie. Orașul în care ajung cei trei este bizar, locuitorii schimbă la perioade fixe, 

automat și fără motiv, câte ceva. Orașul este locuit de „o populatie blajina care, neavând ce face, 

schimbă numele lucrurilor si ale demnităților, la fiecare zece ani, cel puțin odată“22. Astfel, absurdul 

devine normă. 

Grădina reprezintă în opera ionesciană însăși imaginea utopică a copilăriei. Dacă cartea 

Genezei situează destul de exact din punct de vedere geografic Paradisul, între patru fluvii, în 

Mesopotamia, Ionescu ăl localizează pe al său la Chapelle-Anthenaise, unde a trăit la vârsta de nouă 

–zece ani. Acolo se află, așa cum vom vedea mai târziu, paradisul pierdut, paradis pe care nu va înceta 

să-l regrete și să-l caute. Acest spațiu idilic este reprezentat de sătucul din Mayenne, Moulin de la 

Chapelle Anthenaise, și care, prin frumusețea peisajelor sale luminoase îl va urmări întrega sa viața 

și revine ca un leitmotiv în toată creația ionesciană. Acest paradis terestru va apărea de-a lungul operei 

sale ca un spațiu inaccesibil, mereu dorit: „A huit ans, neuf ans, dix ans, quand j’habitais au Moulin, 

tout était joie et tout était présence. Les saisons semblaient se déployer dans l’espace: Le monde était 

un décor, avec ses couleurs tantôt sombres, tantôt claires, avec ses fleurs et son herbe qui apparaissait, 

disparassait, venant vers nous, s’éloignant de nous, se déroulant sous nos yeux, tandis que nous même 

restions à la même place, regardant passer le temps, nous mêmes restant en dehors”23. Imaginea 

utopică imposibil de regăsit se îngemănează cu motivul luminii care, așa cum am afirmat, va constitui 

un motiv permanent în opera scriitorului. De nenumărate ori, scriitorul ne povestește amintirile sale 

                                                           
20 George Călinescu, Tudor Arghezi: Tara de Kuty, în vol. Ulysse, Editura pentru literatură, București, 1967, p. 263.  
21 Tudor Arghezi, Scrieri- Proze, 1967, p.65. 
22 Tudor Arghezi, op. cit., p. 17. 
23 Eugene Ionesco, Journal en miettes, Mercure de France, Paris, 1967, p.14./ La opt ani, nouă ani, zece ani, când locuiam la Moulin, 

totul era bucurie și totul era prezență. Anotimpurile păreau că se desfășoară în spațiu. Lumea era un decor, cu culorile sale când 

întunecate, când luminoase, cu florile sale și cu iarba sa care apărea, dispărea, venind către noi, îndepărtându-se de noi, desfășurându-

se sub ochii noștri, în timp ce noi înșine rămâneam în același loc, privind cum trece timpul, noi înșine rămânând în afară./ [Trad. 

noastră] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

588 
 

din copilărie, amintiri care i-au marcat atât de profund viața: Jurnal în fărâme, Prezent-trecut, trecut-

prezent, Descoperiri, prezintă această perioadă liniștită și fericită din viața lui Ionescu. Vom analiza 

rolul și importanța acestui Eden în capitolul dedicat jurnalului ionescian.  

Imaginea grădinii apare și în câteva din piesele de teatru ionesciene. Victimele datoriei, 

Ucigaș fără simbrie, Pietonul aerului, Jocul de-a măcelul sunt doar câteva din piesele de teatru 

ionesciene care prezintă acest decor. Berenger, din Ucigaș fără simbrie, descoperă o cetate radioasă 

„această limpezime albastră ...albastru, verde...culorile bucuriei. Și ce liniște, câtă liniște”24. Tot 

decorul din Pietonul aerului îl reprezintă o câmpie cu iarbă înaltă, foarte verde și proaspătă, pe o 

colină ce domină valea. Cerul e foarte albastru și limpede. Câțiva copaci, cireși și peri în floare.  

Eugen Ionescu pune la bazele oricărei activități umane și îndeosebi a creației artisitice această 

căutare a paradisului pierdut: „Le mythe de l’âge d’or, du paradis biblique, chez Ionesco, acquiert un 

sens nouveau et peut-être inattendu: le paradis n’a jamais existé, c’est une création mythique du 

premier homme, qui à cause de son étonnement, a vu le monde dans une lumière transigurée. Ce que 

cherche donc l’homme et l’écrivain Ionesco n’est pas un pays imaginaire, mais un certain sentiment 

devant le monde. Toute l’évolution artistique de Ionesco se trouve sous le signe de cette recherche, 

la recherche de la stupeure émerveillée de l’enfant et du premier homme”25 Și eroii ionescieni, după 

cum vom avea prilejul să descoperim, sunt uneori nişte călători neliniştiţi, în realitate sau în vis, care 

vor să evadeze din sine. Drumul lor apare ca o căutare, aparent lipsită de sens, dar sensul călătoriei 

este tocmai această căutare, de sine în sine sau în afară, călătoria iniţiatică. Drumul în sine este o 

instruire. Drumul acestor personaje este de fapt o continuă călătorie iluzorie, o ieşire din timpul 

suferinţelor, un drum la centru. 

 O primă funcție a călătoriei ionesciene este căutarea, căutarea copilăriei pierdute, a fericirii, 

a absolutului, a lui Dumnezeu. Călătoria ionesciană, după cum vom vedea, poate fi făcută pe jos 

(Ucigaș fără simbrie, Setea și foamea) sau în zbor (Pietonul aerului, Amédée sau Cum să te 

debarasezi). Am spus mai sus că eroii ionescieni călătoresc în vis sau în stare de veghe, mijloacele 

de transport fiind, pentru ultimul caz, amintirea, imaginația sau iluminarea. Alteori, eroul este însoțit 

de un ghid în călătoria sa, lucru care ne amintește de Divina Comedia. Este rolul Madeleleinei și a 

Polițistul din Victimele datoriei și regina Marguerite din Regele moare. Călătoria răspunde apoi unei 

alte nevoi fundamentale a omului, și anume aceea de a se cunoaște, de a-și cunoaște universul, 

călătoria inițiatică vizează atât universul exterior cât și cel interior. Această călătorie inițiatică are loc 

paralel cu căutarea paradisului pierdut: „IL YA L’ÂGE D’OR: c’est l’âge de l’enfance, de 

l’ignorance; dès que l’on sait que l’on va mourir, l’enfance s’est terminé. Comme je l’ai dit, ella a 

fini pour moi très tôt. On est donc adulte à sept ans. Puis, je crois que la plupart des êtres humains 

oublient ce qu’ils ont compris, retrouvent une autre sorte d’enfance qui peut se perpétuer, pour 

certains, toute la vie. Pour très peu. Ce n’est pas une véritable enfance, c’est une sorte d’oubli. Les 

désirs et les soucis sont là, qui vous empêchent d’accéder à la vérité fondamentale”26. Observăm astfel 

că rolul căutării paradisului pierdut este acela de a regăsi copilăria, de a retrăi sentimentul mirării în 

fața misterului universului. Ceea ce face Ionescu în creația sa artistică este tocmai această încercare 

de a redescoperi lumea prin ochii copilului. Imaginea României în piesele sale, Omul cu valizele, 

Rinocerii este una sumbră, este imaginea unei țări totalitare, atât în 1938 și în 1940, când Ionescu 

trăise în România, cât și în 1944 și în 1950, când el trăia deja la Paris, dar continua să aibă coșmaruri 

că s-ar fi întors în țara într-un exil, printre rinoceri, înfricoșat și diferit de tot ceea ce îl înconjoară, de 

unde angoasa care-l încolțește și care nu-l va părăsi niciodată. Ni se confirmă încă o dată că șederea 

în România a constituit pentru jurnalist o distanțare de locul unde ar fi putut să își caute sensul, Franța. 

 Un alt punct de covergență între cei doi îl constituie concepția acestora despre roman, ca 

specie literară. În sprijinul acestei afirmații menționăm câteva articole în care Arghezi își exprimă 

                                                           
24 Eugen Ionescu, Teatru, Vol. II, Ucigaș fără simbrie, p. 225. 
25 Saint Tobi,  Eugène Ionesco ou A la recherche du paradis perdu, Editions Gallimard, Paris, 1973, 159. 
26 Eugene Ionesco, Jurnal en miettes, p. 31. / Există o vârstă de aur: este vârsta copilăriei, a ignoranței; de îndată ce știi că vei muri, 

copilăria este terminată. Cum am spus, ea s-a sfârșit pentru mine foarte devreme. Ești deci adult la șapte ani. Apoi, eu cred că majoritatea 

ființelor umane uită ceea ce au înțeles, regăsesc un alt fel de copilărie care se poate prelungi, pentru unii, toată viața; Pentru foarte 

puțini. Nu este o copilărie veritabilă, este un fel de uitare. Dorințele și grijile sunt prezente și te împiedică să ajungi la adevărul 

fundamental./ [Trad. Noastră] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

589 
 

părerea deloc apreciativă despre roman. Astfel, în articolul Autorii de opinii, Arghezi își afișează un 

clar dezinteres, chiar dispreț, față de roman. Iritat de prea marea libertate tematică și structurală a 

acestei specii, autorul afirmă că „Roman ar fi ce se scrie: poezie, proză, poveste și romanul cu cheie 

și broască”. Închide ochii și cască gura. Este roman? Este! Ca să nu mai zici literatură și carte, ai să 

zici roman. Pleacă-ți capul să-ți spui ceva la ureche. Era roman? Era roman!”. Ideea pe care o 

desprindem din acest citat este aceea că Arghezi consideră romanul o scriere lipsită de substanță, 

prolixă, goală. La fel și Eugen Ionescu, după cum vom vedea și în capitolul dedicat romanului 

autobiografic, își afirmă convingerea că romanul va fi cu timpul înlocuit de reportaj, iar fotografia și 

cinematograful îi vor grăbi moartea. Drama de la care pornește acest concept este imposibilitatea 

literaturii „de a fi sinceră“, învinuire radicală pe baza careia Eugen Ionescu face un întreg proces 

literaturii. Tocmai de aceea el optează pentru jurnal, mai degraba însă ca o forma de consolare decât 

ca una de încredere, nu pentru că jurnalul n-ar falsifica ființa, ci pentru că, dintre toate genurile, o 

face cel mai putin. Jurnalul e, cum zice Gelu Ionescu, genul cel mai apropiat de sinceritate.  

Primul roman arghezian, Ochii Maicii Domnului, reliefează preocuparea autorului pentru 

dualitatea eului lăuntric, eul văzut ca alteritate, ca pluralitate, fiind considerat de exegeți o scriere 

autobiografică. Călinescu însuși a văzut în acest roman continuarea unui element biografic, și anume 

capitolul monahal din viața autorului, în operă și îl apreciază „un fel de căință târzie, o realizare fictivă 

a unei vocații zădărnicite”27. Cu ușurință putem recunoaște în această operă tentația pactului 

autobiografic, romanul prezentând multe asemănări cu viața autorului, pentru că, precum Arghezi, 

eroul romanului, Vintilă, a avut o copilărie nefericită, în sensul absenței modelului tatălui, iar la vârsta 

adultă optează, spre deosebire de Arghezi, pentru viața monahală. Ca și la Ionescu, la Arghezi apare 

imaginea mamei, reprezentată de Sabina, percepută ca simbol al maternității, al grijii fără margini 

pentru copilul său. La Ionescu, este vorba mai mult de o culpabilizare a scriitorului așa cum reiese și 

din jurnalele sale, acesta reproșându-și că nu a făcut tot ceea ce putea pentru a o proteja și ocroti pe 

mama sa. Romanul alcătuit din trei părți, recompune două biografii, centrate pe tensiuni identitare, o 

altă temă care îi apropie pe cei doi autori. Prima biografie reconstiuie copilăria lui Vintilă, un copil 

fericit, care nu realizează încă lipsa tatălui, înlocuit cu totul de mama extrem de grijulie, chiar 

sufocantă, putem spune, în încercarea sa, de altfel inutilă, de a-l proteja de lumea rea. A doua biografie 

este cea a Sabinei, autorul ne propune o incursiune în trecutul acesteia pentru a putea înțelege mai 

ușor obsesiile ei, sociopatia, tentativa de autoclaustrare. Arghezi înțelege ființa ca focarul unor 

tensiuni definitorii, ca un hibrid conceput din trăsături masculine și feminine, trecute, prezente și 

viitoare. De aici aplecarea autorului pentru ființe în care tensiunea identitară este accentuată. În 

poeziile sale exemplele sunt reduse la imaginea fătlăului sau a ocnașului, însă proza sa abundă în 

multe astfel de figuri anormale, de la femeia-bărbat din Doi camarazi, la prezidenta din Tablete din 

Țara de Kuty. Personalitatea Sabinei este alcătuită din contrarii de gen, pentru că educația pe care o 

primise făcuse din ea „o jumătate de băiat, și personalitatea ei stăpână pe sine îi dădea prestigiu și 

inspira o încredere neobișnuită”28. Partea finală a cărții include formarea fiului ei, Vintilă, alt hibrid, 

rezultat din strania relație a fecioarei atrasă de mecanicul amorf și de amorezatul de zbor: „Sunt un 

hibrid, Ștefan, (îi recunoaște el prietenului ce i se va dovedi de fapt unchi) ... Nu pot utiliza nici pe 

englezul aventurier din sângele meu, nici puterile de hotărâre ale mamei. Sunt urzit din două materiale 

ce nu se urzesc între ele: bețe și lână. Nu merg împreună. [...] Sînt un covor risipit. [...] Uită-te la 

mine. Sînt de sus pînă jos o corcitură”29. Deși mama lui se ostenște să nu facă simțită absența tatălui, 

Vintilă devine o persoană fracționată, contradictorie, predestinat ratării. În proza lui Arghezi „insul 

are de străbătut diferite stadii, care sunt acelea ale unei involuții morale, spirituale și sufletești, stadii 

ce presupun tot atâtea metamorfoze ale omului fragmentar, contrafăcut, incomplet”30. Decăderea și  

alterarea personajului este resimțită pe parcusul ultimei părți a romanului, pentru că odată cu moartea 

mamei sale, văzându-se lipsit de singurul sprijin, Vintilă, insuficient maturizat, trăiște senzația 

neantului interior: „ Sînt covîrșit și anulat, - și e toată mulțumirea mea că respir exclusiv în golul pe 

                                                           
27 George Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Minerva, București, 1982,  p. 819. 
28 Tudor Arghezi, Scrieri- Ochii Maicii Domnului,  vol. 9, Editura pentru Literatură, București, 1965, p. 21. 
29 Tudor Arghezi, op.cit.,1965, p. 205. 
30 Adrian Anghelescu, Barocul în proza lui Arghezi, Ed. Minerva, București, 1988, p. 119. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

590 
 

care mi l-a lăsat Ea. Nu e numai mama mea, e toată iubirea mea, tot gândul meu, idolul meu total...”31.  

Vintilă începe să se izoleze de ceilalți, suferă o transformare în comportament și sfârșește într-o 

mănăstire, singurul loc în care uniunea mult dorită cu mama este posibilă prin chipul Mariei. 

Le solitaire (Însinguratul), scris în 1973, este singurul roman scris de Eugen Ionescu. Eugen 

Ionescu reproşează autobiografiei lipsa de autenticitate datorată schematismului impus de ordinea 

cronologică. El n-a scris o autobiografie propriuzisă în sensul pe care-l dă acestui termen Philippe 

Lejeune, adică „o povestire retrospectivă în proză, pe care o persoană reală o face despre propria 

existenţă, atunci când pune accent pe viaţa sa individuală, îndeosebi pe istoria personalităţii sale”32. 

A scris însă în genuri înrudite cu autobiografia: jurnale intime, eseuri (autoportret sau eseu), roman 

personal Însinguratul şi două piese autobiografice Omul cu valizele şi Călătorie în lumea morţilor, 

deşi reflexul autobiografic e reperabil în mai toate piesele sale. romanul Însinguratul o autobiografie, 

pentru că nu este afirmată în text identitatea numelui autorului (care trimite la o persoană reală), a 

naratorului şi a personajului. Autoportretele sau eseurile cu caracter autobiografic nu sunt 

autobiografii, pentru că nu prezintă o retrospecţie a povestirii (nu sunt povestiri şi nu au caracter 

retrospectiv). Analizând cu atenție textul romanesc, observăm că acesta este o căutare intermitentă a 

răspunsurilor pe care autorul însuși le-a căutat fără încetare, vedem cum apar ideile autorului însuși. 

De fapt, autorul creează un personaj corespunzător profilului său psihologic: angoasat, obsedat de 

ideea morții, aflat în căutarea unor răspunsuri pe care, de altfel, nu le va găsi niciodată.  Ionescu 

transmite toate aceste frământări personajului său care încearcă să lupte împotriva disperării și să-și 

îmblânzeasă spaimele printr-un exercițiu de concentrare vizuală: „Aveam o metodă prin care să mă 

sustrag tristeții sau fricii, dar nu-mi reușea întotdeauna. Metoda consta în aceea că priveam cu cea 

mai mare atenție obiectele, persoanele din jurul meu. Mă fixam asupra lor. Priveam cu multă, multă 

atenție lumea și, brusc, mi se părea că o văd pentru prima oară. Și atunci totul scăpa înțelegerii, 

devenea insolit”33. Metoda personajului de a-și învinge frica ar trebui să fie infailibilă deaorece 

suntem conectați la lume prin privire, prin absorbirea a ceea ce ne înconjoară, prin ochi. Dar acestă 

metodă nu pare a fi suficientă, astfel încât personajul recurge la evadarea în alcool, ceea ce face ca 

melancolia și tristețea să cedeze în fața euforiei provocată de acesta: „Mi s-a adus vinul de Beaujolais, 

mi-am turnat un pahar...Înainte să-l duc la gură, un nor s-a destrămat și soarele a inundat fața albă de 

masă, farfuria și heringul și sticla de vin. Am băut paharul dintr-o înghițitură; a fost ca și cum soarele 

ar fi intrat și în mine. Poți fi fericit când stai deoparte și nu faci decât să privești”34 . Dar și băutura se 

dovedește un paleativ, o armură în care repede teama, tristețea fac breșe, iar căderea este inevitabilă. 

Nici sentimentul dragostei nu-l salvează pe însingurat de această angoasă existențială. Ca ultimă 

soluție peronajului nu-i rămâne decât izolarea de lume, retragerea într-un cuib salvator pentru că 

lumea din jur îl plictisește și este convins că pentru a se simți mai bine trebuie să rupă orice legătură 

cu spațiul exterior, că numai în singurătate poate ajunge la esența lucrurilor, sperând să se producă un 

miracol, o iluminare care să-l apropie de ceva, un ceva pe care nu-l poate numi dar pe care îl putem 

considera un fel de paradis interior. În fața vidului existențial există totuși o licăr de speranță, 

reprezentat de amintire dar, înainte de orice, de lumina mistică, Ionescu dorind să sublinieze 

importanța acestei iluminări care se manifestă pentru a salva opera însăși. 

Toate aceste asemănări între autor și personajul său ne îndreptățesc să considerăm romanul 

unul pseudo-autobiografic deoarece nu putem pune  semnul egalității între viața autorului și cea a 

personajului său, rezumându-ne doar la a constata anumite asemănări în ce privește aspectul 

metafizic, profilul psihologic al personajului, obsesiile acestuia care au fost și cele ale lui Ionescu.  

Ocurența temelor luminii, obsesiei morții, sunt comune celor doi, autor și personaj. Claude Bonnefoy 

scrie în Magazine littéraire despre personajul din Însinguratul următoarele: „Certes le héros-

anonyme du roman ne ressemble pas à l’auteur [...] Mais si les situations dans lequelles il se trouve, 

                                                           
31 Tudor Arghezi, Scrieri -Ochii Maicii Domnului, vol. 9, p. 149. 
32 Philippe Lejeune, Pactul autobiografic, traducere de Monica Ionescu şi IrinaNistor, Bucureşti, Editura Univers,2000, p. 12 
33 Eugen Ionescu,  Însinguratul, traducere de Rodica Chiriacescu, Editura Albatros, București, 1990, p. 39. 
34 Eugen Ionescu, op.cit., p. 29.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

591 
 

les événements qu’il traverse sont imaginaires, sa voix demeure celle d’Eugène Ionesco”35. Putem 

afirma că în roman acel „eu” este un alter ego al lui Ionescu, fără însă a prelua datele biografice sau 

parcursul public al acestuia. Similitudini există doar în plan ideatic, metafizic, având în vedere 

preocupările, temerile, obsesiile și anumite înclinații ale personajului.  

Intenția noastră a fost, în fapt, să relevăm tensiunea identitară, ca impuls primordial al acţiunii 

protagoniştilor din Ochii Maicii Domnului și Însinguratul, ceea ce ar sugera chiar semnificaţia de 

prim rang a temei identitare în opera şi biografia autorilor însişi. Preocuparea pentru propriile 

sinuozităţi ale alterităţii interioare trebuie să fi avut, la Arghezi, un rol esenţial în alegerea subiectului 

romanului apărut în 1934. Operele narative analizate par a ilustra cel mai bine concepţia autorilor 

despre raportul dintre identitate şi alteritate, despre jocul de umbre şi lumini presupus de alteritatea 

interioară, despre dinamica identităţilor complementare în sânul aceluiaşi eu sau între euri aparent cu 

totul diferite, dar în esenţă complementare. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 
1. Anghelescu, Adrian, Barocul în proza lui Arghezi, Ed. Minerva, București, 1988; 

2. Arghezi, Tudor, Scrieri-Proze, vol. 14,  Editura pentru literatură, București, 1967; 

3. Arghezi, Tudor, Teatru, Editura pentru Literatură, București, 1968; 

4. Arghezi, Tudor, Scrieri-Ochii Maicii Domnului, vol. 9, Editura pentru Literatură, București, 1965; 

5. Baconski, A.E., Caragiale şi Arghezi, Caragialeana, în  „Viaţa românească”, XV, 1962, nr.6 

(iunie),1962; 

6. Călinescu, George, Tudor Arghezi: Tara de Kuty, în vol. Ulysse, Editura pentru literatură, București, 

1967; 

7. Călinescu, George,  Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Minerva, București, 

1982; 

8. Constantinescu, Pompiliu, Tudor Arghezi: Tablete din Țara de Kuty, în vol. Tudor Arghezi, Editura 

Fundația pentru literatură și artă Regele Carol II, Ediție Princeps, Colectia Scriitori romani 

contemporani, București, 1940; 

9. Grăsoiu, Dorina, Bătălia Arghezi. Procesul istoric al receptării operei lui Tudor Arghezi, Editura 

Dacia, Cluj Napoca, 1984; 

10. Ilie, Loredana, Hipotextul caragialian în opera lui Tudor Arghezi, în „Philologica Jassyensia”, an IV, 

nr. 2, (12), 2010; 

11. Ionescu, Eugen, Teatru, vol.I-V, Editura Univers,  București, 1994; 

12.  Ionesco, Eugen, Journal en miettes, Mercure de France, Paris, 1967; 

13.  Ionescu, Eugen, Însinguratul, traducere de Rodica Chiriacescu, Editura Albatros, București, 1990; 

14. Lejeune, Philippe, Pactul autobiografic, traducere de Monica Ionescu şi IrinaNistor, Bucureşti, 

Editura Univers, 2000; 

15. Tobi, Saint, Eugène Ionesco ou A la recherche du paradis perdu, Editions Gallimard, Paris, 1973; 

SITOGRAFIE:  

https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-00517991/document

                                                           
35 Celia Chiapello, Le roman ”Le Solitaire”, genèse de la piece ”Ce Formidable Bordel” ou la Solitude de l’Homme vu par Ionesco, 

https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-00517991/document, site accesat la data de 4 martie 2017, ora 10,00. /  Sigur că eroul anonim din 

roman nu se aseamănă cu autorul, dar dacă situațiile în care el se află, evenmentele pe care le traversează sunt imaginare, vocea sa 

rămâne aceea a lui Eugen Ionescu./ [Trad. noastră] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:56:54 UTC)
BDD-A26513 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

