
 

447 
 

EUROPEAN IDENTITY AT BORDERS – THE METAMORPHOSIS OF IDENTITY 
 

Ana-Maria Baciu  

PhD. Student, “1 Decembrie 1918” University of Alba Iulia 

 

 

Abstract:Once it was the collective unconscious. Gustav Jung and his friend, Mircea Eliade, looked into the 

archetypes embedded in the people’s unconscious whose contents they filtered through conceptual frames 

meant to reveal huge analogies. The history of religions, the unconscious revealed in dreams, mythical 

archetypes, religious scripts connecting present ritual to the event illo tempore out of which creeds and beliefs 

emerged and spread to races other than those originating them.  

Today there are institutional bodies of the European Union whose politics is the cultural unification of the 

member states but the actors in this process no longer turn a blind eye upon diversity and essential differences. 

Unlike the priority of a colonizing Self over the Other in the full bloom of modernism, the politics of difference 

that set on after the war reversed the relationship, prioritizing the Other. Not as a complete alterus, however, 

an unfathomable stranger, but, as Ricoeur says, soi-même comme un autre. The self that comes out of itself to 

meet the other as target of connectivity. Myths, legends, are no longer considered to be commonly shared as 

a given by various nations, they are instead appropriated through acculturation, socialization. We are 

shareholders of a patrinony which is essential in shaping our identity. It is our legacy stored in the fertile land 

of the collective imaginary in which we take roots. Nowadays the dynamics of Identity is set between national 

and international, unity and diversity, losses and gains, games of power and globalization. European Identity 

becomes an open-work, a work in progress of which we are all part of. We become the masons of our own 

construction of identity.  

 

Keywords: identity, collective imaginary, alterity, stereotypes, culture, fairy tales, myths 

 

 

Identitatea  şi studiul  identităţii au pe lângă valoarea teoretică şi o utilitate practică, ajutându-

ne să ne percepem şi să ne înţelegem mai bine pe noi înşine şi pe ceilalţi, fie că este vorba de 

identitatea naţională, de cea europeană de identitatea lingvistică, regională, minoritară etc., 

înţelegerea modului cum au luat şi iau naştere imaginile unor comunităţi despre ele însele şi despre 

vecinii lor este esenţială pentru structura  comunităţii europene.  

La sfârşitul secolului al nouăsprezecelea antropologii au propus o definiţie mai amplă a 

culturii. Ei au definit cultura drept natura umană şi au observat că aceasta îşi are rădăcinile în 

capacitatea universal umană de a clasifica experienţele, de a le codifica şi de a comunica simbolic.  

Cultura nu este imobilă, este o sinteză care se face fără încetare, defineşte un spaţiu al regăsirii 

de sine, al apartenenţei, al înfrăţirii, constituind liantul unităţii naţionale. 

In sens istoric şi cultural Europa există prin naţiunile ei, fiind  o unitate în diversitate. Cultura 

şi identitatea europeana se bazează pe promovarea culturilor şi identităţilor naţionale, a fondului 

cultural comun. Identitatea europeana asimilează diferenţele şi fluidizează graniţele spirituale.  Faţă 

în faţă cu noile realităţi, cu valul de imigranţi musulmani, Europa îşi asumă in prezent o nouă 

paradigmă identitară. Inevitabil apare întrebarea: consolidarea sau dizolvarea identităţii europene?   

  Globalizarea aduce cu sine amestecul lumilor, mix-ul culturilor, Europa devenind un loc al 

deschiderii ideologice, un loc al dialogului intercultural esenţial pentru evitarea conflictelor şi  a 

marginalizării cetăţenilor pe baza identităţii lor culturale. Comisia Europeană sprijină dialogul 

intercultural la nivelul unor iniţiative cum ar fi ,,Platforma pentru Europa interculturală”, şi   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

448 
 

„programul Cultura”. Sprijinind, de exemplu, dialogul intercultural cu comunitatea romă, una dintre 

cele mai mari minorităţi din Europa. Viitoarele programe ale Comisiei Europene vor promova şi 

susţine deschiderea către alte culturi şi integrarea  refugiaţilor şi a migraţilor.  

În cadrul unui seminar privind promovarea şi conservarea culturii diverse a Europei din 2014, 

grupul Alianţa Europeană a Comitetului Regiunilor din Uniunea Europeană ,,au confirmat 

convingerea lor că cultura și patrimoniul cultural este o valoare umană, care susține identitatea 

națională, regională și locală, protejarea diversității culturale și lingvistice, respectând şi limbile mai 

puțin folosite și regionale. Promovarea culturii și a patrimoniului cultural este esențială pentru 

consolidarea valorilor democratice în Europa și  contribuie la coeziunea socială și economică.”( Site 

oficial al Grupului Alianţa Europeană în cadrul Comitetului Regiunilor). 

Androulla Vassiliou, membru al Comisiei Europene pentru educaţie, cultură,multilingvism şi 

tineret preciza în cadrul unui seminar pe Politici culturale ţinut la Universitatea Harvard că ,,bogata 

diversitate a culturilor și bogăția creativității în Europa au potențialul, dacă putem extinde raza 

de acțiune a operatorilor culturali dincolo de limitele lor naționale și lingvistice, pentru a contribui la 

redresarea Europei”,  dar mai ales ,,găsirea unui echilibru corect între respectarea diversității culturale 

și construirea unei identități europene comune - o identitate care nu se substituie sentimentului de 

apartenență națională, dar adaugă un nou strat la multiplele identități ale cetățenilor noștri. Căutarea 

acestui echilibru este o parte din ceea ce numim dialogul intercultural.” ( Site oficial al Comisiei 

Europene, Comunicat de presă.)  

Pentru a-şi construi identitatea, omul îşi înfige rădăcinile în imaginar, perceput ca totalitatea 

imaginilor, simbolurilor şi miturilor. 

Apartenenţa la o naţiune implică şi apartenenţa la o comunitate culturală. Naţiunea este o 

construcţie a modernităţii, răspunzând anumitor nevoi, într-un anumit context socio-cultural. 

Revoluţia franceză este percepută ca momentul de trezire a naţionalismului şi a spiritului naţional in 

Europa.  O perioadă în care existenţa individuală era aparţinătoare unei naţiuni, unei comunitaţi 

solidare, conştientă de trecutul ei şi de valorile comune.   

Acceptând sintagma de comunitate imaginată a lui Benedict Anderson, naţiunea este ,,o 

comunitate politică imaginară şi imaginată ca fiind intrinsec limitată, cât şi suverană”(Anderson 

2000:11) Naţiunea este imaginată  pentru că, “membrii unei naţiuni, chiar şi ai celei mai mici naţiuni, 

nu  vor cunoaşte niciodată pe cei mai mulţi dintre compatrioţii lor, cu toate acestea, în mintea 

fiecăruia, trăieşte imaginea comuniunii lor”. (Anderson 2000:11)  

În concepţia lui Jean Burgos, imaginarul nu este ,,ceva  stabil, ca un magazin, un depozit sau 

o sumă de imagini, ci ca o întâlnire, o răscruce; este vorba de întâlnirea dintre pulsiunile interioare 

ale creatorului şi pulsiunile şi presiunile exterioare ale mediului” (Burgos 2003:11), imaginarul 

asumându-şi un rol dinamizator.    

  În “Contractul social”, Rousseau anunţă varianta contractualistă a naţiunii, celălalt model fiind 

varianta culturală, etnică şi lingvistică dezvoltată de teoreticienii germani şi prezentată de Herder în 

“Idei asupra filosofiei istoriei omenirii”. Caracterul popoarelor poate fi citit în ordinea culturii lor: 

mituri, legende, basme, cântece … 

Ideea că identitatea naţională este o construcţie culturală este apărată în prezent de politicile 

Uniunii Europene contra unui fenomen alienant şi uniformizator: apariţia satului global, dispariţia 

graniţelor datorită existenţei companiilor transnaţionale, migraţiei în căutare de locuri de muncă, 

turismului, existenţei reţelei globale de computere. 

Globalizarea aduce  o noua perspectivă asupra identităţii, una transnaţională, supranaţională. 

Graţie comunicaţiilor moderne  se stabilesc legături mai strânse între oameni, aflaţi la mii de 

kilometrii distanţă, spaţiul îşi pierde din semnificaţie aducând atingere identităţii naţionale, bine 

definită teritorial.  Fluxul informaţional, datele, reperele comune s-au înmulţit şi se întrepătrund 

necesitând o limbă comună de comunicare. Acest “esperanto” modern vorbit astăzi în toată lumea 

este engleza, legată de răspândirea tehnologiilor moderne, de comunicare, de internet.  Acceptând 

acest fenomen, lumea a receptat şi încorporat  o varietate de valori culturale americane  de la film şi 

muzică până la fast-food, coca-cola şi Valentine’s Day, manifestări ale unui tip de cultură şi civilizaţie 

care au invadat globul. Lumea, în prezent, este prinsă într-un joc al polilor de putere, al pierderii şi al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

449 
 

regăsirii, al individualului şi al globalului, o unificare a lumii în spiritul unei culturi dominante  pe de 

o parte, şi  de stimulare a naţionalismului, a identităţilor culturale naţionale, pe de altă parte fiind 

acum soluţia propusă de diverse organism internaţionale responsabile. Cu toţii suntem implicaţi în 

modelarea propriului viitor. 

Identitatea şi construcţia ei sunt fenomene “deschise”, în devenire, dinamice, identitatea 

individuală şi cea colectivă depinzând de imaginea pe care o avem despre ceilalţi, unitatea realizându-

se prin raportare la diversitate. Identitatea depinde de modul în care suntem identificaţi, percepuţi, 

antrenând o serie de evaluări, comparaţii, relaţii de putere, după Michel Foucault, transformate în 

dominare sau supunere. Dacă în modernitate ne întrebam “Cine sunt eu?”, ce aşez în acel gol după ce 

strig ,,Dumnezeu e mort” (Hegel, Nietzsche), în  postmodernism  construcţia identităţii devine punctul 

de întâlnire cu celălalt, cu alteritatea. 

Reconstrucţia  Europei în contextul integrării europene presupune coexistenţa naţiunilor, a 

popoarelor şi a grupurilor etnice, ceea ce înseamnă coexistenţa culturilor acestora. Din punct de 

vedere psihologic, nevoia de identitate culturală, etnică, lingvistică, etc. este o condiţie a echilibrului 

psihic uman. Nevoia de alteritate, de raportare la altul, asigură însă posibilitatea dialogului. 

Relevarea trăsăturilor “celuilalt”, ale “alterităţii”, se face printr-o raportare, explicită sau 

implicită a imaginii de sine, a propriilor caracteristici individuale, locale, regionale sau naţionale, 

chiar rasiale. 

În raportul identitate-alteritate, alteritatea se defineşte ca percepţie asupra celuilalt ca fiind 

diferit, poate periculos, ducând chiar la o radicalizare a alterităţii, a diferenţei, înspre teamă sau 

comportament agresiv. De regulă, la ceilalţi sunt evidenţiate trăsăturile negative aducând în prim plan 

inferioritatea şi dând astfel naştere stereotipurilor.    

Apariţia stereotipurilor culturale rezultă în radicalizarea alterităţii. Integrate  imaginarului, ele 

nu mai sunt pe deplin conştientizate, acţionând în substratul unui comportament colectiv, influenţând 

relaţiile dintre oameni, comunităţi, naţiuni. 

Stereotipurile, termen impus de jurnalistul american W. Lippmann (1922) sunt legate de 

tradiţii şi de propria poziţie în societate, astfel încât orice alterare a stereotipurilor seamănă cu o 

bulversare a lumii. Stereotipurile sunt proiecţii colective înmagazinate în diferitele produse ale 

culturii. Culturile întreţin anumite stereotipuri legate de gen şi nu numai, acestea putând fi diminuate 

în funcţie de educaţie, de statutul social sau cultură, ele rămânând totuşi active şi fiind practicate chiar 

şi de cei care le conştientizează şi le teoretizează. Atunci când sunt dobândite în copilărie, sunt foarte 

greu de schimbat şi rămân cu încăpăţânare în mintea noastră, contribuind la formarea percepţiilor şi 

a  comportamentelor noastre, în consecinţă, basmele şi  poveştile la o vârstă fragedă au o deosebită 

importanţă în formarea identităţii.  Pentru a susţine caracterul „deschis” în devenire, redefinibil al 

culturii,  vedem cum basmele postmoderne aduc schimbări de perspectivă asupra identităţii. Colecţia 

Angelei Carter “The Bloody Chamber” răstoarnă rolurile tradiţionale ale bărbaţilor şi femeilor 

percepute de societate, cititorul fiind forţat să reexamineze aceste poziţii în lumea reală. Personajele 

ei feminine nu sunt doar pozitive sau negative, ci un amestec. Se renunţă la rolurile tradiţionale din 

povestiri care prezintă femeile vulnerabile şi supuse, iar bărbaţii puternici şi dominatori. Scrierile ei 

devin comentarii ironice despre stereotipuri. Prelucrând poveştile tradiţionale, scriitoarea atribuie 

înţelesuri contemporane. Prin intertextualitate, poveştile fac trimitere la altele, făcând astfel apel la 

diverse culturi, o trecere de la o identitate fixă la una fragmentată, bazată pe multiculturalism.   

Astfel, stereotipurile construite  şi sedimentate în imaginar pot fi de-construite, adaptate 

actualităţii, pe un drum cu două benzi:  de la imaginar - realitatea mentală, interioară  -,  la realitatea 

fizică, exterioară. 

În spiritul discursului modernist preponderent rasist, care a caracterizat Occidentul primei 

jumătăţi a secolului trecut (chiar şi Freud, în Civilizaţia şi neajunsurile ei, împarte popoarele în 

rafinate dar nevrotice şi sănătoase dar primitive), cităm şi următorul pasaj din ,,Schimbarea la faţă a 

României” de Emil Cioran, unde stereotipiile etnice, de exemplu, sub forma unor caracterologii 

naţionale reiterate, devin forme legitime de exprimare şi comunicare a opiniilor referitoare la 

diferenţele culturale: „Ungurii au în ei instincte de nomazi. Aşezându-se şi fixându-se într-un spaţiu 

determinat, ei n-au putut înfrânge o nostalgie de rătăcitori. Agricultura şi păstoritul nu convin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

450 
 

sufletului lor barbar. Setea lor de spaţiu şi-au domolit-o prin cântec şi urlet. E singurul popor care mai 

ştie zbiera. Urletul este o disperare în faţa spaţiului. De aceea, de câte ori eşti nemângâiat la şes sau 

pe culmi, urletul pare singurul răspuns la tentaţia imensităţii. Am cel mai mare dispreţ pentru acei 

care nu-şi pot regăsi instinctele în singurătate. Natura te înnebuneşte ca şi oamenii; ea prin infinit, şi 

ei prin platitudine. Lamentaţiile maghiare îşi au sursa în această tristeţe a instinctului. Aviditatea de 

spaţiu se satisface în acele lungimi monotone, care trezesc automat reprezentarea unui infinit spaţial. 

Tărăgăneala melodică este expresia cea mai adecvată a progresiunii nedeterminate în structura 

spaţiului.”    

Jean-Jacques Wunenburger, in cartea sa Imaginarul, ne oferă o definiţie a acestui concept: 

„Vom conveni (...) să numim imaginar un ansamblu de producţii, mentale sau materializate în opere, 

pe bază de imagini vizuale – tablou, desen, fotografie – şi lingvistice – metaforă, simbol, povestire – 

care formează structuri coerente şi dinamice relevând despre o funcţie simbolică în sensul unei 

îmbinări de semnificaţii cu caracter propriu şi figurat”. (Wunenburger 2003:6). 

Puterea imaginarului susţine lumea concretă. Totul trece prin imaginar: totalitatea credinţelor, 

actualitatea, proiecţia viitorului: „Călătorii reale, călătorii imaginare. Ascultând chemările venite de 

departe, omul a ajuns să stăpânească pământul  şi a făcut primii paşi în spaţiul cosmic înconjurător, 

parcurgând în acelaşi timp o cvasiinfinitate de lumi paralele.  Datorită Omului diferit, Universul s-a 

multiplicat, a devenit mult mai bogat în sensuri decât lumea materială şi tangibilă, cea în care ne trăim 

viaţa ‚reală’.  Căutarea aceasta  fără sfârşit nu este altceva decât o călătorie în sufletele noastre. Omul 

diferit este o proiecţie, care întruchipează, prin nenumăratele sale înfăţişări, toate fantasmele, 

prejudecăţile, idealurile şi iluziile, viciile şi virtuţile fiecăruia dintre noi. Ceea ce suntem chemaţi să 

descoperim este, de fapt, spiritul uman”. (Lucian Boia, Între înger şi fiară. Mitul omului diferit din 

Antichitate până în zilele noastre, 2004). 

  Fantasma, amintirea, visul, mitul, ficţiunea, etc, fac trimitere la imaginar. Putem vorbi de 

imaginarul unui individ, dar şi de acela al unui popor, prin intermediul totalităţii operelor şi 

credinţelor sale. Fac parte din imaginar concepţiile preştiinţifice, literatura ştiinţifico-fantastică, 

credinţele religioase, producţiile artistice creatoare de alte realităţi (pictură non-realistă, roman etc.), 

ficţiunile politice, stereotipurile şi prejudecăţile sociale etc.      

Acest imaginar cultural  constituie fundaţia pe care s-au construit  identităţile naţionale  după 

prăbuşirea dinastiilor. Impregnate de acest imaginar cultural sunt basmele, de exemplu, amulete 

identitare, acestea devin parte importantă a construirii identităţii naţionale.  Chiar în  anul unirii 

Basarabiei cu România, avem prima culegere de ,,Poveşti basarabene” a lui Simion Teodorescu 

Kirileanu, pentru a susţine şi dovedi că românii de pe ambele maluri ale Prutului gândesc şi simt la 

fel, susţinând astfel reunirea lor spirituală şi justeţea unirii politico-administrative. Basmele ilustrează 

aspecte culturale, psihologice şi morale ale celor care le povestesc, cât şi norme sociale şi aşteptări, 

anumite perioade istorice, tradiţia, creând o lume oarecum suprapusă realităţii. Ilustrează adevăruri 

fundamentale despre experienţa umană, transmise astfel de la o generaţie la alta. Pline de morală, 

basmele arată ceea ce lipseşte lumii şi cum să acoperim acele lipsuri. Aflată mai bine de o sută de ani 

sub influenţa imperiului Ţarist şi aflată sub un continuu proces de denaţionalizare, Basarabia şi-a 

păstrat identitatea spirituală, mărturie stând ,,Poveştile basarabene” care ilustrează experienţa umană, 

valorile morale, specifice basarabenilor, aşteptările lor care coincideau cu cele ale românilor din alte 

regiuni, indiferent de graniţele impuse. Existenţa lor arată că imaginaţia, spiritualitatea, modul de a 

gândi şi de a simţi nu pot fi îngrădite.  Aceste basme reflectă sufletul românului basarabean cu 

însuşirile lui caracteristice: bunătate, omenie, răbdare, modestie, legăturile sufleteşti între români, 

formarea conştiinţei naţionale bazate pe ideea de neam, limbă, credinţă.  

Imaginarul este inseparabil de operele, mentale sau materializate, care servesc fiecărei 

conştiinţe la construirea sensului vieţii, a acţiunilor şi experienţelor sale de gândire. În această 

privinţă, imaginile vizuale şi de limbaj contribuie la îmbogăţirea reprezentării despre lume (G. 

Bachelard, G. Durand) sau la elaborarea identităţii Eului (P. Ricoeur).  

Valoarea sa nu constă doar în producţiile sale, ci şi în ceea ce se face cu acestea. Imaginarul 

îşi pune amprenta asupra realităţii, putând fi modelat şi resemnificat. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

451 
 

Imaginarul  semnifică, mai curând, o „fantezie strunită”, structurată de un ansamblu de 

reprezentări referitoare la o realitate despre care oamenii ştiu că există, dar pe care nu au văzut-o sau 

nu o pot vedea. 

După opinia lui Lucian Boia, istoria imaginarului poate fi definită ca o istorie a arhetipurilor. 

Acestea sunt constante sau tendinţe esenţiale ale spiritului uman, scheme de organizare şi interpretare 

a datelor realităţii, a căror materie este istoric determinată, dar numai în acest cadru, al unor matrice 

care nu se modifică nicicând. Potrivit majorităţii opiniilor, există opt structuri arhetipale care par a se 

combina în toate tipurile de imaginar: convingerea în existenţa unei alte realităţi, convingerea potrivit 

căreia corpul fiinţei umane, învelişul material, este dublat printr-un element imaterial şi independent 

numit „spirit”, „suflet”, „dublu” etc., alteritatea, unitatea sau aspiraţia de a supune toate diferenţele 

unui principiu unic, actualizarea originilor sau permanenţa miturilor fondatoare, specifică tuturor 

comunităţilor de ieri şi de astăzi, prin care trecutul este legat de prezent, conferind, astfel, oamenilor 

deopotrivă sentimentul identităţii şi garanţia perenităţii, dorinţa de a descifra viitorul, dorinţa de a 

evada din condiţia umană şi din istorie care, în ceea ce o priveşte, poate împrumuta fie forma 

“nostalgiei originilor”, fie a imaginării unui viitor purificat şi a existenţei în locuri fantastice sau 

utopice,  lupta şi complementaritatea contrariilor, care se regăseşte, într-o formă sau alta, în toate 

culturile. 

  Având o semnificaţie universală, în sensul că sunt comune tuturor tipurilor de comunitate 

umană, indiferent de epocă istorică, arhetipurile nu sunt, în pofida stabilităţii care le caracterizează, 

structuri rigide. Dimpotrivă, ele se combină necontenit, conţinutul lor adaptându-se mediului social 

în schimbare. Structurală fiind, istoria arhetipurilor este, în acelaşi timp, şi dinamică. Omniprezenţa 

acestor structuri arhetipale, dinamismul lor şi relaţia complexă pe care o întreţin cu realitatea . 

În opinia lui Marcel Detienne ,,partea cea mai secretă a identităţii unei culturi este încredinţată 

mitologiei sale’’ (cit. în Boia 2000:41) 

Legat de imaginar, mitul, afirmă Lucian Boia, este o „povestire, reprezentare sau idee, care 

urmăreşte înţelegerea esenţei fenomenelor cosmice şi sociale în funcţie de valorile intrinseci ale unei 

anumite comunităţi şi în scopul asigurării coeziunii acesteia”. (Boia 2000:20) Mitul re-produce, pe 

cale narativă, o realitate originară, percepută ca fundamentală (mai mult: întemeietoare), pentru 

comunitatea în care apare, împlinind, în acest fel, anumite cerinţe (sau aşteptări) colective de ordin 

religios, moral, social şi politic. 

Altfel spus, el relatează cum a apărut o anumită realitate, indiferent de natura acesteia, legitimând-o 

simbolic în toate aspectele sale. Mitul  apare mai ales ca un factor de mobilizare, care invită la acţiune. 

Într-o interpretare care îi aparţine lui Lucian Boia, „mitul oferă o cheie, permiţând accesul atât la un 

sistem de interpretare, cât şi la un cod etic (un model de comportament). El este puternic integrator şi 

simplificator, reducând diversitatea şi complexitatea fenomenelor la o axă privilegiată de interpretare. 

El introduce în universul şi în viaţa oamenilor un principiu de ordine” (L.Boia, Pentru o istorie a 

imaginarului, 2000:40) în conformitate cu necesităţile şi idealurile unei societăţi. 

Miturile fondatoare participă la construcţia  „sinelui” colectiv. Ele asigură coeziunea 

comunitară. De aceea, reconstituirile narative specifice miturilor sunt deosebit de grăitoare pentru 

amintirile, speranţele şi proiectele de viitor ale unei comunităţi etnice sau naţionale.  Forţa de sugestie 

a acestor mituri, în ipostaza lor de componente esenţiale ale imaginarului cultural al unei comunităţi, 

arată cât de puternică este amprenta lor identitară. 

Istoria se face şi prin tradiţie orală: mituri, legende, amintiri istorice, credinţe, superstiţii, 

transmise de-a lungul secolelor, ajung din urmă un întreg “folclor” contemporan, în care proliferează 

fantasmele şi zvonurile. Acest folclor are, între altele, meritul de a dovedi că domeniul imaginarului 

nu este mai restrâns în societăţile tehnologice decât în societăţile tradiţionale. In societăţile profund 

tehnologizate şi computerizate, documentele scrise sau orale sfârşesc prin a deveni imagine, fixă sau 

mişcătoare. Astfel, asistăm în prezent la o transpunere cinematografică a basmelor, celebrele producţii 

cinematografice Disney, la o schimbare a poeticii basmului.  

Astfel, dimensiunea „mitologică” a modelelor culturale a fost neobişnuit de pronunţată. Un 

alt factor identitar, extrem de puternic este memoria colectivă: ,,Ceea ce îşi aminteşte (sau vrea să-şi 

amintească) o naţiune din trecutul ei, modul cum îşi aminteşte ea de acest trecut, dar şi ceea ce refuză 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

452 
 

să-şi amintească sunt, indiscutabil, operaţiunile cele mai importante prin care se constituie această 

memorie comună.  […] De asemenea, după cum memoria individuală recurge, voit sau nu, la o 

strategie a amintirii, recuperând unele părţi din trecut şi preferând să „uite” altele, la fel şi memoria 

colectivă, poate fi manipulată pentru a reţine anumite fapte şi a ignora altele.” (Revista ,,Caiete 

Silvane”, noiembrie 2015, Articol Dana Deac ,, Petre Din, Spaţiul românesc între secolele XVIII-

XIX”.) 

Cu referire la un alt factor identitar important, alteritatea, cităm: ,,principiu identitar 

fundamental, alteritatea defineşte legătura dintre Eu (Noi) şi Ceilalţi, regăsindu-se, astfel, în orice 

raport interuman şi în orice discurs asupra fiinţei. Gradele alterităţii sunt diferite: de la diferenţa 

minimă, până la alteritatea radicală, care îl „împinge” pe Celălalt dincolo de limitele umanităţii, într-

o zonă apropiată fie de animalitate, fie de divin.,, Într-un sens mai larg, alteritatea se referă la diferenţa 

dintre spaţii, peisaje şi fiinţe, intrând în alcătuirea imaginarului geografic, biologic şi social ca o 

componentă esenţială.” (Articol: Imaginarul politic şi formarea identităţilor europene, Suport curs 

Imaginarul politic, p.4)  

Identitatea naţională românească s-a construit prin raport la alteritate datorită spaţiului 

geografic ocupat, românii au fost într-un permanent contact cu ceilalţi: popoarele migratoare, 

stăpânirea otomană în Ţara Românească şi Moldova, cea maghiară în Transilvania, etc. au lăsat urme 

în imaginarul românilor. Alteritatea se manifestă nu doar prin raportarea românilor la străinii din 

afară, dar şi faţă de cei consideraţi străini înăuntru: minorităţile naţionale. Făcând un simbol din 

ospitalitatea lor, românii şi-au păstrat suspiciunea faţă de străini.  

Europa  este expresia multiplelor națiuni care au dorit să-și afirme identitatea, al căror liant 

este dat de fragilitatea teritoriului, de stratificarea acestuia, imaginea frontierei fiind tema care revine 

obsesiv. 

Antropologul britanic Benedict Anderson dă următoarea definiţie naţiunii : „comunitate 

politică imaginară şi imaginată ca fiind atât intrinsec limitată, cât şi suverană”.  Este ,, imaginată – 

continuă autorul – pentru că nici membrii celei mai mici naţiuni nu îi vor cunoaşte niciodată pe cei 

mai mulţi din compatrioţii lor, nu-i vor întâlni şi nici măcar nu vor auzi de ei, totuşi, în mintea 

fiecăruia, trăieşte imaginea comuniunii lor [...]. Naţiunea este imaginată ca limitată deoarece chiar şi 

cea mai mare dintre ele...are graniţe finite, chiar dacă elastice, dincolo de care se află alte naţiuni. 

Nici o naţiune nu se imaginează a fi echivalentă cu omenirea.” (Benedict Anderson 2000:11). 

România este o ţară de frontieră a Europei, un spaţiu de margine. Imaginarul românesc al 

frontierelor apare cât se poate de clar în lucrarea lui Octavian Goga, ,,Naţionalism dezrobitor”, 1998, 

referitor la perioada de după unirea din 1918 : „ Am fost un  neam plin de vlagă, puţini vor mai fi ca 

noi, care în veacul din urmă s-au scuturat de sărăcie şi umilinţă. Ne-am omorât întotdeauna graniţele. 

Ca prin nişte chingi de fier în jurul unui trup dornic să crească, noi am fost strânşi şi la mijloc şi la 

încheieturi. Graniţele dor, graniţele ucid. O graniţă nouă pe suprafaţa unui popor a însemnat 

întotdeauna o moarte nouă… Uită-te la noi: în Principatele Dunărene graniţele de odinioară însemnau 

otrava turco-grecească, în Bucovina, zodia nemţilor, peste Prut zăpăceala moscovită, aici miasme 

ungureşti. Bietul trup, ciungărit tot veacul al nouăsprezecelea, a zvâcnit la graniţe ca la nişte rane 

coapte cari vreau să spargă. Fiorii unităţii ardeau dedesubt şi în măsura în care se deschideau punctele 

de graniţă, pe spărtură, ţâşnea dintr-o parte  într-alta fluidul nevăzut şi prindea rădăcini…aşa s-a 

plămădit, de pildă unitatea noastră literară din ultimele decenii: unde se fac furişate pe spărturi de 

graniţe…din nenorocire însă cursul otrăvurilor într-un organism e mult mai lung şi mai primejdios. 

Piroanele s-au smuls, crucificatul s-a ridicat în picioare, dar veninul i-a rămas . Toate părţile alipite 

ale României de azi pătimesc înainte de urmele graniţelor ca de o năprasnică boală de adolescenţă. 

După hora unirii pe care am jucat-o cu toţii în egală frenezie, întorşi pe la vetrele noastre, ne scutură 

pe fiecare frigurile de demult, visul din copilărie îşi face de cap…” (Octavian Goga, Naţionalism 

dezrobitor, textul ,, Graniţele” , 1998: 273-274). Graniţele, după cum prezintă textul sus menţionat, 

lasă urme adânci la nivelul imaginarului devenind graniţe lăuntrice, ale sufletelor.  

Aparent, în contradicţie, conceptele de identitate şi alteritate se presupun reciproc. Conceptul 

de identitate este indisolubil legat de alteritate, considerată atât diferenţa cât şi ca alteritate interioară. 

Raportul  identitate – alteritate, concretizat în forma eu – ceilalţi, este semnificativ pentru înţelegerea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

453 
 

diversităţii culturale. Construcţia propriei identităţi, specifică fiecărui spaţiu lingvistic şi literar, se 

realizează prin impactul percepţiei alterităţii. Deschiderea spre alteritate presupune atât 

conştientizarea identităţii, cât şi a identităţii în alteritate. 

Cu alte cuvinte, nici identitatea, nici alteritatea nu ar putea exista în afara unui raport de 

comparație. In literatură, cele două concepte descriu relația dintre scriitor, ca producător al textului, 

și cititor, în calitatea sa de receptor al aceluiași text.  Identitatea apare în societate ca un proces în 

permanentă construcţie şi reconstrucţie care se raportează întotdeauna la celălalt: ,,succesul de care 

se bucură termenul de imaginar în epoca noastră postmodernă se explică fără îndoială şi prin tendinţa 

de a face să dispară subiectul ca autor al reprezentărilor sale, în favoarea unor procese ludice  cu texte, 

imagini, etc. care, prin acte combinatorii şi deconstructive, generează la nesfârşit noi efecte de 

semnificaţie. In acest caz, procesele imaginarului trimit mai puţin la o activitate autopoietică şi în mai 

mare măsură la un model aleatoriu şi ludic de evenimente de limbaj şi de imagini.” ( Phantasma, 

Imaginarul, o categorie flexibilă, 2009.) 

Identitatea are un caracter esenţialmente dinamic şi mobil, într-o permanentă construcţie. 

După cum pe bună dreptate au observat sociologii, noi nu „avem” o identitate, ci ne autoidentificăm 

şi suntem identificaţi fără încetare. Acest lucru se întâmplă, de cele mai multe ori, asimetric, adică în 

cadrul unui raport de putere dintre un individ sau un grup dominant şi unul subordonat. În acest caz, 

identitatea, atribuită şi asumată, are rolul de a legitima anumite relaţii dintre indivizi şi grupuri, 

precum şi o ordine socială . Privind unicitatea sau multiplicitatea identităţii, apartenenţa indivizilor 

la mai multe grupuri generează, simultan, mai multe identităţi, intersectate: de familie, grup, vârstă, 

dar şi cetăţenească, de profesiune, naţională, etc.  

În sens istoric şi cultural, Europa există prin naţiunile ei, fiind o unitate în diversitate şi 

construind pe calea dialogului cultural o identitate adaptată  actualităţii  care îşi trage seva din 

pământul fertil al imaginarului cultural. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Anderson, Benedict, Comunităţi imaginate: Reflecţii asupra originii şi răspândirii 

naţionalismului,Editura Integral, Bucureşti, 2000. 

Boia, Lucian, Două secole de mitologie naţională,Editura Humanitas, Bucureşti, 1999. 

Boia, Lucian, Pentru o istorie a imaginarului, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000. 

Boia, Lucian, Între înger şi fiară. Mitul omului diferit din Antichitate până în zilele noastre,  Editura 

Humanitas, Bucureşti, 2004. 

Braga, Corin, Concepte şi metode în cercetarea imaginarului, Editura Polirom, 2007.  

Burgos, Jean, Pentru o poetică a imaginarului, Editura Univers, Bucureşti, 1488.  

Cioran, Emil,  Schimbarea la faţă  a României, Editura Humanitas, Bucureşti 1990. 

Carter, Angela, The Bloody Chamber: And Other Stories, Penguin Books, 1990. 

Charles, Taylor, Les sources du moi. La formation de l’identite moderne, Harvard University Press, 

1989. 

Deciu, Andreea, Nostalgiile identitatii, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2001. 

Goga, Octavian, Naţionalism Dezrobitor, Editura Albatros, Bucureşti, 1998. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

454 
 

Herder, Iohan Gottfried, Outlines of a Philosophy of  the History of Man, Bergman Publishers, New 

York. 

 

Lippmann, W. , Public Opinion,  Harcourt Brace, New York, 1922. 

Teodorescu-Kirileanu, Simion, Povesti basarabene, Editura Vestala, Bucuresti. 2014. 

Wunenburger, Jean-Jacques, Imaginarul, Editura Dacia, Cluj, 2008. 

European Commission - PRESS RELEASES - Press release - Speech ... 

europa.eu/rapid/press-release_SPEECH-14-165_en.htm?...en 

 

 

Intercultural dialogue - European Commission 

https://ec.europa.eu/culture/policy/.../intercultural-dialogue_... 

 

The promotion and preservation of Europe's diverse culture and ... 

web.cor.europa.eu/.../The-promotion-and-preservation-of-E... 

 

Articole Caiete Silvane   www.caietesilvane.ro/.../Petre-Din-Spatiul-romanesc-intre-secolele-XVIII-

XIX.html 

Imaginarul politic si formarea identitatilor europene - Centrul de Studii 

...www.cse.uaic.ro/_fisiere/Documentare/Suporturi_curs/II_Imaginarul_politic.pdf 

Phantasma - Imaginarul,o categorie lexibilă,phantasma.lett.ubbcluj.ro/?p=3620 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:13 UTC)
BDD-A26496 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

