THE RUSSIAN ORTHODOX CHURCH FROM TSAR NICHOLAS II TO THE
BOLSHEVIK REGIME

Claudiu Cotan

Senior Lecturer, PhD., ,,Ovidius” University of Constanta

Abstract: The success of the Bolshevik revolution was due not only to the deep crisis that was prevailing in
the Russian society, to the many defeats the tsarist Army suffered, but also to the turmoil the Orthodox
Church had been passing through for several decades. A breach had been felt inside the Church between
episcopate and the clergy of the parishes, as well as between clergy and the ordinary faithful. Many Russian
intellectuals passed through a true crisis of religious identity, having been attracted by atheism and
Marxism. Can we blame the Orthodox Church for the success of communism in Russia? | try to explain in
this study the lack of reaction of the Orthodox Church when faced with the spreading of the communist
ideology in the Russian society and Army.

Keyword: church, revolution, army, Bolshevism, crisis, atheism

Dupa reforma religioasa impusa de tarul Petru cel Mare, Biserica Ortodoxa a intrat intr-0
perioadd de continua marginalizare in societatea rusa. Pana la sfarsitul secolului al XVIII-lea
majoritatea populatiei avea acces doar la sistemul de invatamantul al Bisericii Ortodoxe influentat
de latinismul Contrareformei promovati de iezuiti si insusiti de multi preoti ucrainieni. in secolul
urmator s-a dezvoltat treptat un invatamantul laic mult mai modern si menit sa raspundad mai bine
noilor cerinte ale societatii. S-a cultivat treptat o ruptura intre invatamantul confesional si cel laic.
Rusia era singura tard europeand in care universititile nu aveau facultiti de teologie. Intre elita
culturala si clerul ortodox s-a instaurat treptat o rupturd care s-a adancit permanent. Seminariile
teologice care ofereau o educatie mai bund au fost Intr-o permanenta crizd din cauza lipsei
fondurilor, a cladirilor adecvate, a manualelor si bibliotecilor. Cu toate reformele intreprinse pentru
imbunatatirea situatiei invatdmantului confesional s-a pastrat un decalaj cultural clar intre preoti si
credinciosii care s-au indreptat spre invatdmantul laic modern, unde au dobamndit o educatie mult
mai buna. Acest fenomen a fost vizibil in momentul in care mitropolitul Filaret a propus traducerea
Bibliei in limba rusa moderna, actiune criticata dur de mitropolitul Serafim de Sankt-Petersburg,
care vedea in acest gest provocarea unei emancipari a credinciosilor, care ar fi interpretat textele
scripturistice dupd mintea lor. Biblia a fost publicatd in limba rusd in 1876, dupa ce mai intai
aparuse in traducere Capitalul Iui Marx. Traducerea Bibliei a fost primita cu multa bucurie de
credinciosi si editatd in peste un milion de exemplare®.

Situatia religioasa era tot mai complicatd odatd cu aparitia sectelor religioase si cu
intensificarea activitatii staroverilor care au ajuns sa fie tot mult apreciati de ortodocsi care 1i
vedeau ca adevaratii pastratori ai credintei. Sihdstria Optina, cu renumitii sai duhovnici educati in
traditia staretului Paisie Velicikovski de la Manastirea Neamt, a fost cercetatd de marii intelectuali

! Geoffrey Hosking, Rusia popor si imperiu 1552-1917, trad. de Dana Criciun, Hortensia Parlog si Maria Teleaga, Edit. Polirom,
lasi, 2001, pp. 168-170.

237

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



rusi si de scriitorii Gogol, Dostoievski si chiar de Lev Tolstoi, care n ultima sa criza spirituald din
1910 a murit in drum spre duhovnicul Ambrozie. Tolstoi 1si formase un sistem teologie propriu
bazat pe exegeza Evangheliei asa cum o intelesese el, mergand pana la negarea miracolului si
dumnezeirii lui Hristos, fugind de practica si teologia oficiald a Bisericii pe care ajunsese sa le
deteste. Dostoievski era in schimb imbibat de un crestinism hristocentric, profetind in scrierile
sale violentele din timpul viitoarelor revolutii rusesti.

In universititile din Rusia circulau idei antireligioase si antibisericesti care afectau Biserica
Ortodoxa perceputa ca unealtd docild a statului, pe care multi intelectuali care si-au pierdut credinta
au abandonat-o. In momentul canonizarii Sfantului Serafim de Sarov, din 1903, organizati in graba
de familia taristd fard a cere aprobarea Sfantului Sinod, s-a observat prapastia care separa
aristocratia de masa credinciosilor, discrepantele profunde care afectau societatea rusa.

Inainte de anul 1905, credinta ortodoxa era religia oficiald, celelalte religii fiind admise
pentru minoritatile etnice. In scolile de stat, religia ortodoxi se constituia in disciplini de studiu
pentru toti copiii ortodocsi si pentru tofi copiii proveniti din familiile mixte, in care unul dintre
parinti era ortodox. Totusi, autonomia Bisericii fata de stat a crescut, dar in acelasi timp a ajuns la
izolare si la slabirea legaturilor sale cu masa credinciosilor. Situatia din Rusia era bine ilustrata
intr-0 scrisoare pe care Lev Tolstoi a adresat-o tarului Nicolae in 1902, prevestind revolutia ce se
apropia. Razboiul ruso-japonez din 1904-1905, soldat cu infrangerea armatelor f{ariste,
numeroasele greve muncitoresti si rascoalele tdranilor au zguduit societatea rusa. De altfel,
framantarile din Rusia au continuat pana la izbucnirea razboiului care a prabusit marelui imperiu
tarist si a oferit victoria revolutiei bolsevice din 1917.

Revolta din 22 ianuarie 1905, cunoscuta sub denumirea de Duminica Sangeroasa, l-a avut
in fruntea ei pe preotul ortodox G. A. Gapon (1870-1906), conducétorul marsului muncitorilor din
Sankt-Petersburg, care se indrepta spre Palatul de Iarna pentru a cere tarului un trai mai bun.
Interventia sangeroasd a Armatei a adus grave prejudicii imaginii farului care pana atunci fusese
perceput de oamenii simpli ca fiind un protector al saracilor si al unitatii Rusiei. Bolsevicii nu au
avut niciun rol in timpul acestor evenimente, pe care insi le-au folosit in ulterioara lor propagand?.
Aceste miscdri sociale au obligat autoritatile tariste sa accepte o serie de schimbari politice si sa
promoveze si unele transformari in sfera vietii religioase. La 17 aprilie 1905, tarul Nicolae al II-
lea a acceptat Actul de toleranta prin care s-a acordat libertate religioasa tuturor cetatenilor Rusiei,
chiar si dreptul ortodocsilor de a trece la orice confesiune, cu toate ca nu a existat o legislatie pentru
aplicarea acestui document. Biserica Ortodoxd Rusd, dominatd de un centralism excesiv exercitat
de cler cu excluderea aproape totala a laicilor din viata bisericeasca, a ajuns sa fie criticata treptat
de teologi si oamenii de culturd, care o vedeau ca fiind incapabild sa se adapteze dinamicii
societatii.

In urma memoriilor clerului, dar mai cu seama datorita criticilor mitropolitului Antonie
Vadkovskij al Petersburgului (1846-1912), tarul a aprobat la 27 decembrie 1905, convocarea unui
sobor care sd promoveze reforme in Biserica Ortodoxa. Discutiile s-au purtat pe tema noirii
institutiilor Bisericii la nivel de episcopii, parohii, scoli teologice si cler. Problema cea mai
dezbatuta a fost cea a compozitiei viitorului sobor, locul si rolul laicilor si preotilor in functionarea
lui®. In cele din urma s-a ajuns la o solutie de compromis prin care si preotii si laicii aveau drept
de vot, dar episcopii beneficiau si de dreptul de veto asupra deciziilor adunarii. Principala
propunere a soborului a fost restaurarea patriarhatului. Deciziile acestui sobor au fost comunicate

2 Michael Lynch, Reactiune i revolutie: Rusia 1881-1924, trad. Emilia Stere, Ed. All, Bucuresti, 2000, pp. 54-55.
3 Joan 1. Ici jr., ,,Perspective comparate asupra reformei Bisericii in Europa secolului XX, in Revista Romdnd de studii teologice
si religioase, |, 1-2, Cluj, 2007, pp. 63-64.

238

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



tarului care 1-a ratificat in aprilie 1907. Totusi, Tn 1912 s-a infiintat un Comitet consultativ de
pregatire a Soboru-lui ale carei lucrari ce s-au desfasurat in perioada 1912-1916 au fost adunate in
cinci volume si publicate.

Coruptia care domina societatea rusa afecta si Biserica Ortodoxa, determinand pe unii
dintre ortodocsi sa se indrepte catre rascolnici-staroveri, care de acum au fost recunoscuti ca ,,vechi
credinciosi” §i acceptati In societate. Mai mult, toleranta religioasa a facilitat unor credincisi
ortodocsi si posibilitatea de a imbratisa catolicismul, protestantismul sau chiar de a trece la
mahomedanism. Intelectualitatea rusa a ajuns insa sa fie dominata de un indiferentism religios si
chiar de ateism.

Puterea politicd dobandise o influenta periculoasa asupra Bisericii. De aceea, atunci cand
mitropolitul Vladimir de Petrograd i s-a opus lui Rasputin, calugarul care ajunsese sa controleze
prin mistica sa familia imperiald, a fost sanctionat de catre tar cu transferul la Kiev. Biserica
Ortodoxa Rusa a avut foarte mult de suferit in perioada activitafii oberprocurorului C. P.
Pobiedonostev (1880-1905), cand statul rus a ajuns sd se amestece cu o deosebita brutalitate in
viata bisericeasca.

Miscarile socialiste din secolul al XIX-lea erau neinsemnate, dar cooptau atentia unora
dintre preotii ortodocsi, care le considerau benefice societatii rusesti si chiar binecuvantau astfel
de manifestatii. Unii dintre ierarhi, precum episcopul Ambrozie de Kiev, s-au opus miscarilor
socialiste pe care le considerau adevarate pericole pentru Bisericd. Ideile socialiste si-au gasit
rezonantd si in gandirea unor teologi. Chiar Bulgakov sustinea ca adevaratul crestinism duce
imperios la socialism. Apare in vremea acestor framantari politice conceptul de socialism crestin,
tip de socialism pe care Incearca sa-l1 fundamenteze Partidul Social Crestin, infiintat la Moscova
in 1906. La congresul infiintarii acestui partid au participat 45 de persoane, dintre care opt erau
preoti ortodocsi. Acest partid a reusit sa activeze mai multi ani si s supravietuiasca §i in primii
ani de dupa 1917%. Literatura socialista s-a rispandit in aproape toate statele europene. Unii teologi
au incercat fundamentarea ideologiei socialismului pe autoritatea Evangheliei si chiar si-au gandit
inlocuirii crestinismului cu socialismul ca noua religie. Ca urmare a unor asemenea atitudini, un
Congres ortodox pentru misiune crestind tinut la Kiev in 1908 a hotarat luarea unor masuri
impotriva socialismului.

In noua situatie Sfantul Sinod a intervenit pe 1anga tar si a cerut reinfiintarea patriarhatului,
dar s-a lovit de refuzul tarului Nicolae al Il-lea, care il percepea pe viitorul cap al Bisericii
Ortodoxe ca fiindu-i concurent si chiar rival. Constient de schimbarile produse in societatea rusa,
Sinodul a acceptat infiintarea in fiecare parohie a unui ,,consiliu bisericesc-parohial”, din care
ficeau parte 12 laici condusi de preotul paroh. In seminariile teologice s-au introdus spre studiu
limbile populatiilor locale, dar si un numar mai mare de discipline laice. Cu toate acestea, structura
conservatoare a statului tarist, dar si cea a Bisericii Ortodoxe, au blocat reformele. Drept urmare,
in 1906, Consiliul de Ministri a interzis functionarilor publici, deci si clerului ortodox, de a face
parte din partidele politice sau din asociatii cu caracter politic. Treptat s-au luat masuri pentru
impiedicarea trecerii ortodocsilor la alte culte, iar ideea convocarii unui ,,Sobor” care sa discute
problemele bisericesti nu s-a mai concretizat.

Mai multi episcopi si preoti au facut parte din cele ,,patru Dume imperiale”, unii fiind foarte
activi votand o serie de legi retrograde ce urmireau reintroducerea vechiului regim absolutist. In
Biserica Ortodoxa puterea episcopilor era totalitara, hotardnd soarta preotilor care cereau
adoptarea unor reforme. Preotii adepti ai reformelor bisericesti au fost nldturati sau mutati in alte
parohii de unde au fost caterisiti mai tarziu. Oberprocurorul N. P. Raev, cel chemat sa vegheze la

4 Stanciu P. Cristian, Biserica fati de propaganda socialistd, Bucuresti, 1921, p. 25.

239

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



aplicarea reformelor bisericesti, era lipsit de inifiativa, iar Sinodul a ajuns sa fie controlat de
arhiepiscopul Arsenie Stadnitki si de protopopul Savelski in interesul lor si al celor apropiati.

[zbucnirea razboiului a obligat Rusia sd-si se mobilizeze Armata in sprijinul Serbiei atacata
de Austro-Ungaria. Statele ortodoxe au intrat in razboi de partea Antantei, cu exceptia Bulgarieli,
atrasa 1n sfera politicii Puterilor Centrale. Situatia Rusiei in timpul Primului Razboi Mondial a fost
agravata de erorile guvernarii autocrate. Tarul Nicolae al II-lea a preluat conducerea unei armate
ai carei ofiferi erau avansati in posturile de comanda pe baza originii nobiliare si nu a cunostintelor
tactice si militare. La Petersburg, treburile imperiului erau in grija imparatesei Alexandra, aflata
sub influenta lui Rasputin, fapt care a afectat imaginea familiei imperiale. In decembrie 1916, un
grup de nobili l-au asasinat pe Rasputin in speranta ca Romanovii vor aduce schimbari in modul
de conducere al unui popor tot mai neincrezator in sistemul politic tarist. in martie 1917 revolutia
a inlocuit autocratia taristd cu o guvernare care a avut o slaba adeziune din partea populatiei. La
randul sdu, in dorinta de a elimina Rusia de pe frontul din est, Germania a sustinut propaganda
bolsevica si 1-a ajutat Lenin, aflat in exil, sd revind in Rusia. Actiunea serviciilor secrete germane
a contribuit major la prabusirea Imperiului tarist. Continuarea razboiului cu mari pierderi, dar mai
ales propaganda bolsevica raspandita printre soldati, a declangat o nouad revolutie In toamna anului
1917. Victoria bolsevicilor a schimbat si politica Rusiei fata de razboi. Bolsevicii promisesera
incetarea razboiului, iar in toamna anului 1917 au inceput demersurile pentru incheierea
armistitiului. Semnarea, la 3 martie 1918, a Tratatului de la Brest-Litovsk a insemnat pentru Rusia
o infrangere dureroasa.

In perioada anilor 1915-1918, Biserica Ortodoxa Rusa s-a preocupat de reglementarea
vietii sale interne afectata de dezastrelor produse de razboi. Revolutia din martie 1917 a inlaturat
regimului farist, dar totodatd a eliberarat Biserica Ortodoxa de sub controlul statului. Pentru
intarirea autonomiei bisericesti s-au intrunit adunari compuse din clerici si laici in toate marile
orase, cu dorinta de a adopta reforme care si dinamizeze viata duhovniceasci a credinciosilor®.
Soborul Bisericii Rusiei s-a intrunit in 15/28 august 1917, fiind alcatuit din 564 de membrii, clerici
si mireni. Problemele discutate in acest sobor au fost numeroase, iar pentru eficientizarea
discutiilor s-au constituit 22 de comisii. Hotdrarea cea mai importantd a fost restabilirea
patriarhatului si acceptarea unei noi constitutii bisericesti, alcatuita pe principii democratice, cu
participarea laicilor in administratia bisericeascd. Cuvantdrile pline de elan ale unor mari teologi
precum arhimandritul Ilarion Troitki sau Serghei Bulgakov, care s-au pronuntat in favoarea
reinfiintarii patriarhatului i-au determinat pe membrii Soborului sa treaca la alegerea primului
patriarh de dupa Petru cel Mare. Intr-o atmosfera de teroare riaspanditi de Revolutia bolsevica a
avut loc ceremonia de intronizare a patriarhului Tihon (1865-1925) in biserica Uspenski din
Kremlin®. Episcopii adunati in Sobor au adresat o scrisoare soldatilor rusi pe care i-au chemat s
lupte pentru tara si Tmpotriva celor care si-au tradat poporul si cereau incetarea razboiului:
Inlauntrul tariii dardpanare, pe front tridare. Intregi regimente abdtute de talcuirile viclene ale
tradatorilor si spionilor si amagite de rautatea dusmanului parasesc pozitiile, arunca armele,
tradeaza pe tovarasi, predau orase, daruiesc inimicului prada colosala §i fauresc rusinoase
silinicii asupra locuitorilor pasnici. Intre soldati sunt multi care rdd de lege, isi bat joc de bravurd,
omoard pe conducatori, se infratesc cu inimicii §i, in acelas timp, impusca in spate pe eroii care
merg la lupta. Lucru ne mai auzit in Rusia, dar care acum se petrece: armatele noastre care

5Joan I Ici jr., ,Perspective comparate asupra reformei Bisericii in Europa secolului XX, in INTER, Revistd romdnd de studii
teologice si religioase, anul 1, nr. 1-2, Cluj-Napoca-Sibiu, Craiova-Bucuresti-Chiginau, 2007, pp. 66-67.

6 Alexander Schmemann, ,,Patriarch Tikhon 1865-1925”, in St. Viadimir’s Theological Quarterly , vol. 19, number 1- 1975, p. 3-
6.

240

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



uimeau lumea cu vitejia lor, actualmente sunt jucdrie pentru inamic §i groazd pentru rezervele
noastre. Spionii nemti si naimitii §i tradatorii nostri au rapit din armata spiritul si inima. ...
Dusmanul e la usa. EI se catara de criptele sfinte de la Kiev si de capitala de la nord. Rusia cea
mare e la malul pieirei. Patria va cheama: Salvati-0! Uitati certele si socotelele de partide, iertati
ofensele ca frati, ca fii ai aceleasi mame, intindeti-va unul altuia mdnile iertatoare. Contopifi-va
intr-o singura familie, prin dragostea puternica catre Patrie, gata la orice jertfa spre mantuirea
el intru numele Ui Hristos. Catre Dumnezeu, la rugdaciune, la pocainta, la muncd, la dragoste
frateascd si iertare, tofi jertfd’. In acest timp revolutia bolsevica zguduia intreaga Rusie, iar
actiunile comunistilor ficeau numeroase victime in marile orase rusesti®.

Autoritatile bolsevice care au preluat puterea politicd au decretat libertatea religioasa
pentru toate religiile de pe teritoriile rusesti. Totodata, a fost oferitd si libertate miscarilor
anticlericale care atacau fara nici o consideratie Biserica Ortodoxa. Bisericii i s-a luat dreptul de
proprietate, locasurile bisericesti au ajuns 1n proprietatea comunitatilor locale, a fost eliminat
invatamantul religios din scolile de stat, icoanele au fost scoase din institutiile statului, sfintele
moaste au fost transportate la muzee, scolile teologice au fost inchise, iar predica interzisi®. S-a
trecut la confiscarea averilor bisericesti, care au devenit proprietatea poporului.

Congresul General al Sovietelor din 10 iulie 1918 a provocat Bisericii numeroase probleme,
iar Constitutia adoptata preciza ca preotii si calugarii nu mai erau socotiti membri ai comunitatii.
Clericilor li s-a interzis dreptul de a alege si de a fi alesi in soviete sau de a fi profesori in scolile
de stat. Nimeni nu putea invoca principii religioase pentru a refuza indeplinirea indatoririlor
cetatenesti. Decretul de despartire a Bisericii de Stat din 20 ianuarie/2 februarie 1918, stabilea si
viitoarea organizare a Bisericii. Actele de stare civila treceau in seama statului, iar Bisericii 1 se
interzicea exercitarea oricdrui rol 1n societatea rusesasca.

Amenintarea bolsevismului si schimbarile politice ce se anuntau nu au fost percepute de
preotii ortodocsi din parohii sau de preotii militari din Armata tarista intrata intr-un proces rapid
de bolsevizare. In Rusia taristi clerul militar ortodox s-a bucurat de o buni organizare prin
implicarea protopopului Gheorghi Savelski, presedintele congresului clerului militar tinut iunie
1914, la Sankt-Petersburg. In cadrul acestei importante intruniri s-au discutat problemele pe care
capelanii ortodocsi le intampinau in activitatea lor si au stabilit o listd cu indatoririle ce le reveneau
in timp de rizboi. In Armata si Marina tarista se giseau peste 5000 de capelani. De la declansarea
razboiului, Biserica Ortodoxa Rusd a avut un rol activ in sprijinirea Armatei tariste. La 20 iulie
1914, Sfantul Sinod a facut apel ca manastirile, bisericile si credinciosii sa vina in ajutorul celor
raniti si sa infiinteze spitale militare. In aceeasi zi, episcopii ortodocsi au cerut ca in parohii sa fie
organizate actiuni pentru ajutorarea familiilor celor trimisi pe front. in august 1914 au aparut
primele infirmerii militare infiintate cu fonduri donate de Sfantul Sinod, de scolile teologice si de
manastiri. In timpul raboiului au fost decorati 1072 de preoti, 30 au decedat, 400 au fost raniti, iar
peste 100 au fost luati prizonieri, slujind apoi in diferite lagdre de prizonieri din Austria si
Germania.

In decembrie 1916, protopopul Gheorghi Savelski a prezentat un memorandum in care a
cerut impunerea unor masuri speciale pentru Intarirea spirituald a soldatilor, in special a celor din
rezerva Armatei. La inceputul anului 1917 acesta a organizat un congres al preotilor militari cu
scopul imbunatatirii activitatii acestora devenita tot mai dificila. Revolutia bolsevica a demonstrat
insa slaba legatura dintre soldati si capelanii ortodocsi. Ideologia comunistd a subminat activitatea

7 Arhiva Mitropoliei Moldovei si Bucovinei, Dosarul nr. 81/Rézboiul 1916-1918, vol. VII.
8 Alexander Schmemann, ,,Patriarch Tikhon 1865-1925”,, pp. 6.
9 A. Kiiry, ,,Situatia actuald a Bisericilor Ortodoxe de Rasirit”, trad. de N. Terchild, in Revista teologicd, nr.10-11, 1925, p. 333.

241

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



preotilor militari si a distrus spiritul combativ al Armatei tariste, fara ca preotii militari sd observe
gravitatea acestui fenomen si si ia masurile cuvenite®®.

Suferintele la care au fost supusi clericii rusi in timpul revolutiei bolsevice au devenit tot
mai brutale si multi episcopi si preoti au cizut victime terorii. In fata acestei situatii s-a ridicat cu
hotarare patriarhul Tihon, care la 25 octombrie 1918, a publicat un protest impotriva atrocitatilor
savarsite de bosevici impotriva clerului ortodox. Acest document constituie un adevarat
rechizitoriu la adresa guvernarii brutale bolsevice.

In urma Pacii de la Brest-Litovsk, Rusia a fost nevoiti si accepte conditiile impuse,
pierzand din teritoriul sau Ucraina si Tarile Baltice. Aceastd pace punea insa in pericol frontul de
vest, unde Franta si Marea Britanie duceau un razboi foarte greu. Iesirea Rusiei din razboi insemna
si imposibilitatea Romaniei de a mai continua lupta. Franta, Marea Britanie si Japonia au sustinut
militar si financiar pe partizanii tarismului in dorinta de a distruge sovietele si de a redeschide
frontul din est. Unitdti militare englezesti au debarcat la Arhanghelsk si Murmansk, la
Vladivostock au sosit regimente japoneze, iar un corp expeditionar francez a debarcat la Odessa si
in Transcaucazia. Armata Rosie, organizata de Trotki, a reusit sa infranga treptat aceste trupe. Cu
toate reusitele militare obtinute in luptele cu bolsevicii, soldatii amiralului tarist Kolceak au fost
infranti, iar Judenici a fost obligat sa se retraga in Estonia, iar Wrangel in Turcia. S-au retras din
fata ofensivei comuniste si cei 2000 de preoti din trupele lui Kolceak, cei 1000 de preoti din
unitatile militare conduse de Denikin si alti 500 de clerici din preajma lui Vranghel. Dupa
infrangere, multi dintre acestia au emigrat!!. Asfel, pentru prima dati in Europa s-a format un stat
comunist care vedea in credinta religioasd un dugman al propriei ideologii atee.

Starea sufleteasca a soldatilor rusi, afectati puternic de propaganda bolsevica a fost
evidentiati si intr-o serie de rapoarte ale preotilor militari. In Rusia, majoritatea ortodocsi
participau la slujbele religioase, iar Biserica Ortodoxa Rusa i-a incurajat sa participe la razboi
alaturi de tar. Dar, odatd cu rapida cresterii a atasamentului fatd de persoana tarului, au aparut si
manifestarile anti-razboinice. Deznaddjduiti de anii de razboi, soldatii rusi au fost convertiti usor
de ideologia bolsevica si de ideea incetarii razboiului. Astfel, au fost recrutati cu usurinta de
Armata Rosie, mai cu seama cd majoritatea soldatilor rusi proveneau din randul taranilor, clasa
sociala inca oprimata.

Abdicarea tarului Nicolae al II-lea a accelerat miscarea de independenta din Ucraina, unde
a luat fiintd Rada ucraineana, care a proclamat autonomia. La Kiev vocile unor clerici ucrainieni
cereau ca Biserica Ortodoxa Ucrainiani sa se separe de Moscova. In octombrie 1917 a luat fiinta
Rada bisericeasca alcatuitd din clerici si mireni ucrainieni. Mitropolitul Vladimir de Kiev se gisea
in acea perioadi la Moscova unde, din luna august, erau deschise lucririle Marelui Sobor. In timpul
acestui Sobor a fost discutata si situatia Bisericii Ortodoxe din Ucraina, unde urma sa fie trimisa o
delegatie a Sfantului Sinod care sd discute cu Rada ucrainiand. Rada bisericeasca a hotarat
sustinerea autocefaliei, dar un sinod intrunit in ianuarie 1918, la care au participat si reperezentantii
Patriarhiei Moscovei, sub presedentia mitropolitului Vladimir, a hotarat pastrarea legaturilor
bisericesti cu Patriarhia Moscovei si acceptarea traducerii in limba ucraineana a textelor liturgice.
Situatia din Ucraina s-a complicat cand fortele militare bolsevice au reusit sa preia conducerea in
Kiev, unde la 26 ianuarie 1918, I-au impuscat pe mitropolitul Vladimir. O intrunire a aceluiasi
sinod din iunie 1918 a proclamat autonomia Bisericii Ortodoxe din Ucraina. In fruntea Radei
ucrainene a ajuns Pavel Skoropaski, inlocuit apoi cu Simeon Petliura, care i-a sustinut pe

10 Mihail Vitalievici Skarovscki, ,,Biserica Ortodoxa Rusi in secolul XX, in Biserica Ortodoxd din Europa de Est in secolul XX,
coord. Christine Chaillot, Edit. Humanitas, Bucuresti, 2011, pp. 386-400.
1 Mihai Vitalievici Skarovski, ,,Biserica Ortodoxa Rusi in secolul al XX-lea”, p. 407.

242

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



autocefalisti. Dupa cucerirea Kievului de catre armatele bolsevice au plecat in exil o serie de ierarhi
si preoti ortodocsi. Din Rusia au emigrat si majoritatea teologi care au revitalizat gandirea
teologica din Occident.

La 20 noiembrie 1920, patriarhul Tihon a emis 0 Enciclica prin care se permitea grupurilor
de eparhii locale sa formeze impreuna autocefalii in cazul in care contactul cu Patriarhia devenea
imposibil. Un astfel de organism a fost Administratia temporara bisericeasca pentru sudul Rusiei,
formata din soborul inter-provincial de la Stavropol din mai 1919 si asistat de toti fostii deputati
locali. Retragerea lui Wrangel a deterinat si emigrarea ierarhilor rusi la Constantinopol, iar din
capitala Turciei la Karlovtz in Serbia, unde In 1921 au fost primiti de patriarhul Dimitrie al
Bisericii Ortodoxe Sarbe. In anul urmitor, administratia bisericeasca din Karlovitz, s-a denumit
Sinodul episcopal al Bisericii Ortodoxe Ruse din strainatate.

Un capitol important in istoria Bisericii Ortodoxe Ruse il ocupa activitatea ortodocsilor
rusi din emigratie. Biserica Ortodoxa Rusa de la Karlovitz era alcatuita in special din acei membri
ai clerului care servisera direct iIn Armata rusilor albi ca preoti militari sau care isi demonstrasera
public simpatia pentru regimul tarist. Emigratia rusa il critica pe patriarhul Tihon pentru refuzul
sau de a binecuvanta actiunile militare anti-bolsevice. Mare parte din comportamentul viitor al asa
numitului ,,Sinod de la Karlovitz” poate fi explicat prin aceasta ostilitate a episcopilor fata de cei
care nu le-au impartatit aceleasi opinii politice si nu au aderat la actiunile lor antibolsevice. Biserica
Ortodoxa Rusa de la Karlovitz era alcatuita in special din acei membri ai clerului care servisera in
calitate de combatanti in regimentele lui lisus sau din admiratori ai tarismului. Printre acestia se
numara episcopul Veniamin, capelanul sef al fortelor Wrangel in Crimeea. Mitropolitul Antonie
Khrapovitsky, care obtinuse cel mai mare numar de voturi pentru functia de patriarh la Marele
Sobor din 1917, a devenit conducator al ,,Sinodului de la Karlovitz”. Printre episcopii refugiati se
afla si mitropolitul Platon Rozhdestvenski de Odesa, arhiepiscopul Evloghie Georgievsky de
Volynia si episcopul Veniamin Fedechenkov, acestia urmand sa joace un rol crucial in activitatea
Bisericii Ortodoxe Ruse din emigratie.

Cativa dintre ierarhii rusi, in refugiul lor citre Constantinopol, au trecut si prin lasi, unde
au fost primiti de mitropolitul Pimen al Moldovei si Sucevei, care le-a prezentat situatia
bisericeasca din Basarabia si relatiile cu Patriarhia Mosovei. Intr-un document pistrat in Arhiva
Mitropoliei Moldovei si Bucovinei este prezentat acest moment in care s-a incercat si conturarea
cauzelor care au dus la victoria comunismului in Rusia: ,, 4 doua zi a sosit din Galati unde fusese
refugiat, arhiepiscopul Alexie Dorodniten (ucrainian) care a fost primit cu aceeagi bunavointa de
I P. S. Mitropolit al Moldovei ca si ceilalti ierarhi rusi. De aici arhiepiscopul a plecat spre Galati,
ca impreuna cu ceilalti tovaragi sa urmeze caldatoria.

De notat este o declaratie a P. S. Arhiepiscop Alexie, in urma intrebdrii ficutd de I. P. S.
Mitropolit Pimen gi anume I. P. S. Mitropolit Pimen a pus arhiepiscopului aceastd intrebare: cum
se explica faptul ca poporul rus asa de credincios pravoslavnic, pand la bigotism, intr-un moment
sa se schimbe si sa devina asa de crud si lipsit de bunatatea §i blandetea crestinului?

P. S. Arhiepiscop a raspuns: Se vede ca educatia sufleteasca a norodului nostru rusesc a
fost superficiala, caci noi nu ne-am ocupat cu toata staruinta de educatia lui, ci am cautat sa
placem mai mult stapdanirii lumesti, urmarind bunuri pamdntesti §i decoratii, iar nu educatia
crestind. latd ce vi pot raspunde la intrebarea ce mi-o punefi”™*?.

Ideea infiintarii unei administratii bisericesti pentru diaspora rusd a apartinut episcopului
Veniamin Fedchemkov. In decembrie 1920 el a condus o delegatie la mitropolitul Antonie, pe care
I-a rugat sa ceara permisiunea Patriarhiei Ecumenice sa organizeze o administratie bisericeasca

12 Arhiva Sfantului Sinod, Dosar nr. 143/1916-1923, f. 86 f. v.; f. 87 f. v.

243

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



pentru diaspora ruseasca. Patriarhia Ecumenica a raspuns petitiei printr-un Tomos care aproba
organizarea unei Administratii temporare a Bisericii Ortodoxe Ruse in strdaindtate sub jurisdictia
Patriarhiei Ecumenice. Gestul Patriarhiei Ecumenica, fara o eliberare canonica din partea
Patriarhiei Moscovei nu era legal din punct de vedere bisericesc, iar patriarhul Tihon in
corespondenta sa cu Constantinopolul a precizat acest fapt'®,

In 1921 Administratia Bisericii Ortodoxe Ruse din afara Rusiei si-a stabilit sediul la
Karlovitz, unitatea ei fiind curdnd pusa la incercare. Conflictul din 1926 care a dus la divizarea
Bisericii din emigratie a fost cauzat de ultimatumul adresat mitropolitului Evloghie si lui Platon
de a recunoaste Sinodul de la Karlovitz ca cea mai 1nalta autoritate bisericeasca din emigratie.
Acestia au refuzat argumentand ca erau numiti de patriarhul Moscovei, iar Karlovitzul nu avea
nici o autoritate asupra lor. In plus ei erau singurii episcopi din emigratie cu numiri canonice valide.
In anul urmitor Sinodul de la Karlovitz a intrerupt comuniunea cu Patriarhia Moscovei, unde
mitropolitul Serghie Stragorodsky, loctiitor de patriarh dupd moartea lui Tihon, a declarat
,loialitate” statului bolsevic. La randul sau mitropolitului Evloghie, care incercase sa pastreze
legdtura canonica cu Moscova, in 1927 a hotérat sa treaca sub jurisdictia Patriarhiei Ecumenice.

Sub teroarea comunista §i la presiunea lui Lenin, marii teologi rusi au inceput sa ia drumul
exilului. Pana in anul 1850 teologia rusa fusese tributard influentelor apusene catolice si
protestante diminuate de teologii Macarie Bulgakov, Silvestru de Canev si N. Malinovski.
Teologia rusa a devenit originald prin mitropolitul Filaret Drosdov al Moscovei (11867) si prin
marele ascet Teofan Zatvornik (11894), editorul Filocaliei in limba rusa. Cel mai original teolog
rus din secolul al XIX-lea a fost insa Aleksei Homiakov (11860). Au existat insa clerici si teologi
rusi care au Tmbratisat marxismul, iar altii precum Serghei Bulgakov au revenit in Biserica dupa o
intense activitate marxistd. Unii dintre pdrintii Renasterii religioase ruse aflati in exil au fost
invitati sa predea in centrele universitare din Belgrad, Sofia, Praga si Varsovia. Parisul a devenit
insa adeviratul centru al teologiei universitare ruse’*. Aici au activat cateva decenii cei mai mari
teologi rusi care au realizat unele dintre cunoscutele lucrari teologice care sunt pana astdzi opere
de referintd 1n teologia rasariteand. O parte dintre teologii rusi din emigratie, precum Bulgakov,
Berdiaev, N. Lossky si George Florovsky au intrat sub jurisdictia mitropolitului Evloghie. Un al
treile grup de parohii rusesti din diaspora au rdmas sub jurisdictia Patriarhiei Moscovei, printre
acestia fiind teologul Vladimir Lossky®. O parte dintre teologii rusi din diaspora au format grupul
euroasiatic care se opunea occidentalizdrii teologiei ortodoxe ruse si incurajau o revenire la
propriile sale radacini, considerand instaurarea comunismului ca fiind un moment benefic acestui
proces prin izolarea in care intra Rusia. In volumul teologic Rusia si latinitatea, publicat in 1923,
teologii euroasiatici considerau convertirea la catolicism ca fiind mai rdu mai mare decat a fi ucis
in Rusia comunista. Convertirea aducea moarte sufletului, pe cdnd comunistii omorau doar
trupul?®,

Intrucat metoda de anihilare a religiei prin desfiintarea totald a bazei sale spirituale si
materiale esuase, Lenin a recurs la o metoda noud: neutralitatea intelegdtoare fatd de grupurile
religioase minoritare si atacarea directd a Bisericii Ortodoxe. Propaganda sovietica pretindea ca
atacul guvernului la adresa Bisericii Ortodoxe nu era o persecutie religioasa, ci o lupta impotriva
mostenirii reactionare a trecutului tarist. Rezolutiile politice adoptate de Soborul de la Karlovitz

13 Dimitry Pospielovsky, The Orthodox Churc in History of Russia, St. Vladimir’s Seminary Press, New York, 1998, p. 221.

14 Paul L. Gavrilyuk, George Florovsky si renasterea religioasd ruseascd, trad. de Adela Lungu, Edit. Doxologia, lasi, 2014, p. 88.
15 Paul L. Gavrilyuk, George Florovsky si renasterea religioasd ruseascd, pp. 101-103.

16 Paul L. Gavrilyuk, George Florovsky si renasterea religioasd ruseascd, p. 124.

244

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



care atacau deschis politica antireligioasa dusa de bolsevici, erau folosite de propaganda comunista
care considera diaspora ortodoxa rusa ca sustinatoare a tarismului.

Pentru a demonstra ca Biserica Ortodoxa era persecutata pentru motive nereligioase,
sovieticii aveau nevoie de o altd Bisericd Ortodoxa care sa fie puternic pro-sovieticd. Astfel, liderii
bolsevici au hotarat in mai 1921 formarea ,,Bisericii vii”. Campania infiintarii acesteia a fost
sincronizatd cu arestarea patriarhului Tihon sub pretextul ca s-ar fi opus campaniei de confiscare
a tezaurelor bisericesti care urmau sa fie folosite pentru a feri populatia din zona Volgai de
foamete. De fapt, patriarhul a fost primul care a apelat la ajutorul liderilor religiosi din Europa si
la cel al propriilor sai clerici si credinciosi, Tn august 1921, pentru ajutorarea celor sdraci. La
ordinul sdu s-a creat un fond bisericesc 1n acest scop, dar guvernul sovietic a ordonat patriarhului
sa vireze toate donatiile la Fondul de stat pentru regiunile afectate de foamete si sa inchida fondul
bisericesc separat!’. Patriarhul s-a conformat si a apelat la clerici si la credinciosi si doneze toate
tezaurele Bisericii, cu exceptia sfintelor vase folosite direct la Sfanta Liturghie. Din acest moment
in presd bolsevicd a Inceput o campanie Tmpotriva patriarhului si impotriva Bisericii, preotii fiind
invinuinuiti de indiferenta fatd de suferinta umana.

La Moscova, E. 1. Zhilin, membru in migcarea muncitoreasca condusa de preotului Gapon,
a format in iunie 1917 Partid Muncitoresc Social Crestin. Partidul s-a bucurat de patronajul
patriarhului Tihon, care l-a numit pe preotul S. Kalinovski in functia de capelan al acestei
formatiuni politice. Un alt proeminent membru al partidului a fost N. D. Kuznetov, profesor de
drept canonic si participant deosebit de activ la Conferingele pre-conciliare din anii 1906-1917 si
in cadrul Soborului de la Moscova. Programul politic socialist al acestui partid era radical, cu
exceptia faptului ca in locul principiului socialist al luptei de clasa, partidul predica armonia sociala
si se pronunta pentru incheierea rizboiului civil. In consecinti, programul partidului era mai
aproape de solidarism decat de marxism. In martie 1919, conducerea partidului a apelat la patriarh
pentru a permite partidului sd opereze in cadrul Bisericii, pentru a recruta clerici si pentru a
distribui literatura politica in biserici. Administratia patriarhald a respins cererea, dar a adaugat ca
Biserica era favorabila partidului, intrucat scopurile stabilite promovau ,,binele Sfintei Biserici
Ortodoxe”. Apeland in numele partidului, Zhilkin si Kuznetov au reusit sa obtind acordul
comisarilor bolsevici pentru a deschide Kremlinul serviciilor religioase din cele trei zile de Pasti
ale anului 1919. Tot in numele partidului, Kuznetov a prezentat numeroase proteste guvernului
sovietic impotriva persecutiilor si atacurilor la adresa drepturilor credinciosilor. Ingaduinta
bolsevicilor a luat sfarsit in urma Memorandumului alcatuit de acest partid prin care a fost
condamnat decretul din 23 ianuarie 1918, care separa Biserica de statul comunist.

In 1922 existau doui atitudini in cadrul conducerii Partidului Comunist cu privire la
Biserica, cea a lui Lenin si cea a lui Trotki. La inceput, Lenin a fost de acord cu distrugerea Bisericii
dintr-o singura lovitura. Trotki a impus insa viziunea sa asupra controlului Bisericii pe care a
hotarat sd o divizeze folosindu-se de confiscarea bunurilor bisericesti, de sprijininul oferit de cei
favorabili confiscarii si de persecutiile lansate impotriva sustinatorilor patriarhului Tihon.
Conducerea sovietica cauta sa-i sprijine activ pe ,,renovationisti”, adica pe cei care doreau
infiintarea unei Biserici paralele, sa le dea fonduri si sa le creeze facilitati pentru publicarea
periodicelor si pentru organizarea de congrese si sinoade. In 1922 existau ierarhi si preoti care nu
agreau politica patriarhului in privinta tezaurelor bisericesti, dar respectul lor fatd de canoane nu
le permitea s actioneze Tmpotriva sa. La 6 mai 1922, patriarhul Tihon a fost arestat si acuzat de
instigare la varsare de sdnge, tocmai datoritd ordinelor sale care reglementau ceea ce bisericile
trebuiau sd doneze pentru fondul de ajutorare si ce trebuiau sd pastreze. Bolsevicii au trecut la

17 Claudiu Cotan, O istorie a Bisericilor Ortodoxe Slave, Edit. Vasiliana *98, Iasi, 2009, pp. 54-55.

245

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



formarea ,,Bisericii vii” ca unitate bisericeasca administrativa alternativa la Biserica Ortodoxa.
Liderii ,,Bisericii vii” 1-au vizitat in temnita pe Tihon in Incercarea de a prelua controlul intregii
Biserici Ortodoxe Ruse. Acestia au emis o declaratie In sensul ca ei ar face parte din grupul
provizoriu de guvernare a Bisericii auto-intitulat /nalta Administratie Bisericeasca Temporara.
Mitropolitul Agafangel, ca loctiitor de patriarh, a condamnat declaratia ca fiind o actiune fara nici
un fel de validitate bisericiasca. Acest lucru a infuriat conducerea sovietica, care 1-a arestat si 1-a
exilat in nord-estul arctic.

O atitudine similara fatd de renovationisti a adoptat si mitropolitul Veniamin al Kievului,
care l-a excomunicat pe Vvedenski conducatorul ,Bisericii vii” si pe toti ceilalti rebeli
sale de a coopera in problema confiscarii tezaurelor. Mitropolitul a fost arestat, dar a refuzat sa
retracteze excomunicarea grupului Vvedebskii, chiar si atunci cand a fost amenintat cu moartea.
Impreuna cu el au mai fost arestati si 12 dintre cei mai influenti preoti si laici din oras. Imediat ce
episcopul Aleksei de Petersburg a preluat administratia episcopald, dupa arestarea mitropolitului,
i S-a comunicat de catre autoritatile comuniste ca Veniamin va fi executat daca nu va fi ridicata
excomunicarea lui Vvedenskii si a colaboratorilor sdi. Aleksei a raportat situatia Consiliului
eparhial, care a hotarat salvarea vietii mitropolitului, drept pentru care a fost ridicata
excomunicarea lui Vvedenski. Episcopul Aleksei a descoperit ca mitropolitul fusese ucis in
noaptea de 12/13 august 1922, nu departe de Leningrad.

In 1917 papa Benedict al XV-lea, ca urmare a caderii tarismului, a fondat la Roma Institutul
papal oriental, care avea ca scop principal pregatirea misionarilor care urmau sa activeze in Rusia.
Activitatea misionara catolica a fost dinamizata de papa Pius al XI-lea, care a emis enciclica
Ecclesiam Del, care se adresa in special rusilor chemandu-i sa devind membrii ai Bisericii Catolice.
Pentru aceasta a deschis in 1928, la Roma, o facultate In care urmau sa fie pregatiti pe preotii
greco-catolici care sa activeze in comunitatile ucrainiene din Italia. Mai mult, Vaticanul a sprijinit
,,Biserica vie”, care a tulburat Biserica Ortodoxa Rusi in anii 1917-1946%.

BIBLIOGRAPHY

Arhiva Sfantului Sinod, Dosar nr. 143/1916-1923, f. 86 f. v.; f. 87 f. v.

Arhiva Mitropoliei Moldovei si Bucovinei, Dosarul nr. 81/Réazboiul 1916-1918, vol. VII.

Cotan, Claudiu, O istorie a Bisericilor Ortodoxe Slave, Edit. Vasiliana *98, Tasi, 2009.

Gavrilyuk, L. Paul, George Florovsky si renasterea religioasa ruseascd, trad. de Adela Lungu,
Edit. Doxologia, Iasi, 2014.

Hosking, Geoffrey, Rusia popor si imperiu 1552-1917, trad. de Dana Craciun, Hortensia Parlog si
Maria Teleaga, Edit. Polirom, Iasi, 2001.

Kiiry, A., ,,Situatia actuala a Bisericilor Ortodoxe de Rasarit”, trad. de N. Terchila, in Revista
teologica, nr.10-11, 1925.

Lynch, Michael, Reactiune si revolutie: Rusia 1881-1924, trad. Emilia Stere, Edit. All, Bucuresti,
2000.

18 Paul L. Gavrilyuk, George Florovsky si renasterea religioasd ruseascd, p. 127.

246

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)



Ica, I. loan jr., ,,Perspective comparate asupra reformei Bisericii in Europa secolului XX, in
INTER, Revista romdna de studii teologice si religioase, anul I, nr. 1-2, Cluj-Napoca-Sibiu,
Craiova-Bucuresti-Chisinau, 2007, pp. 59-87.

Pospielovsky, Dimitry, The Orthodox Churc in History of Russia, St. Vladimir’s Seminary Press,
New York, 1998.

Schmemann, Alexander, ,,Patriarch Tikhon 1865-1925”, in St. Viadimir’s Theological Quarterly ,
vol. 19, number 1- 1975.

Stanciu, P. Cristian, Biserica fata de propaganda socialista, Bucuresti, 1921.

Skarovscki, Mihail Vitalievici, ,,Biserica Ortodoxa Rusa in secolul XX, in Biserica Ortodoxa din
Europa de Est in secolul XX, coord. Christine Chaillot, Edit. Humanitas, Bucuresti, 2011, pp. 386-
400.

247

BDD-A26471 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:13:27 UTC)


http://www.tcpdf.org

