
 

152 
 

Franz Kafka, ”THE METAMORPHOSIS” – EXPRESSION OF THE RELATION 
BETWEEN ANTROPOLOGY AND HEALTH 

Clementina Mihăilescu 

Assoc. Prof., PhD, ,,Lucian Blaga” University of Sibiu 

 

 

Abstract:The paper expands upon Kafka's “Metamorphosis” as the extreme representation of alienation 

neurosis caused by “the arbitrary character of the infinite and by existential absurdity” (Chira, 183). From 

a methodological point of view, we will turn to good account the concept of “time's thermodynamical 

arrowˮ which reveals “the sense of time where disorder or entropy increases” (Hawking, 113). In order 

to properly approach the individual disorder and the mental and spiritual dislocation of Kafka's character, 

Jung's psycho-analytical theory, Bachelard's aesthetics and Chira's interdisciplinary studies will be also 

taken into account and closely observed in our analysis of the dramatic effects of the extreme form of 

alienation described in “Metamorphosis”. 

 

Keywords: metamorphosis, alienation, time's thermodynamic arrow, interdisciplinarity, Franz Kafka. 

 

 

Scopul lucrării, aşa cum se desprinde din titlu, este de a analiza legătura organică dintre 

antropologie şi sănătate în Metamorfoza lui Franz Kafka. Pentru ca demersul nostru să se finalizeze 

corespunzător temei, o scurtă prezentare a cadrului biografic al autorului este extrem de 

importantă.  

Franz Kafka, născut într-o familie de evrei din Praga, este pe linie paternă cu descendenţi 

pragmatici şi bine ancoraţi în realitatea vremii. Descendenţa maternă este colorată de figuri 

„romantice şi bizare” (Chira, 54). Doctoratul în ştiinţe juridice îi oferă posibilitatea de a se angaja 

ca jurist într-o agenţie de asigurări. Lecturează cu interes, în timpul liber, scrierile lui Kierkegaard, 

Heinrich von Kleist, Martin Buber, Maimonides, la care se adaugă Pascal, Thomas Mann, Hesse, 

Flaubert, Strindberg, Dostoievski, Cehov şi Goethe.  

Deşi debutul literar şi-l face la revista Hyperion din München, încă din 1908, perioada 

prolifică începe în 1912 cu „Sentinţa” şi „Metamorfoza”, urmate de „Colonia penitenciară” şi 

„Procesul”. Acest cadru biografic ni se pare extrem de relevant deoarece personajele kafkaiene 

„nu sunt altceva decât alterego-urile scriitorului” (Chira, 58). În ceea ce priveşte numele 

personajului principal din „Metamorfoza”, Gregor Samsa, acolo regăsim cele două vocale „a”, 

aşezate în aceeaşi poziţie ca în numele Kafka, afirmă Chira.  

Povestirea este simplă. Gregor Samsa, absolvent al facultăţii de studii economice şi voiajor 

comercial, sârguincios şi devotat meseriei, se trezeşte într-o dimineaţă transformat în miriapod. 

Termenul încetăţenit în limba română pentru această situaţie este cel de „condiţie la limită” 

(Hawking, 104). Pentru a determina ce condiţii trebuie să îndeplinească personajul dacă „spaţiul-

timp” pe de o parte şi „conştient –inconştient” (Bachelard, 110), pe de altă parte, nu au frontieră, 

vom aplica ca demers metodologic „teoria universală” aparţinând lui Stephen Hawking. Acesta 

susţine că sporirea în timp a dezordinii sau a entropiei este un exemplu a ceea ce el numeşte 

„săgeata timpului” (113). Se precizează că există cel puţin trei săgeţi ale timpului. Prima este 

„săgeata termodinamică a timpului” care reflectă „sensul timpului în care dezordinea sau entropia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:21 UTC)
BDD-A26460 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

153 
 

creşte”. A doua este „săgeata psihologică a timpului”, direcţia timpului fiind cea prin care „ne 

amintim trecutul, dar nu şi viitorul”. A treia este „săgeata cosmologică a timpului – direcţia în care 

universul se extinde, nu se contractă” (113). Lucrarea de faţă valorifică conceptul de „săgeată 

termodinamică a timpului” ca explicaţie pentru „seismul fiinţial” (Chirca, 61) care îl dislocă pe 

Gregor Samsa din orizontul familial şi profesional.  

Revelarea absurdului vieţii, oribila metamorfozare într-o „gânganie înspăimântătoare” (5) 

şi alienarea totală a personajului are loc, în accepţia lui Chira, „întotdeauna într-un habitat familiar 

când omul are mai mult timp să stea faţă în faţă cu propria-şi sineitate” (61). Acest „habitat 

familiar” este „camera lui liniştită – o adevărată cameră omenească, deşi cam strâmtă” (5) pe care 

o cunoştea atât de bine. Adjectivul „omenească” asociat cu substantivul „cameră” sugerează 

preocuparea profund antropologică a scriitorului. Mai mult decât atât, viziunea lui Kafka „adună 

univers într-un obiect” (Bachelard, 113), în cazul nostru camera. Bachelard vorbeşte despre 

„dialectica lui înlăuntru şi în afară” (115). Dar, în momentul în care camera se închide, „afară” 

dispare, orice formă de comunicare cu exteriorul este sortită eşecului, iar în interiorul camerei, 

totul este familiar, dar grotesc. Adjectivul „strâmtă” ne îndeamnă să regândim „dimensiunile 

volumului” (Bachelard, 115). Mai are volumul relevanţă când ceea ce ne oferă Kafka este 

„dimensiunea de intimitate”? (116). Da, acest aspect are relevanţă deoarece este pus în legătură cu 

înţelegerea vulnerabilităţii eroului. Din punct de vedere jungian, când relaţia eu-sine este 

distorsionată, omul experimentează aşteptări frustrante redate simbolic prin „o tortură permanentă” 

(12). Tortura lui Gregor Samsa provine tocmai din dezechilibrul între eu şi sine care îmbracă forma 

paradoxală şi absurdă de devalorizare individuală, de metamorfozare într-un miriapod, forma 

supremă de alienare. Jung o numeşte „nevroză de alienare” (13) care afectează în aşa măsură 

individul, încât acesta îşi pierde dreptul de a exista în limitele condiţiei umane. Aceasta se 

datorează diminuării energiei psihice. Când se depăşesc impulsurile psihosomatice inconştiente 

sau destructive persoana depăşeşte formele obişnuite de anxietate şi poate trece prin „faza de 

vieţuire în proiecţie” (13 care, în cazul lui Kafka, devine realitate).  

Jung susţine că funcţia transcendentă creează posibilităţi înnăscute de reprezentare. Boala, 

alienarea majoră, are loc când individul ajunge să se identifice cu această reprezentare şi să o 

experimenteze în mod autentic. Ceea ce a putut genera o astfel de deviere de la modelul de sănătate 

obişnuit, este chiar universul kafkaian, care prin definiţie este „straniu, absurd, rigid, determinist, 

generator de perpetuă suferinţă” (Chira, 63). Toate aceste elemente le aflăm în naraţiunea la 

persoana I, care redă experienţa limită din viaţa acestui personaj.  

Condamnarea generată de propria-i chimie sufletească (Chira, 70) să agonizeze, să ajungă 

să se perceapă pe sine într-o stare de alienare socială, transpare din informaţiile legate de 

neplăcerile vieţii de comis-voiajor (chinurile sculatului de dimineaţă, a călătoriilor, a meselor 

neregulate, a relaţiilor instabile). Motivul pentru care este nevoit să suporte toate aceste neplăceri 

este legat de nevoia de returnare a sumei de bani împrumutată de la angajatorul său pentru a-şi 

ajuta familia să-şi depăşească greutăţile de întreţinere aproape insurmontabile.  

Refularea personajului în considerente legate de meserie şi familie seamănă cu ceea ce 

Bachelard numea „dinamism inabil”, deoarece povestirea nu reproduce viaţa ci o neagă, 

opunându-i „o amăgire ce pretindă să o înlocuiască” (Varga, 90). Amăgirea personajului este 

legată de dimensiunea de intimitate, şi această dimensiune, care de obicei este infinită, în cazul 

acestui personaj, prin forma lui de alienare majoră, devine finită. Metamorfoza în miriapod este 

trăită şi redată cu asemenea intensitate, încât ajungem să ne confruntăm cu o inversare a reflexelor.  

Citându-l din nou pe Bachelard, propunem o interpretare care merge în direcţia săgeţii 

termodinamice spre dezordine şi entropie, prin valorificarea unei teme psihologice referitoare la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:21 UTC)
BDD-A26460 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

154 
 

intimitate. Bousquet, citat de Bachelard spune „orice intimitate se ascunde…nimeni nu mă vede 

schimbându-mă… eu sunt ascunzătoarea mea” (153). 

Referind la forma de autoamăgire  a personajului kafkaian, aceasta poate fi pusă în relaţie 

cu amănuntele legate de viaţa de comis-voiajor care, deşi neplăcută, îi apare lui Gregor Samsa ca 

fiind singurul mod prin care putea să-şi ajute părinţii să-şi plătească datoria faţă de angajator. In 

condiţiile date, acesta este doar o autoamăgire cu efecte dezastruoase asupra sa. Obligaţia 

financiară creează un dublu, chiar triplu stres : pentru Gregor, pentru părinţi şi pentru angajator. 

Cel din urmă îşi trimite procuristul imediat ce i se raportează întârzierea la tren a comis-voiajorului. 

Secreta transformare nu are obiectivitate totală nici măcar pentru Gregor. Face eforturi uriaşe să 

se scoale, înţelege nemulţumirea părinţilor, insistenţele lor, se sperie chiar când îşi aude glasul „un 

piuit dureros” (5), pe care nu- l putea reţine şi care făcea ca toate cuvintele să nu fie clare decât în 

primul moment.  

Semiotica sunetului joacă un rol important în această povestire în care, aşa cum am spus, 

Gregor ajunge să fie propria-i ascunzătoare a neplăcerilor legate de noua sa condiţie existenţială. 

Necunoscând situaţia, fiecare membru al familiei i se adresează într-un mod mai mult sau mai 

puţin insistent. In ceea ce priveşte starea sa fizică „era curios să vadă cum se vor sfârşi halucinaţiile 

din ziua respectivă” (10). Durerea, incapacitatea de a-şi coordona mişcările, schimbarea vocii, îl 

nelinişteau. Ultima o punea în legătură cu „o răceală straşnică, boala profesională a tuturor 

voiajorilor” (10). 

Momentul obiectivităţii este pregătit de polaritatea voce-înfăţişare. Semnele distinctive ale 

acestei polarităţi sunt extrem de profunde creînd două axe foarte diferite. Kafka opune nevoia de 

raţionalitate a membrilor familiei şi a procuristului, iraţionalităţii situaţiei. În mod paradoxal, toţi 

se poziţionează în zona raţională pregătindu-se să-l admonesteze (mai puţin mama şi sora). 

Iraţionalul irupe în momentul în care aceştia îi identifică glasul: „a fost un glas de animal”, (20) 

afirmă procuristul, în timp ce mama şi sora izbucnesc în plâns. 

Cititorului i se dezvăluie înfăţişarea personajului prin amănunte referitoare la capetele 

rotunjite ale picioruşelor care „secreta o substanţă lipicioasă” şi la faptul că „mandibulele erau 

foarte puternice” (21). Racordarea celorlalţi la iraţionalitatea acestei înfăţişări se realizează în 

registrul spaimei, în momentul în care reuşesc să deschidă uşa şi îi identifică noua înfăţişare. 

Procuristul îşi duce mâna la gura întredeschisă, se trage îndărăt ca şi cum o forţă irezistibilă l-ar fi 

împins afară. Şi mai speriată este mama, care leşină când îl vede, iar tatăl „îşi strânse pumnii cu o 

mutră duşmănoasă de parcă ar fi vrut să il izgonească îndărăt” (23), pentru a izbucni şi el în plâns. 

Prin aceste gesturi, drama sporeşte, iar spaima devine dominatoare.  

Paradoxal, cel care „raţionalizează” (Bachelard, 50) tulburarea lor este Gregor Samsa 

însuşi. În starea de spirit în care se afla procuristul, Gregor ar fi făcut orice să nu-l lase să plece 

pentru a nu -şi pierde slujba. Incercările sale disperate de a se face înţeles sunt sortite eşecului. 

Procuristul fuge precipitat din casă, mama urlă ca ieşită din minţi, iar tatăl, cu o lovitură puternică 

de baston „îl făcu să zboare – sângerând abundent – tocmai în mijlocul odăii” (15).  

Din perspectivă fenomenologică, Bachelard afirmă că fenomenologul (în cazul nostru 

Kafka) trebuie să meargă până la „extremitatea imaginilor” (51). Aici, continuă Bachelard, 

fenomenologul „va exagera, va ciuli urechea, va împrospăta primitivitatea şi specificitatea 

spaimelor” (51) 

Kafka pare interesat în a face demonstraţia primitivităţii condiţiei umane chiar pe această 

făptură pentru „a valoriza un centru de singurătate” (Bachelard, 53). „Răsunetul fenomenologic 

şterge rezonanţele mediocre” (62), afirmă Bachelard. Pe această linie interpretativă, apreciem că 

Gregor Samsa îşi primeşte adevărul de la „intensitatea esenţei sale” (53), esenţă redată prin verbul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:21 UTC)
BDD-A26460 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

155 
 

„a se metamorfoza”. Esenţa primitivităţii este redată în imagini simple pe care le putem pune în 

legătură cu universul sunetului. Deoarece nu putea afla direct nici o noutate, trăgea cu urechea la 

tot ce se vorbea în camerele alăturate. Iar ceea ce se auzea se referea la situaţia financiară precară 

a familiei acum când el nu mai putea lucra.  

Parafrazându-l pe Bachelard, îndrăznim să spunem „tot ce aude simte” în contrareplică la 

„tot ce străluceşte vede” (Bachelard, 69). El simte drama familiei şi faptul că doar sora sa, Greta, 

rămăsese ataşată de el. Planul lui era să o trimită pe socoteala sa la conservator, informaţie pe care 

se gândea serios să le o comunice solemn în ajunul Crăciunului. Această intenţie sensibilă face să 

radieze în sufletul cititorului unde sensibile, unde oprite de forţe potrivnice din casa familiei lui 

Samsa.  

Forţele care îl asediază sunt atât de natură interioară cât şi de natură exterioară. Samsa este 

profund conştient de faptul că îi inspira dezgust surorii sale care trebuia să se stăpânească atunci 

când intra în camera sa pentru a nu fugi când îl vedea. Era conştient de drama mamei. Aceasta se 

opunea oricăror modificări la nivelul camerei sale pentru ca atunci când acesta îşi va reveni să 

poată uita mai uşor cele petrecute între timp.  

Forţele asediatoare au apărut şi din afara familiei. Venirea şi instalarea unor chiriaşi, faptul 

că sora şi mama erau ocupate, una cu activitatea la magazin, cealaltă cu broderia, pentru ca familia 

să se poată întreţine, au redus considerabil interesul acestora pentru el. Îşi dădea seama că datorită 

respingătoarei sale forme actuale era pur şi simplu tolerat. Murdar, rănit, abandonat, slăbit, Samsa 

devine obiectul unui test scriitoricesc.  

Bachelard susţine că „orice imagine simplă este revelatoare pentru o stare sufletească” (53). 

Imaginea surorii cu vioara şi arcuşul în mână este acea imagine simplă dar revelatoare din 

povestire. Ea devine semnul extremei sensibilităţi „faţă de nişte semnificaţii intime ce stabilesc o 

comunitate de suflet” (70) între Samsa şi sora sa. Prezent în camera recitalului deoarece fusese 

atras de interpretarea la vioară a Gretei a unei melodii dragi, se hotărăşte să o tragă de fustă şi să 

ii dea de înţeles să vină în camera sa deoarece nimeni nu o aprecia mai mult ca el. De asemenea 

doreşte să-i vorbească despre intenţia de a o trimite la Conservator. Fiind sesizat de chiriaşi, 

creează o stare de spaimă şi repudiere generală. Ideea că trebuie să se descotorosească de el 

porneşte chiar de la Greta, care nu a înţeles nimic din demersul său. Referirile la el ca „animalul 

ăsta ne urmăreşte, ne goneşte chiriaşii, parcă ar vrea să pună stăpânire pe întreg apartamentul, să 

ne silească să înnoptăm pe uliţă” (83) este ultima informaţie pe care ne-o încredinţează autorul 

despre familie, înainte ca Samsa să se stingă din viaţă.  

Amintirile legate de familie în ultimele sale clipe sunt încărcate cu „duioşie şi dragoste” 

(84). Imaginea lui finală, ni-l relevă într-o stare de meditaţie „paşnică şi vană” (84) referitoare la 

faptul că era hotărât să dispară, „hotărârea lui fiind mai fermă decât a surorii” (84). Evenimentul 

se întâmplă la ivitul zorilor, când „fără să vrea, lasă capul să-i cadă în jos şi din nările lui, mai adie 

slab o suflare” (85). Măreţia acestei scene rezidă din unirea „transcendenţei a ceea ce se vede cu 

aceea ce se aude” (Bachelard, 208). 

Pentru a indica această dublă transcendenţă, aparent insesizabilă, propunem o interpretare 

personală a versului lui Loys Masson din „Icar sau călătorul”. Versul original „mă auzeam 

închizând ochii, deschizându-i” poate fi valorizat pentru a reflecta vocea interioară pe punctul să 

se stingă şi a cărei vibraţii ar putea fi redate prin reformularea „îl auzeam închizând ochii, dându-

şi ultima suflare”. Intreaga povestire este sub semnul verbului a asculta. Imaginea din final, cea 

mai firavă şi mai inconsistentă, revelează vibraţii profunde.  

Interpretarea noastră a avut ca scop să nu rămână la suprafaţa lucrurilor, să ne familiarizăm 

cu imagini, sunete, racordându-le la o realitate psihologică profundă. Metafora paradoxală folosită 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:21 UTC)
BDD-A26460 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

156 
 

– transformarea personajului în miriapod – a avut menirea  să ne conducă spre ceea ce Bachelard 

numea „ontologia presimţirii” (203). Avem presimţirea că atunci când povestirea se sfârşeşte ea 

va renaşte în conţtiinţa noastră. Ceea ce am fi tentaţi să numim „halucinaţii auditive sau vizuale” 

(203) anunţă o dramă a cărui sfârşit noi îl presimţim cu acuitate.  

Camera lui Samsa este cea care asigură unitatea de loc, timp şi acţiune. Putem însă vorbi 

oare de acţiune pentru cineva care îşi petrece timpul sub pat? Bachelard numeşte patul „colţ de 

meditaţie” (170). Conştiinţa că este lăsat în pace în colţul său creează ceea ce Bachelard numea 

imobilitate. Dar, spaţiul imobilităţii devine „spaţiul fiinţei” (166).  

În altă ordine de idei, această ipostază trădează „izolarea fiinţei retrasă în sine” (167), 

expresie a alienării sale. Această alienare ne conduce spre o dublă dialectică: pe de o parte, este 

vorba de fiinţa liberă (sănătoasă) şi fiinţa înlănţuită, damnată, dominată de animalitate (expresie a 

bolii psihice). Animalitatea parţială a personajului care continuă să raţioneze, să simtă, să aibă 

„exploziile temporale ale fiinţei” (167) care încearcă disperat să relaţioneze cu ceilalţi este 

simptomatică.  Cauza insingurării acestui personaj, anxietatea, mostruozitatea metamorfozării sale 

se regăsesc în ceea ce Chira numea „arbitraritatea infinitului şi absurdului existenţial” (183). Ele 

contaminează relaţia dintre antropologie şi sănătate şi efectele straneităţii acestei contaminări au 

dus la o „exagerare a exagerării” (Bachelard, 252), pentru a localiza şi descrie chinurile 

personajului chiar dacă ele au fost dictate de o „anatomie imaginară” (Bachelard, 252). 

Mai mult decât atât, se poate contempla şi un alt tip de metamorfoză – de la umilinţa 

alienării la virtute. Ultimele gânduri ale lui Gregor Samsa ne vorbesc despre iubirea sa statornică 

pentru familie. Iubirea ca forţă vitală creează un nou tip de limbaj. Este vorba de limbajul sufletesc 

ce are rădăcini mult mai profunde ce ţin de geneza noastră tulburătoare şi tulburată de păcatul 

originar. Chira afirmă că „existenţa este vina” (65), atunci când nu conştientizăm că în noi există 

un potenţial extrem de valoros, care ne ajută să ne depăşim condiţia umană prin voinţă şi conştiinţă.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Bachelard, Gaston. Dreptul de a visa. Editura Univers, București, 2009 

Chira, Vasile, Studii de pluri-, inter- şi transdisciplinaritate, Editura Universităţii Lucian 

Blaga, Sibiu, 2012 

Jung, Carl Gustav. Memories, Dreams, Reflections (ED. Anelia Jaffe, Richard and Clara 

Winston, Trans.). London: Flamingo, 1983 

Kafka, Franz. The Metamorphosis and Other Stories (Barnes and Noble Classics Series), 

New York, 2003. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:21 UTC)
BDD-A26460 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

