Mittelalter, zentrale Themen der Predigt im Westen

Mihai FLOROAIA!

In medieval times, the Western Church had a significant power both politically and
culturally. The Western Middle Ages is characterized on the one hand by the sermon of
Church representatives, but on the other hand, heretics also used to spread false teachings
through sermon (an unacceptable thing for the representatives of Inquisition).

Religious orders that relied Catholicism, especially the Franciscans and Dominicans, led a
clean life aimed at preaching the Gospel and the salvation of the soul.
Attitude towards magic and witchcraft practices, along with the punishments of hell, were
the themes of the great preachers of the Middle Ages. The church tried in various ways to
combat exaggerations and heretical ideas through sermons.

Keywords: sermon, speech, Dominicans, Franciscans, Inquisition, church

Im Hinblick auf eine objektive Analyse (iber das vorgeschlagene Thema ist es
notwendig, die Gesellschaft zu analysieren, so wie sie sich in der mittelalterlichen
Periode darstellt. Im Mittelalter gehorten alle Christen einer einzigen
Kirche(Gemeinschaft), die sich dem ehemaligen R&mischen Reich zu fiigen
begann. Der Glaube war nicht nur eine Form des inneren Erlebnisses, er definiert
die Hauptaspekte des alltaglichen Lebens. Er gehdrte nicht nur zum Leben des
Individuums, sondern manifestierte sich in der Kollektivitat (zum Beispiel durch
Pilgerfahrten, das Feiern der Feiertage, durch den Bau der Kathedralen und der
Universitaten etc.).

Als fester Bestandteil der historischen Evolution Europas im Mittelalter
entwickelte die Kultur sich im engen Zusammenhang mit den sich im Westen vom
V.-XI. Jahrhundert ereigneten Veranderungen, die die Voraussetzungen flr die
Entstehung einer entsprechenden Struktur der spirituellen Bedurfnisse der neuen
Gesellschaft erschufen. Sofern die Hauptcharakteristik des kulturellen Lebens in
den ersten Jahrhunderten des Mittelalters den Abstieg der Antike, die Verbreitung
einiger kultureller Elemente der auf dem Territorium des ehemaligen Rémischen
Reiches niedergelassenen germanischen Volker und die Entstehung der friihen
mittelalterlichen Kultur infolge der Interaktion der sozio-6konomischen,
politischen und kulturell-religiosen Faktoren verursachte, stellt die Kultur
Westeuropas im frihen Mittelalter eine Synthese der rdmischen kulturellen
Tradition und des kulturellen Beitrags der wandernden Voélker (vorwiegend die

! Ph.D., Colegiul Tehnologic ,,Spiru Haret” Piatra-Neamt und Scoala Postliceald Sanitard Piatra-
Neamt.

97

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



germanischen Volker) dar und erreicht in Bezug auf die Entstehung der
Feudalgesellschaft und der Verallgemeinerung der Christianisierung im Ritus der
Romischen Kirche die Voraussetzungen, die die unterschiedlichen Charaktere
anboten.

Die heidnischen Traditionen sind schwer einzuschétzen, da die in einer verbalen
und von von migrierenden VOlkern verbreiteten Basiselemente der Kultur dem
groften Teil unserer Analyse entgehen. Aber es ist offensichtlich, dass die
Schwachung der antiken Spuren beginnd mit dem V. und VI. Jahrhundert die
Wiederentstehung der einheimischen Kultur, im besonderen der keltischen Kultur,
die neu gekommene Kultur erméglicht. Aus den Schnittpunkten der Kulturen und
der Auswirkung der Invasionen gingen Volkstraditione, Helden und Thremen der
grofen zukinftigen epischen Zyklen des Europdischen Mittelalters hervor.Das
intelektuelle Leben des Mittelalters hatte im Allgemeinen eine praktische, mit der
politisch-sozialen Aktivitat verbundene Orientierung. Die zukinftige Bewegung
brauchte zuerst qualifizierte Juristen, Spezialisten, Beamten flr die Verwaltung
der Stadten und fur den Rechts- und Interessenschutz des Burgers.

Wenn man im Osten die thematische Predigt allmahlich mit der patristischen
Homilie deren Hauptfiguren Fotie, Patriarch von Konstantinopel ($886), Sankt
Simeon Neutheologe (11022), Sankt Grigorie Palama (}1359), Gheorg Scholarer
(11460), Ilie Miniat (71714) etc. sind, ersetzte, wurde im Westen die Predigt von
den folgenden drei Richtungen beeinflusst :Scholastik, Mystik und Humanismus.

Zu den reprasentativen Predigern des Westen sind zu erwahnen: Peter Damiani
(11072), Anselm von Canterbury(11109), Bernard von Clairvaux (1153), Thomas
von Aquin (11204), Antonius von Padova (11231), Jacques Benigne Bossuet
(11707) und weitere nennenswerte Beispiele.

Die Vertreter der westlichen Kultur bemihten sich, die Erfolge vor Allem der
klassischen Kultur des Mittelalters insbesondere in Form einer Synthese zu
vermitteln, die zuganglicher war, als die die gesamten Werke. Das alte System der
Weisen der Antike in den sieben Freien Kiinsten wurde von Martianus Capella (V.
Jahrhundert n.Ch) vermittelt und erlangte eine neue Form. Diese werden in drei
(Trivium), Grammatik, Dialektik und Rethorik beyiehungsweise vier (Quadrivium)
Wissenswege, Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie, die die Basis des
mittelalterlichen Schulwesens bildeten, eingeteiltz.

Waéhrend der Konsolidierung der sozial-politischen und ideologischen
Positionen in der Gesellschaft hatte die christliche Kirche Vorbehalte gegeniiber
der antiken heidnischen Kultur gegeniiber. Als Ausdruck der offiziellen Position
der Kirche der antiken kulturellen Erbschaft warf der Papst Grigore der Grofe | im
Jahr 601 einem Prélat, der sich mit den weltlichen Buchstaben beschaftigte, vor,
dass das Lob von Christus in einem und demselben Mund zusammen mit dem
Jupiter’s Lob nicht passt’. Unter diesen Bedingungen eines wahren kulturellen

2 Viorica Calugher, Culturologie (Istoria si filosofia culturii), Editura Valinex, Chisiniu, 2010, p.
127. http://arheologie.ulbsibiu.ro/publicatii/cursuri/tiplic/11.htm (aufgerufen am 2. September 2015).
% http://arheologie.ulbsibiu.ro/publicatii/cursuri/tiplic/11.htm (aufgerufen am 23. Oktober 2015).

98

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



Ruckschlags des kulturellen Zeitgeistes, und die Entstehung der spirituellen
Vormacht des Klerus reprasentierten die Hauptkulturzentren und einige verteilte
Kultur-Oasen: Manche Bischofsresidenzen, Kloster, Konigshduser und Schopfer
und Trager der Kultur kamen aus den Reihen der Kultur, sodass die Begriffe
»Schriftgelehrte und ,Kleriker” Synonime wurden. Die Klosterbibliotheken
umfassten nicht nur religiése, sondern auch profane Werke, ndmlich die von der
Zerstorung antiker Werke (Beispiele dieser Bibliotheken gibt es Vivarium, Monte
Cassino, Sankt Gallen, Fulda, Lindisfarne etc.).

Nach dem Verschwinden der antiken Schulen waren die Kldster diejenigen, die
den Unterricht der Freien Kunste sicherten und den Bedrfnissen der christlichen
Kultur anpassten. Karol der Grofe verstand die Wichtigkeit des Schreibens flr das
Wiederaufleben der Kirche und des Staats, und er versuchte Schulen neben den
Pfarr- und Bischofskirchen zu griinden. Platzlich erfur die Predigt einen Untergang
aussprachlichen Grunden. In der Westlichen Kirche sprach man Latein, sowohl im
Rahmen des katholischen Gottesdienstes (Messa), als auch in der Predigt. Die
Mehrheit der christliche gewordene Volker kannten diese Sprache nicht. Viele
Personen nahmen am Offentlichen Gottesdienst teil, ohne etwas davon zu
verstehen. So kam die Frage nach einer Predigt in der von der Mehrheit des
Volkes gesprochene Sprache auf. Die christlichen Missionen trugen zur Belebung
der Predigt bei. Karol der Grope (768-814) bericksichtigte unter seinen
verschiedenen Interessen auch die Erneuerung in der Kirche. Weil die Priester
nicht genug vorbereitet predigten befahl er ein Homilionarium (eine
Predigtsammlung fir die wichtigsten Feiertage, die die Prediger vorlasen)®.

Im X Jahrhundert behaupteten sich neben den gropen Klosterzentren auch die
Bischofsschulen aus Koln, Utrecht und Reims, wahrend man in Italien die
Tradition der Rechts-und Notarschulen erhielt. In manchen St&dte bestimmte der
Lehrer-und Schiilerzustrom, sowie die Erreiterung des Denkens, Universalienstreit,
die Befreiung der Schulen unter bischoflicher Leitung. Im XII1. Jahrhundert nimmt
man an dem Triumpf einer neuen Gesellschaft, der Universitét, teil, der die
Lernmethode der Lektire und dem Kommentar von Texten zugrunde liegt: Die
Schule.

Von Papsttum und weltlichen Autorititen (Behdrden) beschiitzt behauptete sich
gleichzeitig eine Vereinigung von Schulen, Lehrern und Studenten, das auch durch
eigene Statuten oder Privilegien geschitzt wird. Die mittelalterliche Universitat -
Matrix der modernen Universitat, aber im Wesentlichen grundlegend verschieden —
ist eine typisch europdische Institution, ganz und gar Urtimlich und hat
mittelalterliche Charistiken. Manche dieser Universititen Uberlebten die Zeiten
und funktionierten fast ohne Unterbrechung bis in unsere Tage: Bologna, Paris,
Oxford, Heidelberg etc.

Im Mittelalter war die Lektire denjenigen zugeschrieben, die zu lesen wussten,
also einer sozialen, wohlhabenden und adligen Kategorie, und denjenigen, die sich

* http://documents.tips/documents/08-predica-textuala-sau-tematica.html  (aufgerufen am 20.
Oktober 2015).

99

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



mit dem Schreiben und Drucken der Bucher im klésterlichen Rahmen und neu
erscheinenden Verlagen in Europa beschéftigten. IM mittelalter gab es
hauptséchlich drei Buichertypen: Biicher mit religiés-moralischer Thematik, Blicher
Uber theologische Ideen und weltliche Lektire. In dieser Epoche wurde das
begehrteste Werk “De citate dei”, von der Seligkeit Augustinus geschrieben, aber
der gelesenste Autor war Tomas von Aquin. Die im Mittelalter geschriebenen und
gelesenen Biicher waren dicke Volumen, und es ist wahrscheinlich, dass diese
Werke im XVI Jahrhundert als sein ,,totes Erbe” galts. In diesem Kontext spielte
die mindliche Rede (Predigt) eine wichtige Rolle. Die christliche Padagogik hatte
eine Erwartung in die Lekture der Heiligen Schrift, der Kathechismuswerke im
Allgemeinen. Die religidse Literatur war denen zugénglich, die sowohl gebildet als
auch ungebildet waren, und bestand aus einer individuellen Einfiihrung und der
Liturgie aus Predigt®. Die Einfilhrung der Kinder und Jugendlichen in die religidse
Erziehung erfolgte durch die Eltern. Sie mussten das Credo, Vater Unser, “Freut
Dich, Maria” und die zehn Gebote wissen, die fiir das Ende des Mittelalters
obligatorisch waren.

Aus diesen angesprochenen Thematiken, die die moralische Bildung der Person
als Ziel hatten, erwdhnen drei Aspekte der christlichen Padagogik: Das Heilige
(man versuchte das Géttliche zu erklaren), die Genesis (Uber die Herkunft der Welt
und des Menschen) und die Eschatologie (das Ende des Universums und des
Menschen, das zweite Ankunft des Erlésers und das jiingste Gericht)’.

Im XII Jahrhundert entstanden im Westen bestimmite ritterliche und kldsterliche
Gebote. Jerusalem und das heilige Land wurden eher als spirituelle und nicht
geographische  Entititen wahrgenommen. Auf makrokosmischer Ebene
représentierte Jerusalem den Ort, an dem der Himmel sich mit der Erde trifft®.

Die Entstehung der kldsterlichen Orden stellte einen wichtigen Moment im
Aufschwung und in der Entwicklung des Predigtstils dar.

Die Augustiner, Franziskaner, Dominikaner und Jesuiten erachteten die Predigt
als eine der wichtigsten Missiondrstétigkeiten. Es gab auch einen Orden der
Predigerbriider (Ordo Fratrum Predicatorum), dessen Mitglieder nur zu predigen
hatten. Sie predigten einfach, konkret und in der Sprache des Volkes. Von den
Mitgliedern dieses Ordens erwéhnen wir grope Prediger, wie Bernarde Clairveaux,
Berchtold von Regensburg, Girolamo Savonarola, Geiler aus Kaisesberg etc.’

% http://www.oxfordreference.com/views/ENTRY .html?subview=Main&entry=t120.e0350-s0003
(aufgerufen am 20. August 2015).

Doru Radosav, Sentimentul religios la romdni. O perspectiva istorica (secolele XVII-XX),
Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1997, apud J. Toussaert, Le sentiment religieux en Flandre a la fin du
Moyen-Age, Paris, 1963, p. 86.

" Constantin Cuciuc, Introducere in sociologia religiilor, Editura Gnosis, Bucuresti, 1995, p. 63.

8 Sehe pr. prof. dr. Nicolae Chifar, Istoria crestinismului, vol. 1l1, Editura Trinitas, Iasi, 2002, p.
203-207.

® http://documents.tips/documents/08-predica-textuala-sau-tematica.html  (aufgerufen am 20.
Oktober 2015).

100

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



Die Dominikaner® - und Franziskanerorden, die ,Bettlerbriider”, den die
Armut, das strenge Leben und das Abschworen vom Weltlichen auferlegt war,
schufen den Eindruck, dass diese die geeigneten ,Instrumente” sind, um die
Héresie auszurotten, sowohl durch ihre Lebensweise, als auch durch die in den
Predigten enthaltenen Botschaft gegen die héretischen Doktrinen.

Wiéhrend die Franziskaner wichtige Missiondren waren, waren die Dominikaner
gelehrter und beriefen sich mehr auf die Vernunft. Die ersten Theologen wurden an
der Universitat von Paris ausgebildet: Roland von Cremona, loan von Gilles,
Hugues von Saint-Chef, Peter von Tarentaise, der spatere Papst Inocenz V., und an
der Universitdt von Oxford Robert Bacon, Richard Fishacre, Robert von
Kilwardby, der im Jahre 1274 Erzbischof von Canterbuy und im Jahre 1278
Kardinal in Rom wird.

Die zwei Organisationen, die Franziskaner und die Dominikaner, fiihrten ein
reines Leben und hatten die Predigt des Evangelismus und der Erlosung der Seele
und den Kampf gegen die Missbrauche und die Korruption zum Ziel*.

Die Mehrheit der Bevolkerung im Mittelalter bestand aus Analphabeten oder
Personen, die sehr wenig die Schule besucht hatten. Fir diese verwendete die
Kirche sehr viele Bilder, um die Mensch zu informieren und zu bilden®, und
gleichzeitig eine dabei angepasste Botschaft zu Gibermitteln.

In Anbetracht der Tatsache, dass nur sehr Wenige lesen konnten, lernten die
Christen die grundlegenden Wahrheiten des Glaubens aus dem Leben und der
erlebten Erfahrungen, wie auch aus den religiésen Gebauden und Zeremonien. Die
heiligen lkonen und Bilder an den Wanden der Kirchen, Fenstern und Altdren
waren die Bibel aller Menschen, die nicht schreiben und lesen konnten. Die
liturgischen Feiern, die im Ostern und Weihnachten stattfanden, die dramatischen
Modalitaten der leidenschaftlicher Beschreibung des Erldsers hatten die Aufgabe,
das Volk in das Geheimnis der Erlésung einzufiihren und Anstand entstehen zu

1% Der spanische Pfarrer Dominic (1170-1221), adliger Herkunft, sah bei seinem Besuch in
Sudfrankreich die dortigen Albigenser (Katharer) und entschied, gegen deren Haresie mit den Waffen
der Austeritat des Lebens, der Einfachheit und des Argumentierens der Ubermittelten Botschaft zu
kampfen. Aus diesem Grund haben die Dominikaner das Predigen intensiviert. Der Orden wurde 1216
vom Papst zugelassen, spater entwickelte er sich als zentralisierte Organization. Cf. Vita Sanctus
Dominicus, in Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, notisque historicis et criticis ilustrati,
tomus primus, apud J.B. Christophorum Ballard et Nicolaum Simart, Lutetiae Parisiorum,
MDCCXIX, p. 1-52; William A. Hinnebusch, Bréve histoire de 1’Ordre Dominicain, trad. Guy
Bedoulle, O.P., Les Editions du Cerf, Paris, 1990, p. 23-43.

! Giovanni Bernardone (1182-1226), bekannt unter dem Namen Der heilige Franziskus von
Assisi, der Sohn eines Tuchhandlers, der wahrend einer Krankheit konvertierte, verschrieb sich der
Armut und dem Dienen Gottes.1208 griindete er den Orden der Franziskaner-Minoriten. 1209
erkannten Papst Innozenz |11, und danach 1208 Papst Honorius den Orden an. Cf. André Vauchez,
Saint Francois d’Assise, In Moines et religieux au Moyen Age, Edition Seuil, Paris, 1994, p. 245-262.

12 . Regula major, cap. 11, IV, VII, VIII. PP. Théophile Desbonnets et Damien Vorreux O.F.M.,
Saint Frangois d’Assise. Documents..., p. 54-62 und p. 68-72; http: //franciscani.Ix.ro/pagini/regula
(aufgerufen am 25. September 2009).

13 Sehe Michel Pastoureau, Figures et Couleurs. Etudes sur la symbolique et la sensibilité
médiévales, Le Léopard d'or, Paris, 1986.

101

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



lassen. Einer derartige geistlichen Bildungsweise des Volkes lag die
Massensuggestion, Aberglauben und Krisen aus Mangel an doktrindren Kenntnisse
zugrunde, auch wenn es fir ein christliches Leben ausreichend schien.

Wenn der Mensch im Mittelalter von der Sindenidee Zwansgvorstellungen
hatte, erreichten Predigt und Kathehismusuber dieses Thema das gesetzte Ziel. Die
Erbsiinde waren die kinstlich in Form verschiedener Tiere vorgestellten Laster™.
Der mitteralterliche Mensch war von ,,Erscheinungen” umgeben, die Sichtbarkeit
war die Folge der Unsichtbarkeit, aber die Ewigkeit sehr nah®. Die Magie der
Gottheit im Gesellschaftsleben wurde von den meisten anerkannt und gebilligt.

Die Predigt von Vincentiu Ferrer (1350-1419) war voller betonter Begeisterung
und apokalyptische Akzente. Die Lage, in der sich die Kirche befand, der Vorstoll
der Haretiker, die Konfusion in Bezug auf den Papst, alles dies liel sie tber das
Ende der Welt nachdenken. Aus dieser Perspektive forderte er dem Volk eine
Reinigung der eigenen Gewohnheiten und eine Rickkehr zur Austibung der
evangelischen Tugenden, um den Niedergang in Héresie zu vermeiden und der
Kirche zu helfen, die innere Einheit wiederzufinden. Mit diesem Geist predigte er
in Spanien, Frankreich, in der Schweiz und wahrscheinlich auch in Belgien und
Italien, wo er den jungen Bernardin von Siena traf, der dann in die Reihen der
Franziskaner eintrat und dem Beispiel eines populdren Predigers folgte. Um ihn,
wie es im Mittelalter oft geschah, bildeten sich Gruppen, die manchmal eine grol3e
Anzahl von Personen erreichten. In seinen Predigten drohte er fir Gewohnlich mit
Strafen und Unglick. Als glaubiger und unerschrockener Verkiinder der
christlichen Lehre fand Vincentiu auch im fortgeschrittenen Alter seine jugendliche
Energie wieder,und stieg sofort auf die Kanzeln der Kirchen oder auf die
improvisierten Triblnen der Markte, wenn die Kirchen die Menge, die ihm
zuhorte, nicht aufnehmen konnten.

Die Themen, die Bernardin aus Siene behandelte (1380-1440) waren die
Einheit, der Frieden, die Barmherzigkeit und die Gerechtigkeit. Er verurteilte die
Laster der einfachen Menschen, fechtete aber auch die Ungerechtigkeiten
derjenigen, die die Gewalt hatten und davon fiir die Ausbeutung des schutzlosen
Volkes Gebrauch machten, an.

Bernardin (1380-1440) drickte sich mundlich und schriftlich sehr gut in Latein
aus, wusste aber auch sich kunstvoll an das Volk zu wenden. Seine humanistische
und theologische Vorbereitung und die Liebe gegeniiber den anderen Menschen
machten aus ihm einen Prediger der soliden und klaren Doktrin, und seine klaren
und pragnanten Reden waren sowohl fir Gelehrte als auch fir Analphabeten
zuganglich.

Manche Prediger spekulierten Uber Wunder und verwandeten nicht gerade
geeignete Beispielen wahrend andere fanatische Mdnche einfach sinnlose
Legenden verbreiteten.

Angesichts der zuvor genannten Legenden waren Hauptthemen der Predigt:

 Ibidem, p. 28.
%5 Ibidem, p. 28-29.

102

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



Die Reue, die Siinde, und die Strafen dafir, die Plagen der Holle, die Armut, das
Anhoren etc. Die Todesangst, genauer die Angst vor den Plagen der Holle
verursachte wahre Psychosen, die auf das Hochstmal? ausgenutzt wurden.

Zum Ende des Mittelalters wurden den Sonntagspredigten (de tempore) und
Predigten zu Ehren der Heiligen (de sanctis), auch Predigten Uber das groRe Fasten
und die katechetischen Predigten hinzugeftigt, in denen man die privaten Aspekte
der christlichen Doktrin erklérte, Aspekte, denen spater der Katechismus folgen
wird: Glaubensgrundsatze, die zehn Gebote und die sieben Sakramente, Tugenden
und Kapitalsiinden, andere Moralprobleme. Dank vieler begabter und vorbereiteter
Prediger wuchs die Nummer der Predigt-Lehrblcher, Sammlungen tber das Leben
der Heilige und Werke Uber Moral und Doktrin, die allesamt wirksame Impulse flr
zukinftige Reformen des Konzils von Trient von 1545-1563 waren.

Die Weitergabe der Haresien durch Predigt

Angesichts der Rolle des ausgesprochene Wortes flir den mittelalterlichen
Mensch, nutzten die Haretiker und Verleumder des Katholizismus diese Macht, um
die Ideen unter der Bevolkerung zu ersetzen. So entwickelte sich zu Beginn des
X1 Jahrhunderts in Stdfrankreich die machtvolle Sekte der Albigenser und
Katharer', die sich sehr schnell in ganz Europa auszubreiten drohte.

Die Mystik der katharischen Haresie ist wegen der zahlreichen Antinomien
schwer zu verstehen. Aus dem Orient kommend predigten die Katharer ein
dualistisches Weltkonzept, und setzten die Existenz zu einem ewigen Kampf
zwischen diesen zwei gegensatzlichen Prinzipien herab: Das Gute und das Bose,
Geist und Materie, Gott (Schopfer der spirituellen Welt) und Satan (Begrunder der
materiellen Welt). Zu Beginn schien es eine neomanichaistische Bewegung, die
auch eine Bezugnahme auf den Bogomilismus hatte. Sie suchte die Einheit, die
Idee der Ruckkehr zum Originalstatus. Die Katharer akzeptierten eine
pneumatische Kirche, nicht eine klerikale. Fir die Katharer konnte der Mensch
Erlosung finden, nur wenn er sich vom Korper befreit, der vom Teufel beherrscht,
von allem, was das Materielle darstellt. Sie fechteten das menschliche Wesen des
Schopfers an, sie akzeptierten die Eucharistie nicht, lehnten den Kult des Heiligen
Kreuzes und die Heiligenverehrung ab. Die Ehe galt als eine leibliche Siinde,
Ausnahme war war die Ehe zwischen zwischen jungfraulichen Personen. Sie
predigten die sexuelle Enthaltsamkeit, enthielten sich der des Milchkonsums und
aller daraus entstandenen Lebensmittel. Sie segneten die Lebensmittel und

16 Das Wort ,,catar” kommt vom Griechischen ,,katharos” und bedeutet pur”. Einige versuchten
den Stamm ,,cato” = mysterioses Lebewesen als von teuflicher Herkunft auszulegen. Der Name
»Albigenser” stammt vom Wort ,,albi” ab, das im Languedoc verwendet wird. Vom XI — XV
Jahrhundert wurde er in Frankreich, Deutschland, Italien, Spanien und England erwahnt. Das erste
Mal erschien er in Italien (1030 - 1040) und in Frankreich fiir die Stadt Albi (weshalb sie den Namen
,-albigenzi” erhielten). Dann stie man in Koln in den Jahren 1143 — 1144 erneut darauf, als sich die
Mitglieder einer héretischen Gemeinschaft als die wahre Kirche, ,,des arme Christus” definierten. Cf.
Fernand Niel, Albigeois et cathares, Presses Universitaires de France, Paris, 1965, p. 59-75.

103

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



Getrinke wihrend sie ,,Vater Unser”"” beteten und lehnten die Idee des Fegefeuers
ab.

Die Bewegung gab den Vertretern der Kirche viel zu bedenken. Da die Katharer
behaupteten, dass das System ihrer Lehren auf der Heiligen Schrift beruhe, verbot
man ihnen, die Bibel zu besitzen. Jean Duvernoy beweist in seinem Werk
,Geschichte der Katharer”'®, dass es zwei katharischen Schulen gab: Eine
Partisanschule des absoluten Dualismus und eine andere dem Dualismus in Geist
und esotherischen Tendenzen nahe. Die Tatsache, dass im Mittelalter
Esotherismus praktiziert wurde, ist bekannt. Diese entwickelte sich in der
Lombardei Anfang des XIII Jahrhunderts'. Eines der groften Probleme des
europdischen Mittelalters besteht u. a. Aus dem s. g. ,, Teufelskult”?. Satan wurde
iiberall gehort und gesehen?, und das gab der Hexerei einen hervorragenden
Aufschwung. Das war eines der wesentlichen Themen der mittelalterlichen Predigt,
die auf die folgenden zwei Aspekte abzielte: Einerseits auf die Tatsache, dass der
Teufel als eine Kreatur existierte, vor der sich der Mensch bewahren musste?, und
andererseits die Modalitaten Satans mit denen er die Gl&ubigen in Beschlag nahm.
Die Présenz des Teufels im alltdglichen Leben wurde von zwei wesentlichen
Quellen genéhrt: Fur die Richter und die kultivierte Welt der Epoche, war die
Quelle die theologische und juristische Literatur, aber flr die Mehrheit der
Bevolkerung, waren es die mundlichen Traditionen, die aus aus Traditionen,
Brauchen und Berichten des kollektiven Gedéchtnisses der Doérfer und Stédte
bestehenden Lehren. Die ldee, dass der Teufel, dieser schwarze oder in schwarz
gekleidete Mensch, der bei Dunkelheit erschien und auch seine Komplizen
mitbrachte, zum Alltaglichen gehorte, war eine erste Wirklichkeit, die den Grund
allen populdren Glauben darstellte. Beispielsweise erschien der Teufel 1514 in
Langres in Form eines schwarz gekleideten Menschen auf einem schwarzem
Pferd®, aber als tragender Beweis gilt das Datum 2. Juni 1606, als in Riom
Magdelaine des Aymrds, die 13j&hrige Tochter eines verwitweten Dienstmadchens,
das oft den Arbeitsplatz &nderte, erklérte, dass die Hausherrin ihrer Mutter, wo

7 Ch. Thouzellier, Catharisme et Valdéisme en Languedoc & la fin du XI° et au début du XII1°
siécle, 3 éd., Marseille, 1982, p. 110-127.

18 Sehe Jean Duvernoy, L ‘histoire des cathares, Edition Privat, Toulouse, 1978.

19 Hans Soderberg, La religion des cathares. Etude sur le gnosticisme de la basse antiquité et du
Moyen Age, UPPSALA, 1949, cap. V — VII, p. 44-123.

2 Robert Muchembled, O istorie a diavolului. Civilizatia occidentald in secolele XII - XX, trad.
de Em. Galaicu-Paun, Editura Cartier, Bucuresti, 2002, p. 41-43.

21 Robert Mandrou, Magistrats et sorciers en France au XVII® siécle, Civilisations et mentalités,
Plon, Paris, 1968, p. 76 und p. 83-87.

22 Malleus Maleficarum von J. Sprenger, ist europaweit in seiner lateinischen Version bekannt
(Malleus maleficarum ex variis auctoribus concinnatus, et in tres tomus distinctis: quorum postremus
qui fustis daemonum inscribitur, nunc primum reliquis adjectus est..., 1582) und war in
verschiedenen Ubersetzungen ein grundlegender Teil der Kenntnis iiber die diabolischen Aktivitaten.
Das Werk wurde von Mihaela Andronic in die rumanische Sprache ubersetzt und 2005 vom Verlag
Esoteris, Jassy veroffentlicht.

2 B.N. Mss, Clairambault, 1052, 207, apud R. Mandrou, op. cit., p. 77.

104

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



diese zuletzt gearbeitet hatte, das Madchen (iberzeugt als Zeugen vor Gericht
auszusagen und den Richtern von vollkommen teuflischen Abenteuern berichtete,
die viele Jahre andauerten. Laut Zeugenaussage erschien der Teufel als ,,in ein
schwarzes Tuch gekleideter Mensch mit schwarzen Schuhen.” Durch den Pakt mit
dem Teufel gewannen ,die Giiter des Lebens” und ,,dic Gewalt des Geldes”,
stattdessen verzichtete man auf das Sakrament der Taufe, die Anbetung Gottes, die
Verehrung der seligen Jungfrau Maria und der Heiligen, die Kirche und eben auf
die eigenen Eltern®. In Bezug auf das Sabbat-Ritual erzihlte das Madchen dass
»der in Schwarz gekleidete Herr benutzte anstatt Wasser den eigenen Urin und
zelebrierte die Messe mit schwarzem Kelch und schwarzer Hostie. Die Teilnehmer
tranken ebenfalls schwarzes Wasser, in dem ein Anker versank, danach wurde
Ricken an Ricken getanzt (dos a dos)”. Der Teufel kam einmal im Monat, wenn
der Onkel Pontgibaudf anrief®.

Die Ideen und die religiosen Praktiken verbreiteten sehr schnell durch die
Beschreibung dieser Mechanismen. Der um den Teufel, die Siinde, die Hexerei und
den Aberglauben entstandene Volksmund verbreitete sich Uber den ganzen
europaischen Kontinent. Der Aberglauben wurde mit der populdren Medizin
identifiziert: ,,Manche Frauen sagen, sie konnten alle Krankheiten heilen, die durch
den bosen Blick entstehen, mit Ausrauchern heilen: Ein vom Patienten getragenes
Gewand wird von der erwahnten Arztin (ber den Rauch einer bestimmten
Mischung aus Pflanzen, deren Zusammensetzung nur sie kannte, gehalten wéhrend
sie einige Worter Uber dem Gewand ausspricht. Das Gewand wird sofort dem
Patient zuriickgegeben, damit dieser es umgehend selbst anzieht. Der gewdhnliche
Preis fur die Ausrdaucherung einer Kindermiitze ist ein Schiling. Die Hose einer
Frau kostet zwei Schillinge, die Hose eines Mannes eine halbe Krone. N>B> Der
spanische Jude bezahlt mehr, weil die Ausriucherungsfrauen Deutsche sind”.

Trotz allen wissenschaftlichen und technischen Fortschritten verschwanden die
Magie und Zaubertricks nicht, und manche erscheinen in verschiedenen weiter
entwickelten Formen: Astrologie, Zaubereien, Beschworungen, satanische
Praktiken, Sektenritualien etc. Die ldee der Damonologie (bertrug sich bis in
unsere Tage, und man begegnet zahlreichen Scharlatanen, die mit der
Leichtglaubiger spekulierten.

Eine andere Art von Predigt: Die Predigt des Inquisitoren

Die ersten Etappen aller inquisitorischen Untersuchung waren die Predigt des
Inquisitors und die Gnade, oder die Gnadezeit. Die inquisitorischen Kommissare
verkiindeten den Ort des Delegationssitzes und das Datum der allgemeinen

24 B.N. Mss., Cing cents de Colbert, 218, f° 78, apud Etienne Delcambre, Le concept de la
sorcellerie dans le duché de Lorraine au XVI° et au XVI1° siécle, Nancy, vol. I, p. 41.

% B.N., Mss Cing Cents de Colbert, 218, f° 78 si sv., apud R. Mandrou, op. cit., p. 84-87.

% Cecil Roth, Personalities and Events in Jewish History, Philadelphia, 1961, p. 78.

105

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



Predigt’’. In der Ortschaft angekommen liest der Inquisitor eine Predigt tber
Glaubensprobleme (gewohnlich am Sonntag oder an einem Feiertag) vor der
ganzen Bevolkerung der Region, oder die aus der Umgebung einberufen wurde.
., In unserem Auftrag wird einer Person unter Morddrohung befohlen, an einem
bestimmten Tag, Ort zugegen zu sein, um Rechenschaft tiber seinen Glauben oder
uber seine Schuld abzulegen, oder er Strafe oder BufRe erhalten, fiir die Dinge die
er begangen hat, oder wer sein totes Elternteil verteidigt, oder wer das Urteil tber
dieses, dessen Erbe er ist, hort”®. Man zeigt den Zweck oder das Ziel des
Auftrages des Abordnung in der jeweilige Zone. Die Mitteilung oder
Kommunikation wurde in einer bekannten Sprache ausgefiihrt, die fir alle
zugénglich war, ,.exponendo maternal Iingua”zg, um von allen Teilnehmern
verstanden zu werden und um auch eventuelle Verwechslungen auszuschlieRen®.
Inzwischen wurde das Tribunal, oder das Gericht der Inquisition bildet.

Anlésslich der Predigt gab der Inquisitor ein Glaubensedikt heraus, in dem er
den Personen alle Félle von Ketzerei denunzierte (Haresie, Verdacht auf Ketzerei,
Personen, die falsch lernen, die Personen in Besitz von haretischen Biichern haben,
Personen, die dem Damonen anbeten, jede Person, die der Kirche fremde Ideen
vermittelt)®. Die Verdachtigen wurden eingeladen, sich nach 15-30 Tage, der s.g.
,,Gnadenzeit“ erneut vorzustellen®. In diesem Fall die Strafe einfach, oder leicht
kann sein: “Im Namen der mir von der Behorde verliehenen Macht befehlen wir,
dass die Einwohner der Gemeinde dieser Kirche oder Stadte, Manner Uber 14,
Frauen (ber 12 und jlinger, wenn sie irgendetwas Falsches begangen haben,
aufgerufen sind, vor uns zu erscheinen und auszusagen, an welchem Tag oder Ort
sie gegen den Glauben verstoen haben und um der Ketzerei abschworen. ... Wer
auf eigene Initiative erscheint und, die volle und reine Wahrheit aussagt, Buf3e tut,
auch fiir andere, wird der Gefangnisstrafe enthoben”®. Manchmal betrug die
Gnadenzeit 40 Tage*. Die Ketzer, die nach 30 bis 40 Tagen die Ketzerei ohne zu
zOgern gestanden, wurden nur mit der kanonischen Buf3e bestraft. Sie berichteten

21|, Tahon, Histoire des tribunaux de I'inquisition en France, VLB éditeur, Paris, 1893, p. 423-
431.

% Ms 53 die Universitatsbibliothek in Madrid, gespielt von Elphége Vacandard, L Inquisition.
Etude historique et critique sur le pouvoir coercitif de [’Eglise, Librairie Bloud et C*, Paris, 1907,
Appendices, p. 316-317.

% Serge Lisignan, Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue francaise aux XI11° et XIV®
siécles, Librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1986, p. 67.

%0 Sehe Bernard Gui, Le livre des sentences de linquisiteur Bernard Gui (1308-1313), vol. I,
texte édité, traduit et annoté par Annette Pales - Gobilliard, CNRS Editions, Paris, 2002, p. 124-126.

3! Nicolau Eymerich, Le manuel des Inquisiteurs, introduction, traduction et notes de Loius Salla-
Molins, Editions Albin Michel, Paris, 2001, p. 148.

32 Miguel Jiménez Monteserin, Introduccién a la Inquisicién Espafiola. Documentos basicos para
el estudio del Santo Oficio, Editora Nacional, Madrid, 1980, p. 87-88.

% Ms 53 die Universitatshibliothek in Madrid, gespielt von Vacandard, op. cit., Appendices, p.
314-315..

% Nicolau Eymerich, op. cit., p. 150.

106

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



und erhielten das heilige Abendmahl®. Die Anweisungen des Torquemada sagen in
Artikel 1V, dass Personen, die die Ketzerei freiwillig schriftlich gestanden,
wahrend der Zeit der Gnade in Gegenwart der Inquisitoren, Notare und zwei, drei
Zeugen, Hofbeamte, keine Untersuchungen Uber sich ergehen lassen mussten®.
Die BuBe waren im , Edikt der Vergebung", das das Edikt ,,Uber den Glauben”
begleitete, aufgefiihrt®’. Wenn die Ketzer nicht anwesend waren, wurden sie
mundlich oder schriftlich durch den Priester einmal vor Ort gerufen. Nach dem
Ablauf des Gnadezeit fiihrte Inquisition ihre eigenen Untersuchungen durch®,

Von den Inquisitoren sind in der Geschichte dank ihrer Predigten heute noch
folgende Inquisitoren beriihmt: Etienne de Bourbon, Bernard Gui und Thomas de
Torquemada.

Etienne de Bourbon, geboren in Belleville -sur-Sadne, irgendwann zwischen
1190 und 1195 absolvierte sein erstes Studium an der episkopale Schule in Macon.
Im Jahr 1215 studiert er an der Universitat von Paris, und bald wird erklart, dass
das ,,mal des ardents" (eine schreckliche Krankheit, dic Anfélle und Nekrose
verursachen) bei Notre Dame®. Weil die Mitglieder des Dominikanerordens
uberall predigen konnten, wurde Etienne de Bourbon allgemeine Prediger: der Abt
seines Klosters erlaubte ihm, frei zu predigen und sich an allen Orten zu bewegen.
Nachdem er mit den Regionen Lyon und Burgund abgeschlossen hatte, predigte er
1226 uUber die Albigenser Ketzerei in Vézelay. Er machte Streifziige nach
Streifziige im Norden und Nordosten von Besangon und nahm auch in 1223 in
Reims oder an der Krénung des franzdsischen Konigs Louis VIII teil. Er beteiligte
sich im Jahre 1239 am Ketzerprozess in Mont-Aimé und durchquerte die Didzese
Toul in Lothringen. Er stellte verschiedene Ketzer auf Antrag des Bischofs von
Clermont Hugues Tours. Im Siiden in den Ditzesen von Valence und Elne und im
Sldosten Parteien predigte er und durchquerte Teile des Siidostens von Savoien im
Piemont. Er besall bestimmte Schriften, wie die Legende vom Sturz des Mont
Granier (1248), einer der gréRten Katastrophen des westlichen Mittelalters®.

Er war ein unermudlicher Prediger, sondern vor allem ein echter Inquisitor.
Dieser Titel wurde im Jahre 1236 von apostolischen Auftrag an ihn vergeben.
Fundamente des Glaubens wurde durch Gleichnisse tbertragen (wie die Praxis des
Erlosers ist), eine spezifische Methode der X111 Jahrhundert.

Etienne kannte die Haresien der Epoche gut, Beweise dafiir, dass eine Reihe
von Fehlern und Glauben zusammengestellt und von Inquisitoren gut
aufgenommen wurden. Diese Fehler wurden von Bernard Gui in seinem "Manuel

% |bidem, p. 149.

% Rafael Sabatini, Torquemada et I'inquisition espagnole, trad. A. et H. Collin Delavaud,
Editions Payot, Paris, 1937, p. 129.

%7 Ibidem, p. 149-152.

% |bidem, p. 152.

% Michel Balard (coord.), L Histoire médiévale en France. Bilan et perspectives, Edition du
Seuil, Paris, 1991, p. 66, n° 74.

0 \dem, L effondrement du mont Granier en Savoie (fin 1248), in Le Monde alpin et rhodanien,
nr. 1-2, 1987, p. 7-68.

107

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



de l'inquisiteur" beschrieben™.

Bernard Gui (1261-1331) ,,ein Vertreter der ehrwirdigen Brider, ein kluger,
bescheidener und kultivierter Mann, ein guter Redner und tief religiés™**. Geboren
in Royer, 37 km siidwestlich von Limoges 1261 trat er dem Klosterleben vor dem
Monat Juli 1275 im Dominikanerkloster von Limoges Tonsur mithilfe des Bischofs
von Perigeux, Pierre de Saint-Astier. Bei Im Jahre 1280 wurde das Kloster
Limoges gegriindet, wo er lebte und sein wahre Leben stattfand. Anmerkungen
zufolge verstarb er am Montag, dem 30. Dezember 1331. Zwischen 1280-1290
studierte er in der Provence. Er besuchte die theologischen Studien mit einem
Lehrer aus Paris, und die beiden Klosterschulen in Montpellier und Toulouse.

Wenn wir seine Urteile als Inquisitor hinterfragen, kénnen wir seine Mentalitat
beurteilen. Wenn Bernard Gui einen Verdachtigen vorlud, befand sich sich sein
Biro in der Kirche. Wir missen klarstellen, das dies im Mittelalter nicht Gblich
war. Wir konnen ihn al Mann mit Gewissen beschreiben, der im Sinne der
handelte, und als guten Theologen und Jurist, Rollen, die fir die Ausiibung des
kirchlichen Amtes noétig waren. Seine Urteile haben besitzen einen Wortschatz,
der in der Beschreibung der vielen Strafen von den stereotypischen Formeln
abweicht. Die zentrale Aufgabe seiner Rede war es, Ketzerei zu verhindern, Grund
fir die Satze in einer Generalpredigt wahrend einer feierlichen Zeremonie.
Beispielsweise hielt er am zweiten Sonntag der Fastenzeit des Jahres 1310 in der
Kathedrale von St. Stephen Toulouse eine allgemeine Predigt, die sich
folgendermaRenereignete: Nach Versprechungen und der angebotenen Nachsicht,
gefolgt vom Aufzéhlung, befand er jeden fur und erwahnte die Verurteilung zu
einer Kollektivstrafe fiir jede verurteilte Person. An diesem Sonntag verurteilte
Bernard Gui 20 Personen zur Kreuzigung und weitere 62 lieR er ins Gefangnis
abfiihren®. Thomas de Torquemada (1420-1498) scheint ein wahrer Dominikaner,
fanatisch und intolerant gewesen zu sein, und kommt zu dem Schluss, dass alles
Bose der Welt auf die bestehende Toleranz zurtickzufiihren war. Er war davon
Uiberzeugt, dass die Kirche wegen der Mauren und Juden in Gefahr ist.

Er war imstande, durch seine Predigten zu beeindrucken und erschien als die
perfekte Verkérperung der menschlichen religiosen Glaubenslehre in der
Verteidigung der katholischen Kirche. Er hatte keine Angst, dem Volk zu predigen,
das von ihm beleidigt wurde und wies die Inquisition an, die Menschen und
Behorden davon zu (berzeugen, dass ihre Prasenz in den Stadten keine Stérungen
verursachte, sondern, im Gegenteil, ein Element der Ordnung und der
Neuformulierung des Gesetzes sei. Seine Inthronisierung fand, nachdem er vorher

41 i .
Ibidem.

42 %% Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, notisque historicis et criticis ilustrati, tomus
primus, apud J.B. Christophorum Ballard et Nicolaum Simart, Lutetiae Parisiorum, MDCCXIX, vol.
I, p. 576.

3 Sara Louis, Les relations de Bernard Gui avec le Limousin, in Bernard Gui et son monde
(Cahiers de Fanjeaux — 16), Editeur Privat, Toulouse, 1981, p. 41.

* Jacques Paul, La mentalité de I'inquisiteur chez Bernard Gui, Tn Bernard Gui et son monde...,
p. 293.

108

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



von der Bevolkerung in Barcelona, Valencia und Aragon abgelehnt worden war, an
neuen Standorten statt. Der Courage, die Riicksichtslosigkeit, auch ,,Frechheit”, die
er zuweilen an den Tag legte, lieBen ihn das erreichen, was er erreicht hat.
Allerdings waren seine humanitéren ldeen fortschrittlicher als die der Behorden
der damiligen Zeit.

Wenn die Verkiindigung des Evangeliums ein selbstlos Akt der Uberzeugung
ist, wenn dieser mit Denunziationen von ,Verddchtigen”, Ermittlungen,
Verhaftungen usw. einhergeht, handelt es sich Zwangsmafinahmen, die die Wirde
und die Freiheit des Menschen verletzen. Es hat sich gezeigt, dass die
Verwirklichung des Reiches Gottes durch Zwangsmittel nicht mdglich ist. Die
Handlungen der Inquisition haben uns gezeigt, wie Gerechtigkeit und Ordnung
verzerrt, werden, wenn sie in die Hande solcher Menschen kommt und deren
Werkzeug werden.

Die Predigt in der Buchdruckepoche

John Collet (1467-1519) war vielleicht der Erste, dessen Vorlesungen in Oxford
nach 1496 auf die Tradition der traditionellen mittelalterlichen Kette gerichtet war.
Er versuchte, den Sinn der Glaubensrichtung Paulus vor allem in ihrem
historischen Zusammenhang zu beleuchteten. Auch wenn wir nicht von einen
wissenschaftlichen Ansatz reden kdnnen, wird es wahrend der Reformation zutage
kommen®,

Zu Beginn des XVI Jahrhunderts, in einer Epoche des Humanismus und vom
Druck der Notwendigkeiten von Veranderungen in der institutionellen Kirche und
ihrer Lehren gekennzeichnet, wurde ihm mehr als zuvor auferlegt. Die Erfindung
des Buchdrucks war fiir den Druck der Bibel auRerordentlich vorteilhaft. Bis zum
Jahr 1500 gab es etwa hundert Ausgaben der Vulgatien und eine erste deutsche
Ubersetzung (1466). Die deutschen Edition des Neuen Testaments von Luther
(1522) und 14 komplette Bibeln der deutschen Literatur und vier in einer beliebten,
fir die Mehrheit zugénglichen Ausgabe, abgesehen von anderen Ausgaben
teilweise (Psalmen, Briefe des Neues Testaments) wurden gedruckt*.

In seinem Werk De servo Arbitrio, bewies Martin Luther im Jahr 1525, dass die
Schwierigkeiten des Menschen die Heilige Schrift zu verstehen, nicht im Text zu
suchen sind, sondern aufgrund der Unkenntnis der verwendeten Worte und der
Grammatik entstehen. Daher zeigt er, dass wir auch die allegorische Interpretation
(die vollig frei von Objektivitat ist), nur auf der Ebene der Bedeutung der Worte zu
beziehen haben und sie den Anforderungen der Grammatik nach beurteilen. Der
Reforminitiator weist darauf hin, dass der Dolmetscher in seinem Ansatz als Ziel
sein muss, denn sonst konnen Sie den Text zu wenig und zu viel von der

“® Bibbia e storia: Scrittura, interpretazione e azione nel tempo, contributi di Camille Focant [et
al.]; a cura di Michel Hermans, Pierre Sauvage, Bologna, EDB, 2004, p. 106.

*http://www.oxfordbiblicalstudies.com/article/book/obso-9780198601180/0bso-9780198601180-
div1-54 (aufgerufen am 24. OKtober 2015).

109

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



authentischen Sinn seines eigenen Vorstellungen finden lernen®’.

Martin Luther hat tiber 2000 Predigten hinterlssen, die Postilla heifien (postilla
= nach dem Lesen des Wortes). Seinem Predigten zeichnen sich durch Logik
Kohérenz, lebendige Sprache, biblische Argumente, aus, und sie spiegeln
Uberzeugung, Spiegelung des wirklichen Leben usw.. wieder.

Konklusionen

Der Mangel der intellektuellen Ausbildung mit einem christlichen Geist und
Bewusstsein sollte durch eine jahrliche und griindliche Ausbildung zur Osterlichen
Beichte erganzt werden. Zu diesem Zweck wurden sie geschrieben und als Form
fiir die Priifung des Gewissens verdffentlicht. Im spéteren Mittelalter entstand eine
Art ,,Broschiiren” in lateinischer Sprache oder in der VVolkssprache.

Nach der Erfindung des Buchdrucks wurden sie immer zahlreicher. Zusammen
mit solchen Schriften gab es Bicher und erbauliche Synthese tber Glauben und
Moral, die Luther spater Katechismen nannte. Diese waren eine synthetische
Zusammenfassung ,,Opus tripartitum de praeceptis decalogi, de confessione et de
arte moriendi” von John Gerson (1429), fiir Lehrer und Pastoren oder ,,Discipulus
de eruditione Christifidelium” von Johann Heroltice (1468), die in drei Jahrzehnten
in 12 Ausgaben verdffentlicht wurden. Fiir eine breitere Verbreitung wurde der
Inhalt von Gerson Arbeiten in Tabellen geschrieben und an &ffentlichen Orten
aufgehéngt: Kirchen, Schulen, Krankenhduser. Sie wurden den Schillern in in den
Schultexten gedruckt und verteilt. Die Schriften des sechzehnten Jahrhunderts
hatten keine Form des Katechismus; Der Titel gibt bereits deren Inhalt wieder:
,Starkung der Seele”, ,,Der Weg des Himmels”, ,.die Laien” usw"®.

Innerhalb des westlichen Kirche erscheinen militérische und kirchliche, aber
auch ritterliche Befehle und grope Befehle des Bettelménches, die im Namen der
evangelische Armut, sie auf vieles verzichten und sich der Lehre und auch der
Predigt der Botschaft oder Nachricht hingeben. Am Ende des Mittelalters tritt der
Niedergang der Predigt ein. Wenn man daruber spricht, beschranken sich die
Sprecher auf das Leben des Heiligen und der Jungfrau Maria.

Der Stil und auch die Nachricht der Predigt wurde einerseits aus Griinden der
Sprache vorangetrieben, auf der anderen Seite von intellektuellen und religitsen
Predigern und dem sozialen Kontext der Epoche.

Bibliographie:

Balard, Michel, L effondrement du mont Granier en Savoie (fin 1248), in Le Monde alpin et
rhodanien, nr. 1-2, 1987, p. 7-68

Idem (coord.), L Histoire médiévale en France. Bilan et perspectives, Edition du Seuil,
Paris, 1991

47 Cf. Martin Luther, Martin Luther answers Your Questions about Grace & Predestination. The
following answers were drawn from Martin Luther's book, De Servo. Arbitrio.
http:/Avww2.pitnet.net/Gardiner/theology.html. (aufgerufen am 30. September 2015).

48 Alexandru Ofrim, Viciul lecturii, in Dilematica, anul 11, nr.8, ianuarie, 2007, p. 23.

110

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



*** Bibbia e storia: Scrittura, interpretazione e azione nel tempo, contributi di Camille
Focant [et al.]; a cura di Michel Hermans, Pierre Sauvage, Bologna, EDB, 2004

Calugher, Viorica, Culturologie (Istoria si filosofia culturii), Editura Valinex, Chisinau,
2010

Cohn, Norman, Démonolatrie et sorcellerie au Moyen Age. Fantasmes et réalités, trad.
Sylvie Laroche et Maurice Angeno, Editions Payot, Paris, 1982

Cuciuc, Constantin, Introducere in sociologia religiilor, Editura Gnosis, Bucuresti, 1995

Bériac, Francoise (coord.), Les prélats, 1’église et la société (Xle — XVe siécles), Université
Bordeaux |11, Bordeaux, 1994

Chifér, pr. prof. dr., Nicolae, Istoria crestinismului, vol. 111, Editura Trinitas, Tasi, 2002

Ciociu, Aurora-Mihaela, Lectura Bibliei si a catehismelor in Evul Mediu (secolele XVI-
XVII), in Bibliorev, Biblioteca centrald Universitard ,,Lucian Blaga” Cluj-Napoca, nr.
20, aprilie 2015

Delacroix, Henri, Les grands mystiques chrétiens, nouvelle édition, Librairie Félix Alcan,
Paris, 1938

Delcambre, Etienne, Le concept de la sorcellerie dans le duché de Lorraine au XVI° et au
XVI1® siécle, Nancy, vol. |, publication de la Société d'Archéologie lorraine, 1948

Delumeanu, Jean, Pdcatul si frica. Culpabilitatea in Occident (secolele X111 — XVIII), vol.
I-11, Editura Polirom, Iasi, 1997 si 1998

Duvernoy, Jean, L histoire des cathares, Edition Privat, Toulouse, 1978

Eymerich, Nicolau, Le manuel des Inquisiteurs, introduction, traduction et notes de Loius
Salla-Molins, Editions Albin Michel, Paris, 2001

Floroaia, Mihai, Inchizitia intre mit si realitate, Editura Presa Universitara Clujeana, Cluj-
Napoca, 2016

Gobry, Yvan, Saint Frangois d’Assise et ['esprit franciscain, Edition de Seuil, Paris, 1957

Henriet, Patrick, La parole et la priére au Moyen Age, (Collection Bibliothéque de Moyen
Age - 16), Editions De Boeck Université, Bruxelles, 2000

Gui, Bernard, Le livre des sentences de ['inquisiteur Bernard Gui (1308 — 1313), vol. I-II,
texte édité, traduit et annoté par Annette Pales - Gobilliard, CNRS Editions, Paris, 2002

Hermans, Michele, Sauvage, Pierre, Bibbia e storia: scrittura, interpretazione e azione nel
tempo / contributi di Camille Focant ... [et al.];, Bologna, EDB, 2004

Hinnebusch, William A., Bréve histoire de I’Ordre Dominicain, trad. Guy Bedoulle, O.P.,
Les Editions du Cerf, Paris, 1990

Huizinga, Johan, Amurgul evului mediu, Editura Univers, Bucuresti, 1970

Lisignan, Serge, Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue francaise aux XI11° et
XIVE siécles, Librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1986

Louis, Sara, Les relations de Bernard Gui avec le Limousin, in Bernard Gui et son monde
(Cahiers de Fanjeaux — 16), Editeur Privat, Toulouse, 1981

*** Malleus maleficarum ex variis auctoribus concinnatus, et in tres tomus distinctis:
quorum postremus qui fustis daemonum inscribitur, nunc primum reliquis adjectus
est..., Lugduni, 1582

Mandrou, Robert, Magistrats et sorciers en France au XVII® siécle, Civilisations et
mentalités, Plon, Paris, 1968

111

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



McLuhan, Marshall, Galaxia Gutenberg. Omul si era tiparului, Bucuresti, Editura Politica,
1975

Monteserin, Miguel Jiménez, Introduccion a la Inquisicion Espafiola. Documentos basicos
para el estudio del Santo Oficio, Editora Nacional, Madrid, 1980

Muchembled, Robert, O istorie a diavolului. Civilizatia occidentala in secolele XII-XX,
trad. de Em. Galaicu-Paun, Editura Cartier, Bucuresti, 2002

Niel, Fernand, Albigeois et cathares, Presses Universitaires de France, Paris, 1965

Ofrim, Alexandru, Viciul lecturii, in, Dilematica, anul I, nr. 8, ianuarie, 2007, p. 17-24

Pastoureau, Michel, Figures et Couleurs. Etudes sur la symbolique et la sensibilité
médiévales, Le Léopard d'or, Paris, 1986

Paul, Jacques, La mentalité de l’inquisiteur chez Bernard Gui, In Bernard Gui et son
monde, (Cahiers de Fanjeaux — 16), Editeur Privat, Toulouse, 1981

Pinter, Zeno Karl; Tiplic, loan Marian, Europa Si Orientul Apropiat In Evul Mediu
(secolele V-XII1), Editura Universitatii ,,Lucian Blaga” Sibiu, 2006

Radosav , Doru, Sentimentul religios la romani. O perspectiva istorica (sec. XVII-XX),
Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1997

Randell, Keith, Reforma catolica si contrareforma, Editura All, Bucuresti, 2001

Roth, Cecil, Personalities and Events in Jewish History, Philadelphia, 1961

Sabatini, Rafael, Torquemada et !'inquisition espagnole, trad. A. et H. Collin Delavaud,
Editions Payot, Paris, 1937

*** Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, notisque historicis et criticis ilustrati,
tomus primus, apud J.B. Christophorum Ballard et Nicolaum Simart, Lutetiae
Parisiorum, MDCCXIX

*** Sources d’histoire médiévale 1Xe milieu du XIVe siecle (Textes essentiels), Sous la
direction de Ghislain Brunel, Larousse, Paris, 1992

Thouzellier, Ch., Catharisme et Valdéisme en Languedoc a la fin du XI°® et au début du
X siécle, 3 éd., Marseille, 1982

Séderberg, Hans, La religion des cathares. Etude sur le gnosticisme de la basse antiquité et
du Moyen Age, UPPSALA, 1949

Tahon, L., Histoire des tribunaux de l’inquisition en France, VLB éditeur, Paris, 1893

Vacandard, Elphége, L Inquisition. Etude historique et critique sur le pouvoir coercitif de
I’Eglise, Librairie Bloud et C*, Paris, 1907

Vauchez, André, Saint Frangois d’Assise, in Moines et religieux au Moyen Age, Edition
Seuil, Paris, 1994

http://arheologie.ulbsibiu.ro/publicatii/cursuri/tiplic/11.htm

http://www.oxfordreference.com

http://www.oxfordbiblicalstudies.com

http://documents.tips/documents/08-predica-textuala-sau-tematica.html

https://www.scribd.com/doc/299889546/Curs-Culturologia

http://www.bcucluj.ro/bibliorev/arhiva/nr20/cartel.html

http: //franciscani.Ix.ro/pagini/regula

http://www.oxfordbiblicalstudies.com/article/book/obso-9780198601180/obso-
9780198601180-div1-54

112

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)



http://wwwz2.pitnet.net/Gardiner/theology.html
http://www.sfinticatolici.ro/bernardin-din-siena/
http://www.sfinticatolici.ro/vincentiu-ferrer/2/
http://ebooks.unibuc.ro/Teologie/omiletica/17.pdf
http://www:.sfinticatolici.ro/bernardin-din-siena/2/

113

BDD-A26421 © 2016 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:28:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

