
L‘identification de la source de la traduction des 

péricopes bibliques dans „Parimiile preste an‖ 

(Dosoftei, Iaşi, 1683) à partir de l‘analyse des noms 

propres1 

Mădălina UNGUREANU  

Parimiile preste an, published in 1683, is the only prophetologium printed in Romanian 

language; since the Old Testament Lectionary for feasts throughout the year 

(prophetologium) is not used anymore in the divine service, it has not benefited from 

major interest like other types of lectionaries (Gospels, the Apostle) and has not created a 

tradition in Romanian culture. Among the issues yet unanswered is the question on the 

sources used for the translation of the biblical pericopes; the solutions proposed in the 

literature do not go beyond simple assumptions. In this context, we saw a possible way of 

identifying these sources by analizing the translation of the proper names, in order to see 

if the proper names in the Romanian text preserve some marks of the original language. 

   

Keywords: proper names, prophetologium, translation, Old Testament  

 

 
1. Le Métropolite Dosoftei de la Moldavie (1624-1693) est considéré, de 

plusieurs points de vue, un précurseur. On lui reconnaît, dans la littérature de 
spécialité, le mérite d‘avoir initié un programme cohérent de traduction des livres 

de culte (le psautier, le missel, le rituel) en roumain et celui de versificateur des 
psaumes; on lui attribue aussi une série de traductions restées en manuscrit ainsi 
que la révision de la première traduction en langue roumaine de l‘Ancien 
Testament (réalisée, au milieu du XVII

e
 siècle, du grec, par l‘érudit Nicolae 

Milescu). Dans le contexte de son programme de traduction des livres de culte en 
langue roumaine, Dosoftei traduit aussi un livre de culte moins connu, un 

parimiar - livre qui contient des paraboles et des proverbes de l‘Ancien Testament 
(Parimiile preste an, imprimé à Iaşi, en 1683), lectionnaire spécifique à l‘église 
orientale, qui comprend des fragments de l‘Ancien Testament (mais pas 
seulement) destinés à la lecture dans l‘église aux vêpres des fêtes à date fixe et 
mobile le long de l‘année religieuse, qui aujourd‘hui n‘est plus utilisé dans les 
services divins (dans l‘église roumaine ; il est encore utilisé en Serbie) et peut-être 

qu‘il ne l‘a jamais été. D‘ailleurs, les textes correspondants byzantins et slavons 
(prophetologion, respectivement parimejnik), qui lui auraient pu servir de modèle, 

                                                 
1 Ce travail a été financé par l‘Université „Alexandru Ioan Cuza‖ de Iaşi, dans le cadre du projet 

no. GI-2014-1, la compétition Des Grants pour les Jeunes Chercheurs de l‘UAIC. 

23

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



ont été eux-mêmes assez peu étudiés par les spécialistes (et pas du tout abordés 
dans la littérature roumaine de spécialité), à cause de la raison déjà mentionnée en 
haut; toujours l‘élimination de ce type de livre de l‘emploi effectif dans l‘église 
est la cause pour laquelle il a été gardé seulement sous forme de manuscrit, dans 
les textes (byzantins et slavons) antérieurs au XVI

e
 siècle (après cette période, son 

contenu a été repris par le ménologe, le triode et le penticostaire). Le livre de 
Dosoftei n‘est pas la seule traduction de ce type dans la culture roumaine (il y a 
encore d‘autres versions, conservées sous forme de manuscrit)

2
 et, probablement, 

il n‘est même pas le premier de point de vue chronologique
3
, mais c‘est la seule 

version imprimée en langue roumaine de ce livre de culte – et, probablement, la 
seule qui ait circulé, une preuve de son emploi étant sa citation dans quelques 

notes de la Bible de Samuil Micu
4
. 

La plus connue idée concernant la source des traductions des péricopes 
vétérotestamentaires du livre de Dosoftei a été formulée par N. A. Ursu

5
: d‘après 

son opinion, Dosoftei reprend, dans son livre, des fragments de la première 
traduction en roumain de l‘Ancien Testament dans la version de la Septante, 
traduction réalisée par Nicolae Milescu

6
, que Dosoftei aurait revue. L‘étude 

comparative de plusieurs textes (le parimiar en discussion, les éditions critiques 
des lectionnaires byzantin et slavon,  les versions roumaines du XVII

e
 siècle de 

l‘Ancien Testament – la traduction de Nicolae Milescu Spătarul, la traduction 
d‘Andrei Panoneanul et la version publiée dans la Bible de Bucarest, qui est, en 
fait, une révision de la traduction de Milescu) a éliminé l‘hypothèse avancée par 
N. A. Ursu, et nous a permis d‘établir avec certitude le fait que Dosoftei traduit un 

parimiar (et non pas un texte biblique) grec ou slavon. D‘ailleurs, cette idée 
apparaît, sans, toutefois, être démontrée, chez d‘autres spécialistes aussi, tout 
comme la supposition (toujours non-démontrée) que le texte qui se trouve à la 
base de la traduction de Dosoftei serait un texte slavon. 

                                                 
2 Voir, dans ce sens, Eugen Pavel, Glose filologice privitoare la versiunile Parimiarului, dans 

Arheologia textului, Editura Cărţii de Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2012, p. 49-57; étude introductive à 

Parimiile preste an, 2012, p. 14-15. 
3 Vasile Oltean, Primul parimiar românesc, vol. I-II, Iaşi, Editura Edict, 2005. 
4 Ana Catană-Spenchiu, Între Biblia de la Bucureşti (1688) şi revizia din 1795 a lui Samuil 

Micu. Probleme de traducere, dans Proceedings of the International Conference Communication, 

context, interdisciplinarity, Editura Universităţii Petru Maior, Tîrgu-Mureş, 2012, p. 1098. 
5 Dans une série d‘études reproduites dans Contribuţii la istoria culturii româneşti în secolul al 

XVII-lea, Iaşi, Editions Cronica, 2003, dont noua rappellons : Noi informaţii privitoare la 

manuscrisul autograf şi la textul revizuit al Vechiului Testament tradus de Nicolae Spătarul 
(Milescu), p. 354–449; Traducerea Istoriilor lui Herodot atribuită lui Nicolae Spătarul (Milescu) a 

fost remaniată de traducătorul cronografului numit „tip Danovici‖, p. 223–265. 
6 La traduction de l‘Ancien Testament réalisée par Nicolae Milescu est gardée, dans une version 

qui a connu plusieurs révisions, dans le manuscrit no. 45 de la Bibliothèque de la Filiale de  Cluj-

Napoca de l‘Académie Roumaine, dans une copie réalisée par Dumitru de Cîmpulung pour le 

métropolite Teodosie de la Valachie. Le texte du manuscrit a été publié dans les volumes de la série 
Monumenta linguae Dacoromanorum. Biblia 1688 (Iaşi, 1988-2015), à côté de celui de la Bible de 

1688 et de l‘autre traduction contemporaine de l‘Ancien Testament, gardée en ms. rom. 4389 BAR. 

24

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Une difficulté, dans la démarche d‘identification de l‘original de la traduction 
de Dosoftei, est soulevée par une réalité spécifique à ce type de texte, il s‘agit des 
particularités des rapports textuels dans les versions du parimiar. Le 
prophetologium byzantin est présent dans quelques centaines de manuscrits 
gardés jusqu‘aujourd‘hui, avec différentes variations textuelles (enregistrées dans 

l‘édition critique publiée à Copenhague, entre 1939 et 1981). Les parimejnik 
slavons ont été traduits d‘après des versions byzantines ; leur transmission 
exclusivement par des copies, tant dans le milieu byzantin, comme dans celui 
slavon, favorise l‘apparition des différences entre les versions, dans le cadre de la 
même culture. On y ajoute encore le principe dominant dans la traduction des 
textes religieux, qui était, à l‘époque, le littéralisme, ce qui signifie que certains 

éléments spécifiques à la langue grecque on pu être repris, en traduction, par le 
parimejnik et transmis, de cette manière, par intermédiaire, dans le texte roumain, 
ce qui fait que l‘identification de la source d‘après laquelle Dosoftei a traduit soit 
difficile à faire, et les conclusions, incertaines (un phénomène grec, disons, 
identifié dans le texte de Dosoftei aurait pu être repris directement du grec, mais 
aussi par l‘intermédiaire slavon ; les phénomènes slavons ne sont pas 

nécessairement repris directement de la source de la traduction, mais ils peuvent 
aussi tenir à la tradition ancienne de l‘emploi des textes slavons dans l‘église 
roumaine etc.). 

Un possible échec de la démarche comparative provient aussi du spécifique du 
type de lectionnaire représenté par le parimiar, plus précisément de la constitution 
de sa tradition textuelle, dans l‘espace byzantin et dans celui slavon, de la relation 

avec le texte biblique, et même de la manière de constitution de la tradition de ce 
dernier. Ce type de lectionnaire a circulé seulement sous forme de manuscrit, de 
sorte qu‘on ne peut parler d‘un textus receptus du parimiar ni dans la culture 
byzantine, ni dans celle slavonne

7
. La circulation seulement sous forme de 

manuscrit a déterminé l‘existence de certaines différences textuelles entre les 
manuscrits, y compris en ce qui concerne les noms propres. L‘édition critique 

moderne du parimiar byzantin (Copenhague, 1939-1981) ne peut pas parler de 
tous les manuscrits ayant ce contenu ; la plus importante édition du texte slavon a 
en vue seulement quelques manuscrits. D‘ailleurs, la comparaison entre les 
péricopes vétérotestamentaires du parimiar et l‘Ancien Testament dans son 
intégralité, comme partie de l‘Evangile, doit tenir compte du fait que ce sont des 

                                                 
7 Parmi les catégories de différences entre les manuscrits enregistrés par l‘édition critique du 

prophetologium on peut rappeler : des graphies différentes (ν/σ), des désinences différentes, le 

remplacement de certains noms par des pronoms (τνηο νφταικνηο αβξαακ/ απτνπ), des fragments 

qui manquent dans certains manuscrits, des permutations de certaines péricopes, des permutations 

de certains syntagmes, l‘absence de certaines prépositions, des formes verbales à des modes 

différents etc. Les mêmes catégories de différences sont aussi enregistrées par l‘édition du parimiar 
slavon, avec la mention qu‘ici les différences sont, comme il est normal, beaucoup plus nombreuses 

et impliquent aussi des omissions ou des additions. 

25

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



textes différents (dans n‘importe quelle culture de référence), qui se sont 
construits, à l‘intérieur des cultures respectives, des traditions différentes

8
.  

 
2. Les moyens de transfère des noms propres   

Dans ce contexte, l‘analyse des moyens de transposition des noms propres 

dans le texte du parimiar de Dosoftei nous a paru encourageante pour 
l‘identification de la source d‘après laquelle ont été traduites les péricopes. Un 
exemple du traitement des noms propres dans les anciennes traductions roumaines 
est le manuscrit qui garde la traduction de l‘Ancien Testament dans la version de 
la Septante réalisée par Nicolae Milescu, où certains des noms propres sont repris 
même avec certaines particularités morphologiques (d‘habitude, les marques des 

cas) de la langue d‘origine. Par exemple, le nom d‘Egypte apparaît sous la forme 
de nominatif Éghiptu (cf. gr. αίγππτνλ), qui garde l‘accentuation proparoxytone 
de l‘équivalent de l‘original, et avec celle de génitif Eghíptului (cf. gr. αηγύπτνπ), 
avec le déplacement de l‘accent sur l‘avant dernière syllabe, comme en grec. Dans 
Catastihul Esdrii (p. 760 col. 1-p. 762 col. 1) apparaît la séquence Ionathan al lui 
Zoilu, où le deuxième nom propre est repris toujours avec la marque de génitif en 

langue d‘origine (cf. gr. Θσλάζαο Ζσήινπ din SEPT.FRANKF.). L‘une des plus 
évidentes particularités, dans ce sens, est l‘emploi de certains noms propres au 
génitif sans aucune marque pour le cas, le traducteur restant fidèle à l‘original 
grec : „întru toate neamurile Israil‖ (2 Rois 15,10, cf. gr.   λ πά αηο φπιαη ο 
Θ ξαει); „vor veni împreună casa lui Israil preste casa I dei‖ (Jer. 3,18; cf. gr. 
τ λ νη  θνλ τνπ  Θ ξαει), mais „aşa au dăfăimat la mine casa Israil‖ (Jer. 3,20; cf. 

gr. νη  θνο  Θ ξαει)
9
. 

Donc, tenant compte des exemples extraits du MS. 45, l‘implication de 
l‘analyse des noms propres dans la détermination de la source d‘après laquelle 
Dosoftei traduit les fragments vétérotestamentaires (et les quelques 
néotestamentaires) du livre Parimiile preste an nous a paru une investigation 
digne d‘intérêt. 

2. 1. Adaptation graphique et phonétique 
Il y a, dans le texte du parimiar traduit par Dosoftei, des variations en ce qui 

concerne la forme de certains noms propres. Ainsi, le nom du prophète Ilie 
Tesviteanul – Elie – apparaît, dans la même péricope (III 57r-57v, dans le 
parimiar du Samedi Saint, le soir), avec les graphies Ilî’e et Ilî’å; l‘oscillation est 
due soit à l‘instabilité du système graphique représenté par l‘alphabet cyrillique, 

                                                 
8 Parmi les différences textuelle entre le parimiar et, respectivement, le texte biblique, nous 

rappelons : l‘absence, du parimiar, de certaines syntagmes qui favorisent la continuité, assurant la 

relation avec le contexte précédent (syntagmes qui résument ou et narratifs); la présence de certaines 

formules d‘introduction ou de fin dans les péricopes du parimiar (du type „dzîce Domnul‖ – Dieu 

dit); certaines différences de lecture; des omissions ou des additions dans le parimiar par rapport au 

texte biblique. 
9 Autres situations de respect strict de l‘original dans la transposition des noms propres dans le 

MS. 45 sont décrites par Vasile Arvinte dans les études linguistiques des volumes MLD I, II et III. 

26

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



appliqué à la langue roumaine, soit au traitement différencié appliqué au même 
nom propre : adapté de point de vue phonétique, probablement grâce à la 
tradition, dans la variante Ilî’e, respectivement repris comme tel d‘une source 
slavonne. Les formes de ce nom propre dans les sources : PROPH.: ειηνπ; PARIM.: 
Iliæ. 

Une plus grande variation graphique et phonétique connaît le nom propre qui 
désigne le prophète Elisha dans 4 Rois 4,8 (la péricope est, dans le texte de 
Dosoftei, aux pages 59v-III 61r, toujours parmi les lectures pour le Samedi 
Saint) : Elisaé, Elisseé, Elissaé, Eliasseé, Eliassaé. À une première vue, il 
semblerait qu‘une telle incohérence graphique ne peut provenir que d‘un texte 
slavon, dans un texte grec une telle variation étant inexplicable. Dans les possibles 

sources, les formes de ce nom propre sont : PROPH.  ιη  αη ; PARIM. eliseï, avec 
les variantes elisei, elis™e; dans le MS. 45, la forma est constante : Eliseé, 
FRANKF.:  ιη  αηέ, dans la Septante, édition de Londres 1653:  ιη αηέ, Ostrog: 
Ûelisei (d‘où, dans MS. 4389, Elisei). 

Premièrement, nous constatons qu‘il y a une variation même d‘un texte grec à 
un autre concernant la consonne double, ce qui expliquerait aussi l‘oscillation du 

texte roumain. Ensuite, la variation -ee / -ae de la fin de ce nom propre pourrait 
être causée par l‘indécision du traducteur dans la transmission de la diphtongue 
grecque αη; cette indécision peut être constatée aussi dans d‘autres traductions 
roumaines à partir d‘un texte grec de l‘époque, même dans MS. 45, où un nom 
propre comme Γαί apparaît soit comme Gå (2 Rois 2,24), soit comme Gé (Jos. 
19,14). En fin, peut-être que la présence de la voyelle a dans la deuxième syllabe 

(pour laquelle on doit exclure l‘erreur typographique, parce que la forme se répète 
plusieurs fois) est due à une lecture erronée de la forme des lettres en original (qui 
était en manuscrit). À titre de comparaison, nous rappelons que la forme du 
parimiar de Braşov (ayant une source slavonne) est Elisei. L‘oscillation 
graphique, dans ce cas, paraît indiquer non pas une source slavonne (la forme 
Elisei, qui était déjà traditionnelle, usuelle, est notée à peine dans la dernière 

partie du texte, une seule fois, à côté de Elisaé, présente plusieurs fois dans IV 
35r-35v, et une seule fois dans IV 54r), mais une source grecque. 

2. 2. Adaptation morphologique 
En ce qui concerne les marques morphologiques qui peuvent être attribuées à 

l‘original, il se peut que la plus fréquente soit, tout comme dans la traduction de  
Nicolae Milescu du MS. 45, le manque de l‘article défini dans l‘expression du cas 

génitif (on n‘a plus rencontré des situations dans lesquelles le nom propre soit 
repris avec la terminaison de génitif, comme on a vu que cela arrivait parfois dans 

MS. 45). La situation alterne avec des cas où l‘article est présent. De tels cas sont : 
supra bărbaţilor Anaftoth, III 37v, du parimiar du Jeudi Saint, Jer. 11, cf.  πη τνπο 
αλδξαο αλαζώζ

10
 PROPH., vs na mõΩõ anatatovÿ PARIM.; grăiaşte fiilor Izrail, 

                                                 
10 Les auteurs de l‘édition critique du  parimiar byzantin choisissent de ne reproduire ni les 

diacritiques, ni les majuscules des textes.  

27

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



III 54r, du parimiar du Samedi Saint (Ex. 14), cf. ιαιε νλ τνηο πηνηο ηει PROPH. 
(dans PARIM., la séquence manque). 

 
3. Les exemples suivants indiquent le fait que le même phénomène peut avoir 

des explications diverses. Dans la troisième parabole du jour du lundi avant le 

Carême de Pâques (de Job), la séquence correspondante au verset de Job 1,1 est : 
„Un om oarecarele era în ţara Avsítidei, căruia-i numele Iov‖ (Parimii III 32

r
). La 

consultation du MS. 45 indique l‘emploi du même nom propre dans ce lieu („Om 
oarecare era în ţara Avsitidei, căruia numele Iov‖), dans la tradition de la Septante 
(gr.   π η τηο). La tradition slavonne du texte biblique indique, en échange, le nom 
propre Hus („Era un bărbat în ţara Husului‖ în MS. 4389, cf. OSTROG). L‘édition 

du prophetologium atteste la forme  π η τηο dans les manuscrits étudiés et, à une 
première vue, la conclusion serait que Dosoftei suit la tradition grecque. Mais 
l‘édition du parimejnik slavon, à côté de la forme Hus, indique aussi la forme 
spécifique à la tradition grecque. Cela montre que les différences entre les 
manuscrits du parimiar étaient assez visibles pour admettre de telles variations. 

Le traitement du nom Heleupolis dans Ex. 1:11 (Iliupolis dans MS. 45, cf. gr. 

Ηιενύπνιηο din FRANKF.), équivalu dans le texte du parimiar par la traduction, 
« Cetatea Soarelui » - La Cité du Soleil, indiquerait lui aussi une source slavonne 
(certains parimejnik slavons reprennent le nom de l‘original, pendant que d‘autres 
le traduisent), mais sa représentation par la traduction peut aussi être une initiative 
appartenant à Dosoftei. 

Le nom de la troisième fille de Job est, dans le parimiar de Dosoftei, 

„Amalthías Chéras‖, et le métropolite ressent le besoin d‘expliquer la forme 
transcrite initialement d‘après la source : „iară cea a treia, Amalthías Chéras, de 
cerească capră corn‖ (III 47

r
); dans la traduction de Milescu : „şi a treia, Cornul 

Amalthíei‖ (Job 42,13). Les textes grecs attestent les formes ακαιζ ηαο θ ξαο 
(PROPH.), respectivement α καιζαίαο θέξαο (FRANKF.); les textes slavons 
traduisent le mot par Amaltinß (ou, dans d‘autres manuscrits, Amalt™ninß) rogß, 

dans OSTROG Amalfei rogß; en ce cas, la corrélation avec les sources indiquerait 
plutôt une source grecque. 

 
4. J‘ai présenté, plus haut, un possible moyen d‘identification des sources 

d‘après lesquelles a été traduit le parimiar publié par Dosoftei en 1683 (l‘analyse 
des noms propres), tout en insistant sur les difficultés que cette méthode suppose. 

Je suis partie de l‘observation du traitement des noms propres de la première 
traduction intégrale de l‘Ancien Testament dans la version de la Septante, tout en 
observant quelques phénomènes générés par le respect strict de la source grecque. 
J‘ai remarqué, toutefois, que la transmission du texte du parimiar exclusivement 
en manuscrit, le manque d‘un texte de référence, les différences textuelles entre 
les manuscrits limitent ce type d‘investigation. Cependant, je suis d‘avis que les 

éventuels indices d‘une source slavonne peuvent être attribués à la tradition de 
l‘emploi des textes slavonnes dans le culte religieux d‘avant Dosoftei, alors que 

28

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



les marques grecques sont significatives; elles ne peuvent pas être attribuées à une 
tradition, mais à une relation directe avec la langue grecque. 

  
Bibliographie 

A. Sources  

Frankf.:  ε ο ζ   ο  ξ  ε ο,   ι   ο  ει    θ      ο  η ζ θεο     λ   — Divinae 

nempe Veteris ac Novi Testamenti omnia, Graece, a viro doctissimo recogniata et 

emendata [...], Frankfurt am Main, 1597 

MLD: Monumenta linguae Dacoromanorum. Biblia 1688, vol. I-XXIV, Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza‖, Iaşi, 1988-2015 

MS. 45: Le Manuscrit roumain no. 45 de la Bibliothèque de l‘Académie Roumaine, La 

Filiale de Cluj 

MS. 4389: Le Manuscrit roumain no. 4389 de la Bibliothèque de l‘Académie Roumaine, 

Bucarest 

OSTROG:  Bibli•, sireç Vetxago i Novago Zaveta po •zyko slovenskÁ, Ostrog, 1581 

PAR.: Parimiile preste an, tipărite cu porunca măriii sale prealuminatului întru Iisus 

Hristos Ioan Duca Voevoda, cu mila lui Dumnădzău Domn Ţărîi Moldovei şi 

Ucrainei, cu posluşaniia smeritului Dosoftei Mitropolitul, în tiparniţa ţărîi [...], vă leat 

7191, measeţ octomvrie, 7 dni (édition moderne: Iaşi, 2012) 

PARIM. = Zdenka Rivarova, Zoe Hauptova, Grigorovicev Parimejnik, 1. Tekst s criticiki 

aparat, Skopje, 1998 

PROPH.: Monumenta musicae Byzantinae. Lectionaria. Edenda curaverunt Carsten Høeg, 

Gunther Zuntz. Volumen 1. Prophetologium. Fasciculus primus - Lectiones 

Nativitatae et Epiphaniae, Hauniae, 1939; Fasciculus secundus - Lectiones 

Hebdomadarum 1 et 2 Quadragesimae, Hauniae, 1940; Fasciculus tertius - Lectiones 

Hebdomadarum 3 et 4 Quadragesimae, Hauniae, 1952; Fasciculus quattuor - Lectiones 

Hebdomadae 5 et Hebdomadae in Palmis et Maioris, Hauniae, 1960; Fasciculus 

quintus - Lectiones Sabbati Sancti, Hauniae, 1962; Fasciculus sextus - Lectiones ab 

Ascensione usque ad Domenica Omnium Sanctorum, Hauniae, 1970; Pars altera - 

Lectiones anni immobilis, edidit Gudrun Engbert. Fasciculus primus - Textul continer, 

Hauniae, 1980; Fasciculus alter - Apparatum criticum continens, Hauniae, 1981 

B. La littérature secondaire  

Andriescu, Alexandru, Locul Bibliei de la Bucureşti în istoria culturii, literaturii şi limbii 

române literare, dans Monumenta linguae Dacoromanorum. Biblia de la Bucureşti. 

Pars I - Genesis, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza‖, Iaşi, 1988, p. 7-45 

Catană-Spenchiu, Ana, Între Biblia de la Bucureşti (1688) şi revizia din 1795 a lui Samuil 

Micu. Probleme de traducere, dans Proceedings of the International Conference 

Communication, context, interdisciplinarity, Editura Universităţii « Petru Maior », 

Tîrgu-Mureş, 2012, p. 1088-1110 

Cîndea, Virgil, Raţiunea dominantă. Contribuţii la istoria umanismului românesc, Cluj-

Napoca, Editura Dacia, 1979 

Oltean, Vasile, Primul parimiar românesc, vol. I-II, Editura Edict, Iaşi, 2005 

29

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Pavel, Eugen, Glose filologice privitoare la versiunile Parimiarului, dans Arheologia 

textului, Casa Cărţii de Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2012, p. 49-57 

Ursu, N.A., Contribuţii la istoria culturii româneşti în secolul al XVII-lea, Iaşi, Editura 

Cronica, 2003. 

30

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:06 UTC)
BDD-A26414 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

