
   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 1
/2

01
6

34

Postcomunismul ca spațiu al amintirii: 
considerații conceptuale

A n d r e e a  M I R O N E S C U
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza” din Iași, Departamentul de Cercetare Interdisciplinar – Domeniul Socio-Uman

„Alexandru Ioan Cuza University” of Iași, Department of Interdisciplinary Research in Human and Social Sciences
Personal e-mail: andreea.mironescu@uaic.ro

Introducere

Memoria tinde să devină, în ultimele decenii, un 
concept-refugiu: ca ideal al societăților într-o epocă 
post-istorică, pe de o parte, și ca obiect de studiu cu 
deschideri interdisciplinare către științele umaniste, pe 
de altă parte. Dincolo de „condițiile obiective” istorice, 
politice, sau tehnologice care au pregătit această stare 
de fapt – ororile secolului al XX-lea, precum nazismul 
și comunismul, politicile amintirii și comemorării 
dezvoltate la nivel local și supranațional, posibilitățile 
de arhivare, stocare și redare a tehnologiilor digitale 
– memoria reprezintă probabil unul dintre cele mai 
potrivite concepte pentru postmodernitate. În el se 
întâlnesc nostalgia față de trecut și ruptura violentă 
cu acesta, atenția către discontinuitatea realului și a 
istoriei, pluriperspectivismul, conștiința caracterului 
mediat, distorsionat, al percepțiilor despre lume. Nu 
întâmplător științele socio-umane, care se ocupă de 
modelizarea reprezentărilor religioase, istorice, politice 
sau literare, apelează acum la metafora memoriei pentru 
a-și defini obiectul de studiu în cadrele „democratice” 

ale acesteia. Fără a părăsi trecutul, memoria presupune 
actualizarea lui în cadrul de referință al prezentului, 
proces care implică conștientizarea caracterului 
construit al acestuia dintâi. Memoria se află întotdeauna 
„în gardă”, sondând fidelitatea și obiectivitatea 
propriilor reprezentări prin auto-reflecția critică asupra 
mijloacelor sale. Așa cum subliniază Jan Assmann, 
filosof al culturii și autorul lucrării fundamentale Das 
kulturelle Gedächtnis (1992), memoria unei societăți nu 
se confundă niciodată cu tradiția care o alimentează: 
spre deosebire de tradiție, care postulează și garantează 
continuitatea, memoria își va îndrepta atenția către 
întreruperi, conflicte, inovații, restaurări, revoluții 
(Assmann 2013: 23) 1.

Este aproape imposibil să nu observăm că, în ultimii 
douăzeci de ani, studiile despre memorie cunosc un 
boom în Europa și SUA, în special în acele științe cărora 
nu le aparține natural ca obiect de studiu, precum 
istoriografia, filosofia și sociologia, studiile culturale 
și literare. Odată ce părăsește teritoriul psihologiei și 
al neuroștiințelor, memoria individuală și procesele 
sale principale – amintirea și uitarea – devin metafore-

Post-communism as a Space of Remembrance: Conceptual Remarks

In Romania and other East-European countries, post-communism is either seen as a period of voluntary oblivion, or, 
on the contrary, as a time of directional recollection, imposed by the canon of critically remembering „bad” communism 
as opposed to a nostalgia-filled „good” one. Trying to move past this false distinction, the first part of this paper briefly 
analyses the various types of recollecting life and socialization in communism, such as biographical, generational, 
historical or artistically reshaped memories. The second part discusses Jan and Aleida Assmann’s model of collective 
memory and seeks to investigate the critical function of literature with regard to cultural memory, pleading for a political 
and aesthetical approach to contemporary Romanian fiction.

Keywords: idiosyncratic memories, canonical vs. subversive memory, post-communism, Romania 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:42 UTC)
BDD-A26103 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



35

concept, cu o tradiție teoretică deja bogată. Cu memoria 
colectivă, socială sau memoria culturală intrăm în 
teritoriul metaforologiei, căci grupurile, societățile sau 
culturile nu au o memorie similară cu cea a individului 
uman. O astfel de constatare nu trebuie să conducă 
însă spre concluzia că aceste concepte sunt simple 
prestidigitațiuni semantice. Mai întâi pentru că, așa 
cum a arătat, printre alții, filosoful Hans Blumenberg, 
metaforologia nu este un domeniu care să aparțină 
exclusiv limbajului artistic: analogia și metafora au fost 
și continuă să fie folosite în discursul politic, filozofic, 
economic și chiar în discursul științific, tocmai datorită 
potențialului lor explicativ. Apoi, pentru că asemenea 
modele ale memoriei colective, care datează încă din 
anii douăzeci ai secolului trecut, prin lucrările lui 
Maurice Halbwachs2, sunt deja în uz, chiar dacă se află 
încă în centrul dezbaterilor privind posibilitatea de a 
postula existența unei memorii non-individuale.

Comunismul și imaginea sa mediată 

Statele ex-comuniste din Europa de Est s-au 
aflat, după revoluțiile din 1989 și mutațiile care le-au 
urmat, într-o situație similară cu starea de post-istorie 
invocată în primele rânduri ale Introducerii: aici, 
„continuitatea istorică” a fost ruptă, iar trecutul recent 
pare să fi devenit deja, cel puțin în cazul României, o 
lume dispărută3. Patrimoniul industrial, formele de 
organizare socială ale existenței colective, obiectele 
casnice, jocurile și cărțile formatoare, habitudinile au 
ieșit cu totul din fluxul vieții cotidiene, în mai puțin de 
un deceniu de la prăbușirea regimului. Comunismul ca 
lume locuită a devenit, aproape dintr-o dată, istorie: un 
obiect al prelucrării prin comentarii, imagini de arhivă, 
mărturii ale figurilor publice emblematice, amintiri 
de familie. Această dispariție accelerată a culturii 
materiale și a formelor de viață socială din ultimele 
trei decenii anterioare anului 1989 a impus o distanță 
istorică insurmontabilă față de trecutul recent: Epoca 
de Aur care promitea statornicirea unui viitor veșnic 
și luminos a devenit, literalmente, o epocă a istoriei. 
Pentru tinerele generații născute după 1990, ea aparține 
deja unei temporalități mitice. 

Dispariția cadrelor sociale (cu termenul lui 
Maurice Halbwachs) care au influențat modelarea 
memoriei autobiografice a celor care au trăit sub 
comunism, ca și extincția generației 1945, au contribuit 
la „ștergerea” amintirilor cotidiene referitoare la 
perioada în discuție. Maria Todorova, inițiatoarea celui 
mai ambițios proiect de memorie recuperativă dedicat 
comunismului sud-est european4, semnalează că 
numărul persoanelor cu amintiri directe din perioada 

regimului socialist a coborât, în Bulgaria, mult sub 
33% din procentul total al populației (Todorova 
2014: 2-3). Orizontul temporal față de anul 1989 se 
apropie de treizeci de ani, perioada convențională prin 
care este marcată, în istoria socială, schimbul între 
generații, având drept consecință efasarea treptată a 
„memoriei generaționale” 5 comună celor care s-au 
format în cadrele sociale ale comunismului. Amintirile 
biografice ale indivizilor obișnuiți care au experimentat 
formele de viață cotidiană ale socialismului coexistă 
cu mărturiile concentraționare ale victimelor care 
capătă, după 1989, o voce de autoritate – dar și cu 
memoria „obiectivă”, istorică, a perioadei comuniste, 
construită la nivelul instituțiilor statului sau al 
grupurilor aparținând societății civile. Ca „spațiu 
al amintirii” colective (împrumutând o formulare a 
lui Jan Assmann), postcomunismul nu este un gol 
istoric, teritoriu al uitării active și generalizate, așa cum 
apreciază cercetătoarea Gulagului românesc Ruxandra 
Cesereanu6. 

Această pluralitate, aproape insesizabilă pentru 

Jan Assman
Sursă foto: http://brandeiscenter.com/blog/wp-content/

uploads/2013/04/Assmann-Jan.jpg

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:42 UTC)
BDD-A26103 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 1
/2

01
6

36

un simplu observator al sferei publice, a memoriei 
comunismului – o memorie autobiografică, socială 
(generațională), politică și o memorie culturală – este 
determinată de regimul diferit al amintirii trecutului: 
peste imaginile de altădată păstrate în memoria 
individuală a martorilor sau în arhivele statului se 
suprapun reprezentări mediate ale trecutului recent, 
vehiculate în special prin intermediul televiziunii, al 
presei și, mai cu seamă în ultimul deceniu, al literaturii. 
Nu trebuie să uităm că, în cazul României, ruptura 
violentă cu trecutul prin mișcarea socială a Revoluției 
este prezentă în conștiința publică atât la nivelul 
amintirilor individuale bazate pe experiența directă, 
cât și ca eveniment mediatic, ca „istorie în transmisiune 
directă” – o „tele-revoluție”, în formularea memorabilă 
a lui Timothy Garton Ash.

Care este dinamica acestor reprezentări ale 
trecutului recent în societatea românească actuală? Ce 
versiuni ale memoriei prevalează și care dintre ele rămân 
subreprezentate? Nu în ultimul rând, care este locul 
și rolul reprezentării literare în procesele memoriei 
culturale și ale autodefinirii identitare la nivel colectiv?

Întotdeauna, prezentul este orizontul temporal în 
care ia naștere ceea ce numim trecut – aici sunt create, 
vehiculate, împărtășite, contestate reprezentările 
acestuia. Trecutul nu este un dat, ci un construct; cu 
alte cuvinte, este ideea pe care pe care o persoană sau un 
grup și-o face asupra lui, în procesul amintirii. Cartea 
lui Jan Assmann invocată anterior ne reamintește toate 
aceste lucruri, și o face într-o așa manieră, încât pare 
că vorbește despre civilizațiile antice: Egiptul, Israelul 
sau Grecia. Assmann subliniază în repetate rânduri că 
memoria culturală nu este un concept pentru studiul 
trecutului, ci unul pentru lucrul cu prezentul. Modul în 
care relaționăm cu trecutul spune ceva esențial despre 
noi ca grup, despre viziunea asupra istoriei, ca și despre 
idealurile noastre pentru viitor: amintirea sau uitarea.

Amintirea trecutului este numai un proces 
retrospectiv, ci și un gest cu caracter proiectiv, care 
se petrece întotdeauna în prezent: amintindu-și, 
„societățile își proiectează imaginea despre sine și își 
perpetuează identitatea peste generații” ( J. Assmann 
2013: 18) – și o fac, subliniază Jan Assmann, „în 
moduri complet diferite” (Ibidem). Ca „dimensiune 
exterioară a memoriei umane” (Idem: 19), memoria 
culturală se sprijină pe forme ale civilizației materiale 
care îndeplinesc o funcție de arhivare – morminte, 
temple, cărți, biblioteci, muzee – și pe forme de 
codificare prin imagine, scris sau topografii simbolice. 
Formele materiale ale memoriei culturale nu reprezintă 
însă numai un memento a ceea ce nu trebuie uitat, 
fiind destinat reamintirii. Acestea îndeplinesc, ne 
atenționează Jan Assmann, o funcție de transmitere și 
de re-actualizare a sensului cultural, a cărui perpetuare 
se baza, în culturile orale, pe memorizare și performare 
ritualică. Imaginată ca un „cuprinzător spațiu al 

amintirii” (Idem: 24), memoria culturală reprezintă 
locul înfruntării între ceea ce este rememorat prin 
repetiție și actualizare și ceea ce va rămâne, până la 
întoarcerea roții istoriei, într-o stare de suspendare: 
„uitat, exclus, respins, inaccesibil, refulat” (A. Assmann 
2006: 220). 

Însă dacă trecutul, așa cum subliniază Jan și Aleida 
Assmann, nu este accesibil direct, ci este reconstruit 
prin reprezentări religioase, istorice sau artistice, atunci 
nu putem face abstracție de dimensiunea reflexivă și 
critică a acestui spațiu al amintirii colective. Privită din 
această perspectivă, memoria culturală este teritoriul 
prelucrării prin comentariu, manipulare, cenzură, 
distrugere sau substituire a reprezentărilor asupra 
istoriei, credințelor, ideologiilor și idealurilor unei 
societăți. La nivelul ei sunt formalizate și codificate 
cultural conținuturile tranzitorii ale vieții cotidiene și 
ale amintirii individuale, discursurile Puterii, practicile 
de rezistență sau formele de memorie subversivă.

O astfel de definiție, care depășește cadrele 
teoriei assmanniene, evidențiază funcția critică 
a memoriei culturale, asupra căreia meditează și 
Ovidiu Țichindeleanu în eseul-postfață care însoțește 
traducerea românească la Monoteismul și limbajul 
violenței�. Întrebându-se dacă memoria culturală 
fixează și o „epistemologie a rezistenței”, Țichindeleanu 
propune o democratizare a conceptului în discuție, 
realizabilă, în viziunea sa, prin desprinderea acestuia 
„de instituțiile puterii apărute în cadrul procesului de 
formare a statului național, în ultimele două secole” 
(Țichindeleanu 2012: 59). Irizată de o filozofie a 
stângii politice, plasarea lui Țichindeleanu împotriva 
unei memorii a elitelor care, în special în Europa, a 
„inventat” și consolidat tradiția statului național, 
lovește prin ricoșeu în inima conceptului de memorie 
construit de Pierre Nora în monumentala sa lucrare7. 
Atunci când afirmă, în introducerea proiectului Lieux 
de mémoire, că „vorbim atât de mult despre memorie 
pentru că a mai rămas atât de puțin din ea” (Nora 
1984: XVII), istoricul și filozoful francez are în vedere 
tocmai acea memorie-națiune, incarnație a simbiozei 
perfecte dintre memorie și istorie care ia sfârșit o dată 
cu trezirea „conștiinței istoriografice” (Ibidem) și 
glisarea către meta-istorie, în anii șaptezeci ai secolului 
trecut. Locurile memoriei sunt, atât în sens literal cât 
și în sens figurat, niște ruine ale acestui tip de memorie 
„inviolabilă”: ele îi celebrează și îi semnalează dispariția. 
(Involuntara) contradicție față de accepția pe care Nora 
o atribuie memoriei nu atinge însă esența întrebării 
privind funcția critică a memoriei culturale. Într-un 
spațiu-timp precum postcomunismul, această întrebare 
rămâne, dacă nu singura cu adevărat valabilă, atunci cu 
siguranță cea mai importantă. 

Așa cum sugerează Ovidiu Țichindeleanu, putem 
întrevedea funcția critică a memoriei culturale și ca 
posibilitatea acesteia de a canoniza conținuturile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:42 UTC)
BDD-A26103 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



37

unei memorii subversive, „a formelor de rezistență 
împotriva abuzurilor statului” (Țichindeleanu 2012: 
62). Teoria lui Jan Assmann din Das kulturelle 
Gadächtnis conține în germene această deschidere: 
dacă amintirea trecutului se realizează prin canonizarea 
unui corp de texte, imagini și ritualuri, în cele din 
urmă și ceea ce a supraviețuit la nivelul refulatului sau 
în zona conținuturilor cenzurate va ieși la suprafață. 
Dinamica memoriei culturale în „civilizația vestică”, de 
care se ocupă Aleida Assmann în cartea cu același titlu 
(A. Assmann 2013), rezidă tocmai în aceste înfruntări 
între versiuni și modele alternative ale memoriei unor 
grupuri sau națiuni, care militează pentru recunoaștere. 
Memoria culturală este legată indisolubil de identitatea 
politică, însă ar fi restrictiv să o reducem la această 
dimensiune. 

Tocmai de aceea, funcția critică a memoriei 
culturale nu ar trebui înțeleasă în primul rând ca o 
funcție politică. Amintirea este, prin chiar natura ei, 
o formă de eliberare de sub tirania cotidianului (cf. 
J. Assmann 2013: 84-85), iar în societățile totalitare 
ea poate deveni dacă nu o armă, atunci un refugiu 
împotriva represiunii�. Rezistența prin cultură în 
timpul regimului comunist, catalogată adeseori ca 
o formă „slabă” a opoziției politice, este o formă de 
prezervare a memoriei culturale prin literatură. Cartea 
Aleidei Assmann invocată anterior surprinde modurile 
în care, de-a lungul secolelor, istoria tumultoasă a 
memoriei, a reprezentărilor și a politicilor ei în cultura 
occidentală este reflectată critic, în special la nivelul 
discursului artistic. Opera lui William Shakespeare 
rămâne modelul canonic pentru această reflecție asupra 
istoriei, puterii și memoriei: „chiar dacă efectul politic 
al amintirilor nu ne mai atinge astăzi, astfel încât să 
le putem reactiva, puterea dramatică și omenescul 
[pieselor shakespeariene] rămân la fel de vii la nivel 
textual” (A. Assmann 2013: 74). Plecând, de această 
dată, de la ideile Aleidei Assmann, putem redefini 
funcția auto-reflexivă a memoriei culturale ca rezidând 
în acțiunea critică a mediilor care îi codifică materia în 
sisteme de simbolizare. În continuare, voi urmări mai 
îndeaproape această ipoteză.

Literatura ca model al memoriei culturale

În introducerea numărului tematic din 2006 al 
European Journal of English Studies, Astrid Erll și Ann 
Rigney identifică trei roluri ale literaturii în producția 
memoriei culturale: 1) literatura ca mediu al amintirii; 
2) literatura ca obiect al amintirii (memoria literaturii, 
intertext) și 3) literatura ca un mediu care observă 
„producerea” memoriei culturale. Dintre acestea, fără 

îndoială că ultimul – literatura ca mediu care observă 
producerea memoriei culturale – poate oferi unele 
dintre cele mai fertile ipoteze de lucru în acest câmp. 
Dincolo de faptul că textele literare sunt nu doar 
parte integrantă, ci și un vehicul al „culturii amintirii” 
( Jan Assmann) în cadrul unei comunități (al unei 
națiuni), „literatura face procesul amintirii observabil” 
(Erll, Rigney 2006: 114). Operele literare, subliniază 
Erll și Rigney, nu doar contribuie la producerea și 
tezaurizarea memoriei culturale, îndeplinind o funcție 
de actualizare intertextuală a capodoperelor din trecut, 
dar pot arăta și cum funcționează memoria individuală 
și socială într-un context istoric dat. 

Aleida Assmann și, mai recent, Astrid Erll sau 
Birgit Neumann, au arătat că memoria culturală nu se 
sprijină numai pe forme materiale sau instituționale 
– monumente, arhive, muzee – ci și pe forme de 
comunicare (medii) precum texte, imagini sau 
locuri� (A. Assmann 2013: 9). Acestea țin, pe de o 
parte, de dimensiunea materială a memoriei culturii, 
ca artefacte: funcția lor este aceea de a „stoca” pe 
termen nedefinit conținutul comunicațional pe care 
îl încifrează. Posibilitatea unei memorii culturale, așa 
cum o înțeleg Jan și Aleida Assmann, pleacă tocmai 
de la definirea textului și a celorlalte medii ca parte a 
comunicării sociale. Ele asigură circulația în timp și 
spațiu a „mesajului”, oferind posibilitatea actualizării 
lui pentru mereu alți receptori. Prin această a doua 
funcție, mediile participă la realizarea dimensiunii 
sociale a memoriei culturale. 

În acest proces, receptarea sensului în cadrele sale 
originare este aproape imposibilă, odată ce acestea 
au dispărut, cu trecerea timpului, din praxisul social. 
Faptul că sensul poate fi actualizat într-un context 
istoric total diferit față de cel care l-a generat se explică 
prin dimensiunea mentală a memoriei culturale, care 
include sisteme de simbolizare, precum limbajul și 
limba, concepte sau scheme predeterminate cultural 
(cf. Erll 2008: 103). La acest nivel iau naștere 
percepțiile de sine ale unei comunități, stereotipurile 
identitare, valorile și viziunea asupra lumii – inefabilele 
care modelează ceea ce numim identitate colectivă. 
Această funcție autoreflexivă a memoriei culturale este 
cu atât mai vizibilă la nivelul acelor medii și discursuri 
non-mimetice, precum arta și, în cadrul ei, literatura. 
Aceasta din urmă poate sancționa amintiri contra-
prezentice ( Jan Assmann), care intră în contradicție 
cu realitatea socio-politică a prezentului, sau se ocupă 
de marginal, latență, refulat, sfidând omogenitatea 
memoriei oficiale.

Interesată de configurațiile și productivitatea 
culturii – și mai puțin de „locurile” ei fixe – Astrid Erll 
se ocupă îndeaproape de rolul mediilor în societățile 
moderne, argumentând că literatura și filmul rămân 
principalele medii ficționale ale memoriei culturale. 
Într-adevăr, literatura – în special romanele populare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:42 UTC)
BDD-A26103 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 1
/2

01
6

38

sau istorice, epopeile naționale, memorialistica sau 
reportajul de călătorie – și, în ultimii o sută de ani, 
filmele – creează și fac să circule imagini memorabile ale 
trecutului și ale prezentului, cu impact la nivel colectiv. 
Aceste reprezentări au o dublă referențialitate: ele 
trimit simultan către memoria istorică a evenimentelor 
pe care le evocă, făcând uz de documente istorice 
și imagini de arhivă, dar și către interpretările lor 
anterioare, în interiorul aceluiași gen sau al aceleiași 
culturi. Arta tatonează neobosită legile și granițele 
modurilor reprezentării, favorizând fenomene de 
intertextualitate (Gérard Genette), intermedialitate 
( narațiune versus imagine) și remedializare (Astrid 
Erll). În procesul de producere – receptare, operele 
literare sau cinematografice perpetuează, creează și 
interpretează amintiri biografice și ficționale despre 
momente istorice mai apropiate sau mai îndepărtate 
în timp. Distanța față de momentul și spațiul reînviate 
prin lumină și culoare, perspectiva aleasă, modalitățile 
narative, dinamica acțiunii, limbajul actorilor, 
prezența sau absența comentariilor metatextuale 
determină cadrele experienței estetice – de identificare, 
neimplicată, reflexivă – care corespund unor „moduri 
diferite ale amintirii culturale în rândurile audienței” 
(cf. Erll 2008: 390). Romanul de factură realistă, 
de pildă, înscenează un anume tip reprezentare a 
trecutului – istoricizant monumental –, în vreme 
ce metaficțiunile istoriografice apelează la modurile 
reflexiv și satiric, preocuparea lor primordială fiind, în 
cuvintele Lindei Hutcheon, „denaturalizarea anumitor 
trăsături dominante ale modului nostru de viață” 
(Hutcheon 1997: 5).

Literatura și filmul nu realizează numai 
reprezentarea ficțională sau ficționalizată a unor 
lumi din trecut: în chiar specificul lor stă reflecția 
asupra temelor și proceselor memoriei individuale sau 
colective. Nu trebuie să uităm că discursul științific 
asupra memoriei nu are o vechime mai mare de un 
secol: înainte ca memoria să devină obiectul de studiu al 
psihosociologiei sau al neuroștiințelor, ea a reprezentat 
un subiect de meditație pentru filozofie, artă și istorie. 
Dincolo de forța de a propune și a face să circule 
imagini memorabile ale istoriei, literatura, arată Birgit 
Neumann, „reflectă lucrările memoriei” 9.Uzând de 
tehnicile care îi sunt proprii – relatare, perspectivizare 
narativă și temporală, intertextualitate, dialogism – 
literatura reprezintă, explorându-le imaginativ, procese 
ale memoriei individuale sau colective, creându-și astfel 
propriile lumi pe care Birgit Neumann le numește cu 
drept cuvânt „ale memoriei” (Cf. Neumann 2008). 
Acest gen de opere literare ajuns de curând în atenția 
teoreticienilor, este conceptualizat sub denumirea 
de „ficțiuni ale memoriei” (Aleida Assmann), sau 
„mimesisuri ale memoriei” (Neumann, Erll) – cu 
mențiunea că, așa cum atenționează Birgit Neumann, 
în acest proces de reprezentare nu este privilegiat 

mimesisul: în cuvintele cercetătoarei antemenționate, 
operele literare „nu imită versiuni existente ale 
memoriei, ci produc, prin actul discursiv, trecutul pe 
care își propun să îl descrie” (Neumann 2008: 334). 

Așa cum reiese din cele expuse până acum, literatura 
contribuie, prin funcțiile ei naturale – la reflectarea 
memoriei culturale. Și dacă aceasta dintâi, așa cum arată 
din nou Birgit Neumann, „nu este un sistem închis, 
ci o parte a fluxului culturii, în interacțiune cu alte 
sisteme de simboluri” (Neumann 2008: 335), precum 
dreptul, istoria, religia sau psihologia, atunci analiza 
reprezentărilor literare ale memoriei poate spune ceva 
despre configurațiile sociale ale acesteia, prevalente într-
un spațiu cultural național sau regional la un moment 
dat. Generându-și propriile sisteme de reprezentare 
simbolică (Ernst Cassirer) literatura interacționează, 
inevitabil, cu alte reprezentări mnemonice, 
instituționalizate sau subversive, înglobându-le în 
propria substanță. Studiul reprezentărilor ficționale 
ale memoriei culturale, în special în epocile „de criză”, 
precum perioada postcomunistă, poate oferi indicii 
prețioase despre cum și de către cine este influențată 
amintirea colectivă a trecutului. 

Concluzii

Înainte de a încheia, aș vrea să observ că memoria 
nu este doar un concept al epocii noastre post-puse 
unor constructe istorice care, în această reconstrucție 
și numai pentru noi, cei care le privim retrospectiv, au 
o aură de consistență și coerență – ci un concept pentru 
epoca noastră. Iar propunerea de a medita asupra acestei 
situații de „post-istorie” prin intermediul literaturii nu 
opune adevărului memoriei minciuna ficțională, ci 
propune un unghi de observație privilegiat. În fond, 
caracterul construit al reprezentărilor despre trecut și 
„inventarea tradiției” reprezintă nu doar aspecte ale 
procesului de producere a culturii asupra cărora ne face 
atenți literatura, ci una dintre lecțiile cele mai importante 
ale istoriografiei, începând cu ofensiva metaistoriei din 
ultimul sfert al veacului trecut. Importanța literaturii în 
studierea configurațiilor memoriei culturale rezidă nu 
doar în calitatea sa de text fundamental al acesteia, ci și 
în aceea că modelizează procesele acesteia. Dacă înainte 
de teoretizarea condiției postmoderne literatura putea 
fi încă definită ca „model al lumii”, o dată cu schimbarea 
de paradigmă literatura devine un model, dintre altele 
posibile, de codificare, interpretare și transmitere a 
acestor discursuri despre lume. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:42 UTC)
BDD-A26103 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



39

Note:

1. Traducerea în limba română, realizată de Octavian 
Nicolae, a apărut în 2013 la Editura Universității 
„Alexandru Ioan Cuza” Iași, cu titlul Memoria culturală. 
Scriere, amintire și identitate politică în marile culturi 
antice. 
2. Una dintre primele contribuții ale lui Maurice Halbwachs 
în domeniul memoriei colective, Les cadres sociaux de la 
mémoire, apare în 1925. Varianta în limba română a ediției 
critice după La mémoire collective (1997) a apărut în 2007 
în traducerea lui Irinel Antoniu (Iași, Institutul European).
3. Asocierea comunismului cu o lume dispărută nu 
este întâmplătoare, sintagma fiind consacrată în spațiul 
românesc ca titlu al volumului colectiv O lume dispărută. 
Patru istorii personale urmate de un dialog cu H.R. 
Patapievici (Iași, Polirom, 2004), semnat de Ion Manolescu, 
Paul Cernat, Angelo Mitchievici, Ioan Stanomir.
4. În cadrul proiectului au fost publicate, până acum, două 
volume colective: Maria Todorova (ed.), Remembering 
Communism. Genres of representation (2010, New York, 
SSRC) și Maria Todorova, Augusta Dimou and Stefan 
Troebst (eds.). Remembering Communism. Private and 
Public Recollections of Lived Experience in Southeast 
Europe, 2014, Budapest, CEU Press.
5. O interesantă analiză a memoriei generaționale din 
postcomunismul românesc este propusă în studiul 
Cristinei Petrescu, „Websites of Memory: In Search of the 
Forgotten Past”, în Maria Todorova, Augusta Dimou and 
Stefan Troebst (eds.), op.cit., pp. 595-613.
6. Ruxandra Cesereanu invocă amnezia generalizată a 
societății românești ca pe un „reflex post-totalitar” (Alain 
Besançon), referindu-se în special la uitarea activă și/ 
ignorarea experiențelor colective ale detenției din perioada 
comunistă. 
7. Vezi Ovidiu Țichindeleanu, „Pornind de la Jan Assmann: 
democratizarea memoriei culturale și revizuirea teoriei 
modernității”, postfață la Jan Assmann, Monoteismul 
și limbajul violenței, traducere de Maria-Magdalena 
Anghelescu, București, Tact, 2012.
8. Pierre Nora (dir.), Le lieux de mémoire, tome I, Paris, 
Gallimard, 1984.
9. Adevărata forță a amintirii culturale poate fi observată în 
situațiile de rezistență intelectuală întâlnite în închisorile 
din perioada regimului comunist, precum scrisul versurilor, 
învățarea unei limbi străine sau memorarea și recitarea 
unor ample fragmente din opere clasice. Nu întâmplător 
toate aceste forme de rezistență sunt, de cele mai multe ori, 
crunt pedepsite: ele echivalează cu o evadare, fie aceasta și 
iluzorie, compensativă, din spațiul carceral.
10. Este vorba despre locuri semiotizate, a căror funcție 
mnemonică o surclasează pe cea utilitară.
11. Birgit Neumann, The literary representation of Memory, 
în Astrid Erll, Ansgar Nünning (eds.) (2008) op.cit., pp. 
333-343. 

Bibliography:

Assmann, Aleida, Cultural Memory and Western 
Civilization. Functions, Media, Archives. Cambridge, 
Cambridge University Press, 2013.

Assmann Jan, Memoria culturală. Scriere, amintire 
și identitate politică în marile culturi antice/ Das 
kulturelle Gedächtnis. Scrift,Erinnerun und politische 
Identität in frühen Hochkulturen. Traducere de 
Octavian Nicolae. Iași, Editura Universității 
„Alexandru Ioan Cuza” Iași, 2013.

Borbély, Ștefan, „Generații fără memorie”/ „Generations 
without Memory” I-II. În Observator cultural, nr. 332/ 
2006, sursă online http://www.observatorcultural.
ro/Generatii-fara-memorie*articleID_15879-
articles_details.html accesată la 01.08.15.

Erll, Astrid, „Literature, Film and the Mediality of 
Cultural Memory”. În Astrid Erll, Ansgar Nünning 
(eds.), Media and Cultural Memory/ Medien und 
kulturelle Erinnerung. Berlin, New York, Walter de 
Gruyter, 2008, pp. 389-397.

Erll Astrid, Ann Rigney, „Literature and the Production 
of Cultural Memory: Introduction”. In European 
Journal of English Studies, vol. 10, nr. 2 (August), 
2006, pp. 111-115.

Halbwachs Maurice, Memoria colectivă/ La mémoire 
collective. Ediție critică de Gérard Namer și Marrie 
Jaisson. Traducere de Irinel Antoniu. Iași, Institutul 
European, 2007.

Hutcheon, Linda, Politica postmodernismului/ Politics of 
Postmodernism. Traducere de Mircea Deac. București, 
Univers, 1997.

Petrescu, Cristina, „Websites of Memory: In Search of 
the Forgotten Past”. In Maria Todorova, Augusta 
Dimou and Stefan Troebst (eds.), Remembering 
Communism. Private and Public Recollections of Lived 
Experience in Southeast Europe. Budapest, CEU Press, 
2014, pp. 595-613.

Petrescu, Cristina, Dragoș Petrescu , „The Canon 
of Remembering Romanian Communism: From 
Autobiographical Recollections to Collective 
Representations”. In Maria Todorova, Augusta 
Dimou and Stefan Troebst (eds.), op.cit., pp. 595-
613.

Nora, Pierre, „Entre Mémoire et Histoire. La 
problématique des lieux”, en Le lieux de mémoire, 
tome I, La République. Paris, Gallimard, 1984, p. 
XVII-XLII.

Țichindeleanu, Ovidiu, „Pornind de la Jan Assmann: 
democratizarea memoriei culturale și revizuirea 
teoriei modernității”. Postfață la Jan Assmann, 
Monoteismul și limbajul violenței, traducere de Maria-
Magdalena Anghelescu. București, Tact, 2012.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:42 UTC)
BDD-A26103 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

