CONTRE LA MIMESIS. THEATRE QUI
RECOMPOSE DE MANIERE PARADISIAQUE

Lacramioara BERECHET
Universitatea ,,Ovidius” Constanta
lacramioara.berechet@yahoo.com

Abstract:

The present study approaches two plays of Mircea Eliade, Iphigenia and
People and Stones (Oameni si pietre). The mythical theme that builds the dramatic
narrativityof the first play analyzes the cosmological sacrifice, whereas in the
second play the characters question poetry’s orphicmission. The dramatic object of
the two texts is unnamed, as in any mystical experience. Mircea Eliade’s theater
poses the conceptual problem of a mimesiswith "no model", which is why we gloss
upon a form of antimimesis in Eliade's theatricality.

Keywords:
Mythical discourse, symbolicknowledge, image, theatricality, tantrica esthetics.

Motto: ,,Sutra 28. De toutes les donations disposées par la loi,
celle-ci est la meilleure, car offrir un spectacle est le plus approprié de tous
les dons (...)” Natya Sastra

La théatralité dans le registre mythique. Eléments de méthodologie.

La théatralité rend compatibles, dans 1’équation de la réception, les
mécanismes de la communication théatrale de I’instance auctoriale et du
metteur en scéne par les opérateurs d’investigation du ” Lectactor”. ! Dans
les arts de la représentation scénique, la cohérence fonctionnelle s’explique
sémiologiquement, 1’emploi des signes théatraux élucidant le message

! Patrice Pavis, 2002, Le thédtre contemporain, Paris: Nathan. Lectactor désigne la qualité
du lecteur de théatre de s’imaginer pendant la lecture, tour a tour, dans le role de chaque
personnage littéraire interprété sur sceéne, de s’imaginer la mise en scéne également, de se
substituer a la lecture du texte du metteur en scéne, mais aussi au spectateur qui assiste a la
représentation scénique. Le Lectactor est tour a tour acteur, scénariste, metteur en scéne et
spectateur.

105

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

complexe transmis par le texte et par ’époque. L’acte de I’interprétation
découvre ”la sémiotique culturelle”? que le texte construit par ses structures
argumentatives. D’autre part, le regard interprétatif et les instruments
d’interrogation de 1’objet et du discours théatral, autrement dit la
méthodologie, imposent ’usage d’une série de disciplines® en accord avec
I’enquéte herméneutique. Dans ce contexte, la lecture de la dramaturgie de
Mircea Eliade se propose de se focaliser sur 1’écriture dramatique, utilisant
des opérateurs spécifiques a la textualité¢ et au mythe en tant que méthode
littéraire. Quant au jeu des acteurs en contexte scénographique, la
perspective de I’anthropologie et de la phénoménologie religieuse, annoncée
dans les apartés externes et internes du texte, situent 1’interprétation dans le
contexte de 1’ceuvre de Mircea Eliade, tant sur le plan littéraire, que sur celui
scientifique. La perspective théorique s’approprie les témoignages Critiques
sur I’expérimentation théatrale d’Eliade qui ont dessiné un premier horizon
de réception, par son intégration dans le courant Living Theatre*
particulierement par le biais des travaux de Monique Borie. Peu importe
I’orientation esthétique ou celui-ci pourrait s’inscrire, le systeéme sémiotique
du théatre de Mircea Eliade situe le texte a la proximité des idéologémes
mythiques, dont les représentations instrumentent un appareil symbolique. La
mise en signe de « la réalité » dans le registre mythique peut étre confirmée tant
dans la modélisation textuelle que dans la modélisation scénique.

Le systéme signifiant et la mise en fiction implicite du théatre.

En interposant le sens a travers le systeme signifiant de la mise en
scéne, le théatre marque sa différence par rapport a d’autres types textuels.
Dans le cas de Mircea Eliade, les signes rendent fictionnels «le monde »
représenté scéniquement, tout en orientant vers une zone trans-spatiale, une
mémoire sacrée dans laquelle le sens s’accomplit du point de vue
métaphysique. La pratique théatrale, forme de communication sémiotique,

2 Ibidem.
3 Patrice Pavis discute la série des disciplines compatibles comme méthode interprétative
avec le texte dramatique, énumérant: 1’anthropologie (Barba, 1986), la sociologie, la
phénoménologie (States, 1985), la sémiologie (Anne Ubersfeld, 1977), la pragmatique.
Etudes thédtrales, dans Théorie littéraire. Problémes et perspectives, sous la direction de
Mark Augenot, Presse Universitaire de France, Paris, 1989.
4 Monique Borie, De [’herméneutique de la régénération par le thédtre, dans Cahiers de
L ’Herne, Mircea Eliade, Editions de L’Herne, 1978, pp. 117-135.

106

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

engage les sens dans le plan mystique, la magie du théatre rendant
manifestes les possibles des vécus libérateurs: dans ce sens, la colonne
signifie la lumiére qui unit la terre et le ciel, la grotte transforme 1’obscurité
qui aveugle en lumicre animée, alors que le bilcher ardent de 1’amour
transforme de fagon méthanoique le sacrifice dans 1’union nuptiale des
éléments; on aboutit 1a ou tout embrasse le tout.

C’est pour cette raison qu’il est possible que le théatre de Mircea
Eliade avance d’un pas par rapport a I’expérimentation du Living Theatre,
vers la théatralité exposée par Bharata dans Natya Sastra.® Les conflits des
pieces se construisent sur la relation mysteére-révélation, énigme-
illumination, tandis que la narrativité dramatique est organisée autour d’un
chronotope qui oriente le sens. Le résultat en est un théatre qui met
ensemble D’inspiration sapientiale et la magie de I’initiation ici et
maintenant. Le survivant sacré est extrait des signes symboliques dont on
reconstitue la dignit¢ de I’efficacit¢ magique: la grotte, le bulcher, la
colonne. Ces figures du texte cartographient un chronotope, enregistrent la
narration allégorique dans un temps mythique et engagent 1’idéologie
secrete du texte. La poétique scénique indique les sens forts des signes sans
voix, assurant la lisibilit¢ du texte. A cette fonction dé€ictique dans un
registre anagogique on ajoute la communication par le langage indirect de
la poétique textuelle, spécifique a la fable mystique.® Les mécanismes
textuels du théatre de Mircea Eliade récuperent la pensée archaique et la
modalité¢ de compréhension du monde par I’herméneutique qui récupére le
sens parmi les restes désaffectés des mythemes camouflés.

Dans son théatre, Mircea Eliade est plus démonstratif, la fonction
d’initiation devient transparente, peut-€tre parce que le théatre conditionne
un autre type de communication sémiotique, beaucoup plus directe. Sur la
scene ont lieu les trans substantialités alchimiques: le texte se matérialise,
le corps devient texte. C’est au lectacteur de surprendre ce processus dont
parle Patrice Pavis. Le théatre de Mircea Eliade renvoie, par les événements
dramatiques, a un illud tempus, organise de manicre rituelle le
développement des séquences scéniques et entrecroise le discours avec la
zone de cérémonial qui promet Dinitiation a la maniére d’Artaud, de
Grotowski, de Brook, de Craig, de Barba, comme 1’observe Monique Borie.

S Natyasastra. Tratat de artd dramaticd, Bucuresti: Editura Stiintifici si Enciclopedici, 1997.
6 Michel de Certeau, 1996, Fabula misticd, Secolul XVI-XVII, lasi: Editura Polirom.
107

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Ce théatre ouvre également une niche encore inexpérimentée, ou 1’initiation
semble avoir lieu directement sur scéne; c’est ainsi que voulait écrire du
théatre I'un de ses personnages, professeur de I’histoire de la religion, dans
la nouvelle Adio, de la maniere dont on décrit D’art théatral dans la
cinquieme Veda, Natya Satra.

Les inférences extratextuelles sont trés importantes, ces
intertextualités incluses discursivement qui prolongent les polyphonies du
texte. Il est normal que ’interprétation sélectionne le mythe enveloppé dans
le texte dramaturgique, les histoires qui le prolongent littérairement et
surtout la reconnaissance de la signification que la voix auctoriale lui a
accordée. Mais les lectures abusives sont également possibles dans la
fiction, ces lectures qui imposent au texte les mythes obsessifs de
I’interprete, qui inventent des contextes extratextuels dont le résultat place le
texte en dérive, mutilant le message. Un exemple est représenté par les
interprétations d’Iphigénie.’

L’intertextualité allusive qui renvoie a d’autres sources
d’interprétation n’est pas seulement de nature littéraire, mais aussi gestuelle,
culturelle, visuelle. Le texte dramatique se retrouve au centre de réseaux
textuels qui enrichissent ses sens de profondeur. Dans Iphigénie 1’inférence
allusive renvoie au théme mythique de 1’offrande cosmogonique®

" Moshe Idel, 2014, Mircea Eliade. De la magie la mit, Iasi: Polirom, p. 135. Nous
rappelons ici I’interprétation d’Iphigénie de Moshe Idel, reprise par une partie de la critique
littéraire, qui part d’une suggestion de Mihail Sebastian, selon qui, 1’autosacrifice
d’Iphigénie signifierait le sacrifice 1égionnaire. En poursuivant cette logique de
I’interprétation, nous nous demandons étonnés si le théme du sacrifice dans Miorifa ou dans
Mesterul Manole, un sacrifice auquel le texte fait une allusion intertextuelle, ne pourrait
pas signifier le méme théme historique, cela au cas ou le folklore aurait vraiment des
« prédispositions prémonitoires ». C’est en dehors de toute logique textuelle d’obliger les
séquences mythiques a « camoufler » la réalité historique. Il est vrai que le roman qui
utilise le mythe comme méthode littéraire et qui décrit une certaine période historique sous
la censure de la dictature, comme il s’est passé chez nous avec le roman du réalisme
magique, peut réinventer dans le plan de I’imaginaire la croyance dans un monde qui
assume une fonction de salut. Mais dans ce cas, la littérature camoufle le sacré, pas
I’histoire. Pendant une période marquée par le désespoir, les archétypes de 1’inconscient
collectif revenaient dans les consciences et guérissaient la pathologie alors que le lien avec
les figures salvatrices de I’imaginaire avait été¢ amputé.

8 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Editura Stiintifici si enciclopedica. Le
théme du sacrifice est attaché au modele culturel daco-géte, ou la mort est acceptée
sereinement, mais aussi aux mythes cosmogoniques, ou toute création se fonde sur une

108

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

:"Iphigenia: Caci nu e acelasi lucru sa mori la intamplare, inainte de
vreme,si sd mori jertfitd fiind pentru mdntuirea celorlalti”,® et dans Des
Hommes et des pierres, en référence a la mission orphique de la poésie :
"Am crezut odata ca aveam o misiune...(uitdndu-Se vinovat spre Petrus), mai
bine zis, Adria mi-a bagat in cap ca as putea avea o misiune: sd revelez ceva,
sa descopar ceva oamenilor, din toate tarile si din toate timpurile...Asa cum a
revelat Shakespeare...” “Cdnd vor incepe sa se miste pietrele si sa se
insufleteasca boltile..numai ele... ele singure...fara nici un profil
omenesc....fara nici un adaos.... atunci, poate ca atunci am sa incep sd
vad...si si cred” *°

« Iphigénie: Car ce n’est pas la méme chose que de mourir au
hasard, avant son temps, mourir sacrifiée pour la rédemption des autres », et
dans Des Hommes et des pierres, en référence a la mission orphique de la
poésie: « Une fois, je pensais avoir une mission...(en regardant coupablement
vers Petrus), ou plutot, c’est Adria qui m’avait mis dans la téte que je pourrais
avoir une mission: révéler quelque chose aux humains de tous les pays, de
tous les temps.. A la maniére de Shakespeare...» « Quand les pierres
commenceront a bouger et a animer les voutes...uniquement elles... elles
seules...sans aucun profil humain....sans aucune adjonction.... alors, peut-étre
alors commencerai-je a voir...a croire». Le texte contient des gloses
explicatives sur le mystére de la reconstitution du corps de lumicre dans
I’obscurité de la grotte, le mythe de 1’éternel retour, 1’art qui peut indiquer la
voie de la communion mystique avec le sacre, une voie cachée dans les étres
humains et dans les pierres.

L’énonciation théatrale met en jeu en tant que locuteurs aussi bien
des personnages que des signes symboliques disposés sur une scéne
imaginaire et que le lectactor interroge, dans sa qualité d’allocutaire, lors
d’une lecture attentive. Les étres humains et les choses interagissent sur
scéne pour construire « le super objectif » du théatre, la transmission du
message initiatique. C’est toujours dans le méme but qu’on récupére les
guidages de compréhension du message, toutes les fonctions que le
narrateur dramatique s’approprie. Dans La Colonne sans fin, la fonction

immolation rituelle du sacré négatif, analogon du chaos, d’ou nait ensuite le cosmos. pp.
189-190.

% Iphigenia, dans Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfarsitd, Editura Minerva, p.48.

10 Oameni si pietre, in Coloana nesfarsitd, Editura Minerva, 1996, p.90.

109

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

méta-textuelle est reprise par la danse de la fille qui glose sur le discours
primaire : “Fata: Spirala dupa spirala, Maestre, asa se danseaza labirintul
cind ai patruns in adanc, tot mai addnc, dar trebuie sa dansezi intruna,
spirala dupa spirala, inspirat, concentrat, caci daca te-ai opri o singurd
clipa, te-ai rataci, pentru totdeauna in labirint, in inima muntelui si ai
rimadne acolo, si nimeni nu va mai sti de tine...”**

« La fille: Spirale apres spirale, Maitre, c¢’est comme ¢a que I’on
danse le labyrinthe quand on pénétre dans sa profondeur, de plus en plus
profondément, mais on doit danser continuellement, spirale aprés spirale, de
facon inspirée, concentrée, car si on s’arrétait pour un seul instant, on
s’égarerait pour toujours dans le labyrinthe, au cceur de la montagne, et on
resterait 1a, et personne ne saurait plus rien de vous... »

Des figures textuelles et des figures de pensée.

Les structures actantielles sont, parmi d’autres figures du texte, les
points de soutien du discours: le renversement des situations, le passage a
une autre phase du récit, les gestes, la voix, les conflits, les arréts, toutes ces
solutions par le biais des structures actantielles fonctionnent comme dans les
paraboles, connotant toujours sur un palier mythique. L’actant se décrit sur
un axe de la composition dramatique tant par 1’abstraction de sa fonction
actantielle, que par le concret de son étre tel qu’il est dessiné dans 1’écriture
de sa corporalité fictionnelle et symbolique: le comportement rituel, 1’acces
a une forme de moralité tributaire a un systeme philosophique, la rhétorique
actantielle, les gestes rapportés qui impriment une certaine dynamique
a ’interprétation. Constantin Brancusi, Iphigenia, Alexandru, en tant que
figures fictionnelles, développent dans le texte des centres déictiques,
s’approprient le role de peupler un monde possible avec des gens, des
histoires, des idées, mettent en signe la réalité¢ par les yeux d’un Maitre,
d’une philosophie, d’une vierge unique, etc., deviennent des figures de la
pensée, ouvrent ce moteur caché de I’intellect dont parlait Jean Jacques
Wunenburger, ils servent de médiateurs pour la connaissance, la réflexion,
la vérité.*2

1 Ibidem, p.132.
12 Jean-Jacques Wunenburger, 2004, Filozofia imaginilor, Tasi: Editura Polirom.
110

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Iphigénie. Le sacrifice de la pureté absolue réveille du
»sommeil profond” (1939-1940, pi¢ce dédiée a la mémoire de Haig
Acterian et de Mihail Sebastian)

Dans Iphigénie le théme mythique autour duquel on construit la
narrativité dramatique est le sacrifice cosmogonique'® : “Iphigenia: Céci nu
e acelasi lucru sa mori la intamplare, inainte de vreme, si sa mori jertfita

fiind pentru mantuirea celorlalti” '*

« Iphigénie: Car ce n’est pas la méme chose que de mourir au
hasard, avant son temps, mourir sacrifiée pour la rédemption des autres ».
La médiation référentielle, procédé symbolique pré-textuel, fonctionne aussi
dans Iphigénie, par la référence a la ballade Miorita, qui met en évidence
’ontologie symbolique du texte, présenté par le héros de la ballade comme
une compréhension cosmologique de la relation homme-monde. Dans son
cuvre De Zalmoxe a Gengis-Han, Mircea Eliade analyse les sens
métaphysiques des «noces posthumes »: « Seuls les grands poctes
visionnaires comme Nietzsche ou quelques rares philosophes sont encore
capables de saisir la mystéricuse et paradoxale unité de la vie et de la
mort ». ' L’observation la plus intéressante peut-étre de I’historien des
religions, qui peut devenir une possible clé de lecture, fait référence au fait
que le monde n’est pas sacré en soi, mais il se transforme dans un cosmos
liturgique, par la volonté du héros de transformer un événement malheureux
dans un sacrement de noces. La dimension cosmique est réinstaurée par la
volonté mystique de solidarit¢é avec le monde. Le berger, tout comme
Iphigénie, comprend qu’il ne peut pas se défendre du destin par les mémes
stratégies qui I’auraient sauvé lors d’une situation conflictuelle dans la vie,
qu’on ne peut pas annuler le sens de I’histoire, mais que c’est par une
volonté vigoureuse qu’il est possible d’imposer un sens a I’absurde méme,
transformant le malheur de la mort dans une féerie nuptiale: « ...le berger ne

13 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Editura Stiintifica si enciclopedica. Le
théme du sacrifice est attaché au modéle culturel daco-géte, ou la mort est acceptée
sereinement, mais aussi aux mythes cosmogoniques, dans lesquels toute création est
fondée sur une immolation rituelle du sacré négatif, analogon du chaos, d’ou nait par la
suite le cosmos, pp. 189-190.

14 Iphigenia, in Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfarsitd, Editura Minerva, p. 48.

15 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Gengis-Han, ed. cit., p. 259.

111

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

se comporte pas comme les autres représentants illustres du nihilisme
moderne. Sa réponse est tout a fait différente: il transforme le malheur qui le
condamne a la mort dans un mystere du sacrement des noces majestueux et
féerique qui, a la fin, lui permet de triompher sur son propre destin »*° Le
texte réécrit dans le registre dramaturgique le mythe de [’éternel retour qui,
par le sacrifice exemplaire de la plus pure vierge, sauve le destin humain
tragique. Iphigénie a été interprétée surtout dans une perspective historique;
nous avons démontré plus haut pourquoi nous ne pouvons pas étre d’accord
avec une telle interprétation. Cependant, ce texte, davantage que les autres,
rouvre la problématique de la mimésis. Premiérement parce qu’il part d’un
épisode mythique trés connu, traité dans Iphigénie dans Aulida d’Euripide et
dans Iphigénie de Racine, que nous pouvons considérer comme des
hypertextes. Le texte d’Eliade écrit un hypo texte, qui reprend le théme
mythique du sacrifice, en le traitant dans son systeme propre de pensée,
fortement influencé aussi par la variante thématique du sacrifice nécessaire,
présente dans le folklore roumain et balkanique.

L’Iphigénie de Mircea Eliade pose, sans doute, le probleme de la
mimésis du point de vue du plan référentiel que le mythe engage dans son
propre discours. Quel est ’objet que le mythe refléte? Comment cet objet
peut-il étre représenté sur scene? On ne peut pas répondre a ces questions
d’une maniére définitive puisque le mythe méme est un discours dont on ne
peut pas surprendre la réalité dans des contours parfaitement visibles, d’une
part, et que, d’autre part, le récit qu’il contient est un récit a ne pas dire, au
sens ou le mot ne peut pas le contenir et surtout, parce que le mythe raconte
sur des mondes pressentis, entre dits. Des mondes qui n’ont peut-étre ni
début, ni fin, dans une analogie parfaite avec le mot mythique-méme.

Mathilde Girard et Jean-Luc Nancy dans Proprement dit, Entretien
sur le mythe proposent des observations théoriques intéressantes sur ces
problématiques indéfinissables, par le concept de mimésis «Sans
modéle »,}” observant 1’impossibilité de I’existence d’un modéle dans le cas
du mythe et, évidemment, dans le cas de la littérature mythique. Mircea
Eliade souhaitait écrire une littérature tout a fait nouvelle, justement peut-
étre parce qu’il avait eu IDintuition du manque d’un modele de la
représentation dans le cas du mythe, décrit comme modele absolu de la

16 Ibidem, p. 263.
17 Mathilde Girard, Jean-Luc Nancy, 2015, Proprement dit, Entretien sur le mythe, Lignes.
112

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

pensée humaine, par référence aux expériences primordiales, répétables, qui
meénent, dans le langage de la psychanalyse, «en soi » l1a ou la lumicre
froide de la conscience et le désert du monde s’étendent jusqu’aux
étoiles.»'® Le théatre mythique met en scéne les formes modéle,
universelles, de I’espace aléthique platonicien: « Mais comment envisager le
« sans modele » ? Peut-étre faut-il dire: comme modele, justement. Que le
modele soit 1'absence de modele, c'est-a-dire qu'on se regle sur le fait qu'il
n'y a pas de régle donnée mais que cette absence de regle ne signifie pas un
«laissez faire» qui reviendrait a une forme disons anarchiste d'auto
conception. Il s'agit a la fois de se régler sur ... et de n'avoir pas de norme.
(...) Peut-étre pourrait-on dire que I'ldée platonicienne peut étre comprise de
cette maniere: elle n'est pas un idéal, lequel doit étre présentable,
déterminable, mais elle est pourtant une Forme (idea, forme visible)”.!®
Tout comme les mythes platoniciens, le théatre d’Eliade conserve de la
structure originaire du mythe la méme capacit¢ d’exprimer la vérité,
consciemment, par des images et des symboles. La mémoire de 1’artiste
dérive de la sagesse de la muse Mnemosyne (mneme), dépositaire de
mémoire sacrée. La parole prononcée par le pocte et inspirée par les muses a
le don de la clairvoyance, elle est efficace, elle est porteuse de Deynos,
institue un monde symbolique-religieux qui dévoile le réel méme.

Revenant a 1’objet dramatique sur lequel le théatre mythique
expérimente la représentation scénique, on peut observer que 1’impossibilité
de constituer une poétique théatrale, un systeme de regles qui facilite
éventuellement la vision scénique du metteur en sceéne vient du fait que son
objet dramatique ne peut pas étre nommé, comme toute expérience
mystique?®. Quant au sens latent du discours mythique, muthos, le sens in
statu nascendi, qui n’a pas été chargé du temps historique épuisant, celui-Ci

18 C.G. Jung, 1994, In lumea arhetipurilor, Bucuresti: Editura Jurnalul literar, p.53.

19 1bidem.

20 »Cette impossibilité ou se trouve le romantisme de répondre a la question méme avec
laquelle il se confond ou dans laquelle, tout entier, il se rassemble, cette impossibilité native
du romantisme est bien entendu ce qui explique que sa question soit en réalité proprement
vide et qu'elle ne porte, sous le nom de « romantisme » ou de « littérature » (mais aussi bien
de « poésie », de « dichtung », d'« art », de « religion », etc.) que sur une chose indistincte
et indéterminable, reculant indéfiniment & mesure qu'on 1'approche, susceptible de (presque)
tous les noms et n'en tolérant aucun: une chose innommable, sans contours, sans figure, - a
la limite « rien » p.48. Cf avec Mathilde Girard, Jean-Luc Nancy, Proprement dit,
Entretien sur le mythe, Lignes, 2015.

113

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

devient efficace par sa force créative, il germe sémantiquement, dans des
plans infinis. %

La beauté idéale est privée de forme, aplastique, pourrait-on dire,
allégorique, elle échappe aux sens et elle est entiecrement moralisée.

Iphigénie seule, la vierge pure, peut avoir la conscience de 'impureté.

Celle-ci accorde impunité aux soldats qui I’accueillent grisés par la
boisson et satisfaits de savoir qu’ils la sacrifieront, parce qu’elle sait que
toute chute dans I’histoire rend impur. Son sacrifice est purificatoire dans la
mesure dans laquelle il réussit a transformer le temps difficile de 1’histoire
dans un temps eschatologique. C’est la seule a avoir I’anamnése de
I’archaique et les prévisions de 1’eschatologie. C’est intéressant de se
demander pourquoi Mircea Eliade a choisi un personnage féminin pour ce
role, tenu dans I’histoire des religions, et surtout dans la religion chrétienne,
par des hypostases du sacré masculin. Nous pensons que cela pourrait di a
une influence de la pensée indienne, dans la lignée de la philosophie
tantrique tibétaine, qui considere que 1’énergie de la création, expression du
sacré¢ féminin, qui tient sa source dans le non-étre, retourne a sa source,
imitant le sacrifice dévotionnel du créateur méme. Dans 1’imagologie
tantrique, ce sens secret est représenté dans les temples bouddhistes par
I’étreinte de Siva et de Sakhti. De ce point de vue, le texte ouvre 1’aire
thématique du sacré féminin, dont Iphigenia est la métaphore textuelle.

L’obtention des charismes, I’amour.
Le rituel connu par les Grecs comme 1’obtention d’enthousiasmos
se retrouve dans les textes pauliniens. Saint Paul parle aux Corinthiens de

2L Mathilde Girard, Jean-Luc Nancy, op. cit., p. 4: ”le muthos n'est pas univoque, ne
propose pas une information. Il est essentiellement équivoque ou plurivoque. Jean-Pierre
Vernant écrit: Le mythe met donc en jeu une forme de logique qu'on peut appeler, en
contraste avec la logique de non-contradiction des philosophes, une logique de I'ambigu, de
I'équivoque, de la polarité. Comment formuler, voire formaliser ces opérations de bascule
qui renversent un terme dans son contraire tout en le maintenant a d'autres points de vue a
distance? Il revenait au mythologue de dresser, en conclusion, ce constat de carence en se
tournant vers les linguistes, les logiciens, les mathématiciens pour qu'ils lui fournissent
l'outil qui lui manque : le modé¢le structural d'une logique qui ne serait pas celle de la
binarité, du oui ou non, une logique autre que la logique du logos”.

114

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

I’obtention de charismes, le plus important étant 1’amour, don du Saint
Esprit, qui permet au néophyte de faire revivre son corps et de renouveler de
fagon eschatologique le monde, un miysterium qui apporte 1’apprentissage
ultime, le gnosis, la sagesse, Sophia et la guérison, soter : « Si je parlais
dans les langues des humains et des anges, sans I’amour je me
transformerais en airain retentissant et en cymbale résonnant. Et si j’avais le
don de la prophétie et si je connaissais tous les secrets et n’importe quelle
science, et si j’avais assez de foi pour déplacer les montagnes, sans I’amour,
je ne serais rien». (13:1-13).

Le sacré féminin, le krater, la pureté chaste.

Dante compare Béatrice, pour sa pureté intérieure, a la Vierge,
archétype de la rédemption. La fonction sotériologique de I’amour et de la
femme est proclamée par le groupement initiatique Fedeli d’Amore
(sec.XIl, France, ltalie, Provence, Belgique), qui avait pour religion le culte
de la femme unique et I’initiation dans le mystére de I’amour. Dans la
transmission des mystéres, ceux-Ci utilisaient un langage secret, parlar cruz,
un exemple étant le mot amor<a+mor=sans mort. Intéressante est dans la
mythologie du Graal 1’étymologie méme du mot, qui peut dériver de la
«vocable grecque Krater », et qui pourrait expliquer la fonction de tribut du
vase saint: « En effet, dans le quatriéme traité de Corpus Hermeticum, nous
lisons: « Dieu a rempli de sens un grand vase, qu’il a envoy¢ sur terre et il a
engagé un héraut qui crie aux gens ces paroles: Enfonce-toi, toi qui en es
capable, dans ce grand vase, toi qui crois pouvoir remonter vers celui qui a
envoyé ce cratére sur terre. »*2 Ceux-Ci sont ceux qui partagent la
connaissance, la gnose et qui connaissent la libération. Le sacré féminin
indique le vase vide, le krater, dont la pureté chaste rapporte la vie, la
communion avec le sacré, 1’existence qui n’a pas été séparée. Nous nous
trouvons de nouveau auprés du mystérieux Fiat de la Vierge.

Le sacrifice rituel des formes passagéres a comme but la
purification du monde maculé par la chute dans I’histoire, le sacrifice
nécessaire retourne aux commencements, régénere, donne un COrps pur au
monde, qu’il régénére de maniére eschatologique.?® La pureté accompagne

22 |bidem, p. 538.
ZMilarepa, op. cit. « J’ai compris que mon corps est le produit de I’ignorance, tel qu’il est
exposé dans Cele Doudsprezece Nidana, composé de chair et de sang et allumé par le

115

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

dans la communion mystique, dans laquelle rien ne reste séparé ou
différencié, mais devient un tout: ,,Cdci doar este un lucru vrednic de lauda
sa fii jertfita pentru izbavirea celor multi. Nu oricine are un asemnea
noroc”?* | Dar cum as fi putut géndi cd ma asteaptd desavarsirea?! Caci nu
e acelasi lucru sa mori la intampare, inainte de vreme, si sa mori jertfita
fiind pentru mantuirea celorlalti"”® , Moartea este o continuare glorioasd a
unei alte existente, mai inalte, in care sufletul mireasa intdlneste mirele
spirit, vita nova: «Aminteste-ti, e seara de nunta. (Ratdcita) Acum, dintr-0
clipa intr-alta voi fi mireasdy 28

« Car c’est une chose digne de louange que d’étre sacrifié¢ pour la
rédemption de la foule. Tout le monde n’a pas une telle chance » « Mais
comment aurais-je pu penser que c’était I’accomplissement qui m’attendait
?! Puisque ce n’est pas la méme chose que de mourir au hasard, avant son
temps, et mourir sacrifiée pour la rédemption des autres! » « La mort est une
suite glorieuse a une autre existence, plus évoluée, dans laquelle I’ame de la
mariée rencontre le marié esprit, vita nova: « Souviens-toi, ¢’est la soirée
des noces. (Egarée) Maintenant, d’un moment & ’autre je serai mariée... »
Ou, comme révelent les apprentissages de Maha-Mudra: « Cette vie et la
suivante et celle intermédiaire (bardo)/Regardez-les toutes comme n’en
étant qu’une et accoutumez-vous a elles. /De la méme fagon que vous vous
accoutumez a I’une. Celui-ci est le denier de mes Préceptes /Et de mon
Testament, la fin! Il n’y a plus d’autre vérité». 2’

La pureté absolue ne peut &tre décrite qu’en relation avec
I’amoralité en termes de théologie apophatique: sa lumicre invisible est le

pouvoir perceptif de la conscience. Pour les heureux qui aspirent a la Libération, celui-cCi
pourrait étre le bateau par le biais duquel ils peuvent obtenir la Liberté et des Pouvoirs;
mais pour les autres, le corps peut étre le guide vers des états d’existence inférieure et
misérable. Notre vie est la frontiére a partir de laquelle on peut choisir une voie menant en
haut ou en bas. C’est un intervalle de temps extrémement précieux ou chacun doit décider,
d’une maniére ou d'une autre, de faire du bien ou du mal (...) J’ai compris que celui qui
aspire a la paix et a son bonheur individuel adopte la voie la plus étroite, Hinayana. Mais
celui qui, dés le début, sacrifie le mérite de ’amour et de sa compassion aux autres, s’en va
par la Grande Voie, Mahayana », p. 85.
24 Mircea Eliade, 1996, ,,Iphigenia”, in: Coloana nesfarsitd, Bucuresti: Editura Minerva, p. 46.
%5 |bidem, p. 48.
% |bidem, p. 62.
27 Milarepa, op. cit., p. 216.

116

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

support des corps opaques, tout comme la profanation nous contraint a nous
rappeler avec nostalgie le sacré des temps originaires.?® Dans la littérature
de Mircea Eliade I’existence historique est sculptée dans une boucle dans le
corps invisible du temps mythique, qui précéde I’histoire et qui le suit.
Vladimir Jankelevitch considére 1’étre qui vit entre ces deux temporalités
fortes comme un étre impur que « le regret passéiste et 1’espoir futuriste
envoie de ’un a autre; car son impureté n’est pas seulement un vestige
mélancolique d’un palais en ruines, elle est encore plus un signe
prémonitoire, un gage et une promesse, une promesse qui console le regret
déchirant; plus qu’un désir: un espoir! (car nous pouvons désirer quelque
chose sans espérer ...) ».2° Le présent historique est prisonnier entre un passé
mythique et un avenir eschatologique, ce qui signifie que I’immédiat de
I’instant peut surprendre la pureté inexprimable d’un entier indicible, le
corps opaque peut surprendre la lumiére qui lui donne corps. La communion
parfaite avec le support indicible du visible par une forme d’amour
impossible, comme celle d’Iphigénie, assume la purification des formes
impures, tout comme les archétypes de Jung ont la force, une fois que la
conscience les conquit, de purifier les ravins de la quéte, de dénouer les
nceuds de 1’ignorance comme forme d’immoralité, et d’apporter la perle des
profondeurs de 1’abime: “’Iphigenia: Oare nu e de ajuns ca Helada intreaga
se afla in arme pentru o femeie?! Voiai sa inceapa un alt razboi pentru
Iphigenia, inainte de a se incheia razboiul pentru fumoasa
Elena? "Credeam ca ochii mei ti-au vorbit destul de limpede, Achile. Dar
mdhnirea mea e mai cumplitd acum, dandu-mi sema cdt de putin mi-ai
inteles iubirea....Cdci iubirea mea nu se aseamaand cu cea a frumoasei
Elena. Viteazule. Cel care ridica sabia pentru Elena, nu are dreptul sa
ridice sabia si pentru Iphigenia. Sunt iubiri care aduc razboiul, dar sunt si
alte iubiri...”"®

«Iphigénie: Ne suffit-il pas que toute Hellade se retrouve aux armes
pour une femme?! Tu voulais qu’une autre guerre pour Iphigénie

2 Vladimir Jankelevitch, 2000, Pur si impur, Nemira, p.11: « Et, avant tout, I’impure
réalité présente est un champ de ruines, et le théologien de I’histoire regarde ces vestiges
comme un archéologue qui essaie de reconstituer des splendeurs qui ne peuvent pas étre
reconnues. Nous sommes nous-mémes des dégénérés de cette splendeur-la: aussi, pour les
étres humains est-elle I’objet d’un regret profond, d’une nostalgie inextinguible ».
2 |bidem, p. 22.
$OMircea Eliade, Iphigenia, ed. cit., p. 60.

117

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

commence, avant de finir la guerre pour la belle Elena? » « Je croyais que
Mes yeux t’avaient parlé assez clairement, Achille. Mais ma tristesse est
plus affreuse maintenant, puisque je m’apergois que tu as compris si peu
mon amour....Car mon amour ne ressemble pas a celui de la belle Elena.
Vaillant. Celui qui léve 1’épée pour Elena, n’a pas le droit de lever I’épée
pour Iphigénie aussi. Il existe des amours qui apportent la guerre, mais il y a
également  d’autres  amours... » Les  amours  purificateurs  sont
charismatiques, ils viennent d’autres plans, ce sont des dons que seuls les
héros peuvent porter. C’est de cette forme de catharsis, un temps dirigé,
renvoy¢ a la lumiére de la conscience dans un moment de synchronisme
maximual de I’étre avec le sacré, que parle Vladimir Jankelevitch: « Le
catharsis est justement ce devoir interminable. Ou, en termes
chronologiques: la purification guérit le mal produit par 1’anachronisme, qui
empéche I’homme d’étre contemporain de sa propre pureté; elle lui permet
de récupérer ce décalage fatal, elle lui rend la bienheureuse
contemporanéité; de [’absence, flt-elle passée ou future, elle crée de
nouveau un présent: la conscience trainant en arriere ou prenant de 1’avance,
la conscience qui est en retard ou qui est trop pressée, cette conscience
retrouve, en se purifiant, le paradis de 1’éternelle occasion et de la pureté
toujours actuelle. La purification représente le temps dirigé ».3!

Quel type de moralité demande ce sacrifice de la pureté ?

Serait-ce la morale de la vie ordinaire, qui considére la mort
d’Iphigénie comme une situation abominable, situation que le vaillant
Achille méme essaie d’arréter ou bien s’agirait-il des lois d’un monde
surnaturel, un monde régi par des préceptes que seul un trés petit nombre
pourraient comprendre ? Pour Vladimir Jankelevitch la morale est disputée
dans les termes d’un impérialisme acerbe tant par la vie sociale que par la
religion, chacune avec ses propositions distinctes. L une partant de la liberté
absolue, l'autre partant de 1’existence des lois surnaturelles que 1’étre
humain n’a pas créées, mais auxquelles il se soumet, les deux s’appuyant
cependant sur la méme éthique, celle du bien: « La quintessence de I’acte
moral se dévoile quand la libert¢ est maximale ; par exemple, dans une
situation ou I’impunité est assurée, car dans ce cas la soumission par rapport
a la loi morale atteste la pureté morale de 1’acte.(...) L’obligation religieuse

3L Vladimir Ibidem, 2000, Pur si impur, Editura Nemira, p. 19.
118

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

n’admet pas le libre arbitre : Dieu voit tout et sait tout, il verra toujours le
crime qui a été commis, méme si le tueur se réjouit d’impunité dans cette
vie. L’homme dépend d’une loi qu’il n’a pas inventée et il en subit des
pressions: la peur de ’enfer, la peur des punitions surnaturelles ».%?

La problématique de la liberté par rapport a 1’absolu divin semble
insoluble. Ce dilemme a pourtant une cohérence dans le mystique, a vrai
dire paradoxale, si nous acceptons I’amoralit¢ comme forme de pureté
ineffable,® décrite dans les termes paradoxaux de la métaphysique par
rapport aux catégories de 1’absolu et en en acceptant 1’indescriptibilité :
«puisque la pureté ennuyeuse ressemble a une béatitude sereine jusqu’au
désespoir, qui n’est jamais troublée par les nuages de 1’inquiétude ou par le
passionnant malheur. — Quoi que ce soit, I’indescriptible et 1’inénarable du
Supréme Positif sont ceux qui justifient les voix négatives. Pareil a Dieu,
dont personne ne peut prononcer le nom ou supporter la vue, la pureté
demande en quelque sorte un regard oblique et indirect. Ou bien, si nous
préférons maintenant les métaphores solaires du néoplatonisme aux
métaphores glaciaires: la lumiére est celle qui rend visibles les corps
obscurs, mais elle-méme, en elle-méme, ne peut pas étre vue; elle-méme, en
elle-méme, pour parler comme 1’Aréopagite, elle est plutot obscurité; une
obscurité qui aveugle! Car aucun ceil ne supporte sa brillance insupportable,
ni sa pureté incandescente. Comme nous disions de cette plénitude qu’elle
se confond au non-étre, de la méme fagon nous devrions dire maintenant
que cette lumiére méridienne coincide a la nuit la plus sombre! La lumiere,
qui n’est pas Vvisible en soi, devient ainsi visible indirectement, dans les
corps qu’elle illumine ». 3

Le sacrifice exemplaire de la pureté absolue réveille du sommeil profond.

Présent dans les mythes de Ghilgames et d’Orphée : « Que celui
qui entende se réveille du sommeil profond », dans 1’Apocalypse de Jean,
dans 1’Epitre a Efeseni (5:14): « Réveille-toi celui qui dors et léve-toi des
morts et la lumiére de Christ t’illuminera », le sacrifice est associé a la mort
spirituelle, a 1’absence du monde spirituel. Le triomphe sur le sommeil se
réalise par la veille, présence incessante dans le monde de 1’esprit, preuve

32 Vladimir Jankelevitch, 2011, Curs de filosofie morald , trad. de Adrian Serban, Tasi: Polirom.
33 Vladimir Jankelevitch, 2000, Pur si impur, Editura Nemira, p. 11.
34 Ibidem, p. 21.

119

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

que les disciples du Christ ne passent pas dans La Nuit de Gethsémani.*® Le
sommeil est associé comme image mystérique de 1’ivresse. Le remede est
toujours «le réveil », le rappel de I’identité céleste, I’anamnése. En
récapitulant : I’ignorance, le sommeil, I’oubli, I’ivresse signifient la mort
que les apprentissages gnostiques promettent de racheter par la vraie vie,
I’immortalité. Iphigénie comprend que ses noces spéciales avec la lumiere
béatifique réveilleront du sommeil profond de I’existence inertielle son
peuple: ,,Achile:Priveste-i bine! Sunt beti, au baut de azi-dimineasd pentru
nunta ta. Si uita-te si la acestia! Au venit aici ca sa te priveasca in clipele
tale din wrma, sa vada cum urci treptele spre altar si cum se aprinde
rugul!l(...) "Iphigenia:...Ei cred ca aici e vorba de o moarte pe altar si o
ardere pe rug, de aceea fruntea le e posomorata si privirile lor zac obosite
in pamant! Nimeni nu i-a invatat, nimeni nu le-a spus ca dincolo de rug
incepe o altd lume!...

"Achille: Regarde-les bien! Ils sont ivres, ils ont bu depuis ce matin
pour tes noces. Et regarde aussi les autres! Ils sont venus ici pour te regarder
dans tes derniers instants, voir comment tu montes les marches vers 1’autel
et comment on allume le blicher!(...) « Iphigénie:...Ils croient qu’il s’agit
ici d’une mort sur 1’autel et d’un sacrifice sur le blicher, c’est a cause de ¢a
que leur front est sombre et que leurs regards reposent fatigués dans la terre!
Personne ne leur a appris, personne ne leur a dit qu’au-dela du bicher un
autre monde commence !...

Par le biais des motifs mythiques, les images et les métaphores
gnostiques présentes dans le théatre de Mircea Eliade, nous reconnaissons
également le complexe mythique de la « chute et le rachat de I’ame divine
par la victoire définitive contre 1’obscurité ».3’A celui-la se joignent des
mitologemes tels le sommeil, la captivité, Le Sauveur sauvé, le théme du
double, le retour a la maison, 1’étranger, 1’ignorance.

L’ame oublie son identité, captivée par les plaisirs du corps, de la
matiere. Mircea Eliade cite le mythe connu de Margaritar conservé dans
Faptele lui Toma. Le mythe est centré sur le théme du Sauveur sauvé. Dans
le role de ce héros mythique se trouve dans la piece de Mircea Eliade
Achille, le double d’Iphigénie. Celle-ci I’aide a retourner a la fin du court

35 Mircea Eliade, Istoria credintelor si ideilor religioase, Bucuresti: Universul Enciclopedic.
3% Mircea Eliade, Iphigenia, ed. cit., p. 62.
37 Ibidem, p. 46.

120

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

voyage ensemble pour voir son vrai corps de gloire. 3 En citant H. Jonas
(The gnostic religion), Mircea Eliade observe que la rencontre du héros
avec, « son soi authentique », aprés avoir enlevé son vétement, représente
un élément central de la religion gnostique. ¥ Iphigénie reste I’un des plus
complexes textes de Mircea Eliade, tant du point de vue de la relation qu’il
initie avec I’hypertexte, mais surtout par sa problématique philosophique
que le mythe ouvre dans le texte littéraire.

Des Hommes et des pierres (1944)

La mission orphique de la poésie. Dans la pi¢ce de théatre Des
Hommes et des pierres, les personnages discutent la nécessité de récupérer
I’état paradisiaque de I’étre, grace auquel la création méme peut se sacraliser
de nouveau, par une sorte de mission orphique de la poésie: Oameni si pietre
(1944) "Am crezut odata ca aveam o misiune...(uitdndu-se vinovat spre
Petrus), mai bine zis, Adria mi-a bagat in cap ca as putea avea o misiune: sa
revelez ceva, sa descopar ceva oamenilor, din toate tarile si din toate
timpurile...Asa cum a revelat Shakespeare...” "Cand vor incepe sa se miste
pietrele si sa se insufleteasca boltile...numai ele... ele singure...fara nici un
profil omenesc....fara nici un adaos.... atunci, poate ca atunci am sd incep sa
vad...si sd cred”. %

« Une fois, j’avais cru que j’avais une mission... (en regardant d’un
oeil coupable vers Petrus), ou plutot, Adria m’avait mis dans la téte que je
pourrais avoir une mission: révéler quelque chose aux humains de tous les
pays, de tous les temps... A la maniére de Shakespeare... » « Quand les pierres
commenceront a bouger et a animer les voltes...uniquement elles... elles
seules...sans aucun profil humain....sans aucune adjonction.... alors, peut-étre
alors commencerai-je a voir...a croire ».

38 Celui qui est réveillé ne peut plus étre la victime des voleurs, symbole de I’illusion et de
I’ignorance. Le motif de I’étranger dans les narrations gnostiques exprime I’image du soi,
étranger au monde physique, Prakriti. Le soi (pneuma) vit isolé¢ de la maticre, détaché,
spectateur inactif dans le drame de sa vie et de I’histoire. L’image de la mer, ou se trouve
la plus belle perle, gardée par le serpent, signifie symboliquement le monde matériel ou
tombent piégés les voyageurs sur les voies de I’initiation, dans les phases de début de la
quéte spirituelle selon Mircea Eliade, Istoria credintelor si ideilor religioase, ed, cit. p.451
39 Ibidem, p. 452.
40 Mircea Eliade, 1996, Oameni si pietre, in: volumul Coloana nesférsitd, Bucuresti: Editura
Minerva, p. 90.

121

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

La sortie spectaculaire du labyrinthe, la derniére, serait possible par
le biais de la poésie, si celle-ci réalisait cette mutation convoitée par toutes
les religions et les philosophies du monde: si elle arrivait a se transformer en
technique sotériologique, en politique du salut, elle permettrait la rencontre
avec Sophia.

Le théme est définitoire également pour 1’expérimentation Living
Theatre, pour laquelle le théatre représente un espace consacré, ou des
expériences intenses se passent, entre 1’état de réverie et 1’état d’extase
mystique, des états dans lesquels les acteurs et les spectateurs voyagent dans
eux-mémes, désarchivent les images archétypales de 1’inconscient, parfois
sous I’influence des drogues ou par la pratique des techniques de yoga de
certains rituels chamaniques, performés sur scéne: « Julian Beck définit ainsi
le but du Living: accentuer le caractére sacré de la vie, agrandir le champ de
la conscience, détruire les murs et les barriéres (...) qui nous empéchent
d’accéder a ’ordre de L’illumination ». *! Le langage spécifique de la poésie,
peuplé par des métaphores et des valeurs symboliques, peut encore chasser
I’¢état de profanation de I’existence et renouer avec les espaces sacrés. Il s’agit
essentiellement de la reconstitution de la pensée symbolique qui permet a
I’existence quotidienne de refaire les ponts magiques avec les archétypes et de
s’accorder harmonieusement aux grands rythmes. Le théatre Living proposait
dans ce sens l’institution d’un langage universel, résultat du syncrétisme
gnostique, dans lequel se confinaient les symboles mystiques de la Kabbale et
du tantrisme, de 1’alchimie ou des pratiques chamaniques, la redécouverte de
la corporalité¢ et de la sexualité sacrée. L’expérimentation Living organise
aussi son discours théatral autour des mémes archétypes, fondamentaux aussi
dans I’ceuvre de Mircea Eliade: le centre, le cercle, I’arbre cosmique, I’axe du
monde, I’escalier, la colonne du monde, la grotte, comme dans Des Hommes
et des pierres, archétypes subordonnés au complexe mythique de 1’ascension.

La perspective anthropologique sur la récupération d’un temps des
origines circulait a cette époque-la, a partir d’Antonin Artaud, dans le
mouvement Living, mais aussi dans I’ceuvre de Claude Levi Strauss
(Antropologia structurald, Gandirea sdlbaticd, In lumea ahetipurilor,
Structurile imaginarului), de Carl Gustav Jung ou dans la philosophie de
I’imaginaire chez Gilbert Durand. La recréation du langage primitif, d’une

4 Monique Borie, 1978, De [’herméneutique de la régénération par le thédtre, dans
Cabhier de L’Herne, Mircea Eliade, Editions de L’Herne, p. 126.
122

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

forme de communication directe a travers les images et les symboles, telle est
la promesse que la littérature de Mircea Eliade fait également. Il s’agit
finalement d’une forme efficace d’emploi des signes du monde pour retrouver
«I’homme tout simplement, qui n’a pas encore été affecté par les conditions
historiques. Chaque étre historique porte en soi une grande partie de
I’humanité qui précéde 1’Histoire.» 42

Des images et des symboles, la réinstauration du stade
paradisiaque par la poésie.

La plongée dans l’inconscient mythique, dans les réveries de
I’humanité aboutit a la perfection de I’initiation dans Des Hommes et des
pierres. La découverte de la mythologie subconsciente et des images
archétypales réalise la solidarité totale de 1’espéce humaine par 1’appel a un
langage universel “trans conscient” », qui transcende, selon Mircea Eliade
I’inconscient collectif de Jung. La littérature a le devoir de récupérer les
hiérophanies déchues, les symboles désaffectés, les déchets mythologiques
des « zones faiblement soumises au contrdle ».** A ces images et symboles
devenus familiers pour pouvoir survivre s’adresse le théatre qui peut les faire
revivre sur scene de facon rituelle. La Grotte, la Colonne du ciel, le mystére
de la femme, le mystére de I’amour, le paradis perdu, I’homme parfait, la
sortie hors temps, le symbolisme des nceuds, ne sont que quelques-uns des
thémes énoncés par Mircea Eliade. C’est a cette forme d’imagination
qu’Eliade confie I’expérimentation théatrale, chargée de symbolismes, de
mythes et de « théologies archaiques ».** « Avoir de I’imagination signifie se
réjouir d’une richesse intérieure, d’un flux incessant et spontané¢ d’images,
I’imagination imite des mod¢les exemplaires. (...) Avoir de I’imagination
signifie voir le monde dans sa totalité: car le pouvoir et la mission des Images
consistent dans le fait qu’elles montrent tout ce qui reste réfractaire au
concept. Ainsi explique-t-on pourquoi I’homme dépourvu d’imagination
perd son bonheur et il s’écroule déchiré de la réalité profonde de la vie de

42 Mircea Eliade, 1994, Imagini si simboluri, Bucuresti: Humanitas, p. 15.
4 Ibidem, p. 22.
4 |bidem, p. 24.
123

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

sa propre ame ».

Comme n’importe quelle terre mythique, I’espace de la grotte est
peuplé des personnages de la mythologie d’une enfance ancestrale: La Vieille
Doquia, des Fées, des nains, qui refont d’une maniére salvatrice les liens avec
les peuples mythiques de I’inconscient collectif. Les deux, Alexandru, le
pocte, et Petrus, le scientifique, partent vers un voyage spirituel dans le
labyrinthe souterrain, espérant qu’ils vivront la grande régression, la descente
aux Enfers, jusqu’au dernier niveau de la conscience cosmique. Au fur et a
mesure qu’ils descendent dans les profondeurs, marche par marche, dans la
nuit du labyrinthe intérieur, les deux rencontrent leurs visages réels, avivés
par les essences fortes de la vanité assoiffée de gloire, a tel point que les
pastilles d’opium non plus ne peuvent plus améliorer leur image... "Ah, mi-e
scarbd de oameni. Niste viermi imbdtati de vanitate” *®

« Ah, je suis dégolité par les gens. Des vers enivrés de vanité ». La
lecture semble celle de Cioran: la vie se réduit au néant, les étres humains
n’ont pas une existence supérieure aux troglobies, tout semble une farce
sinistre dans la plongée mythique mais, quand ils semblent définitivement
égarés parmi les ombres des choses, quelque chose change
fondamentalement, car au centre du labyrinthe il y a de nouveau la lumiere,
que les deux vivent, mais qu’ils savent ne jamais pouvoir décrire, car il n’y a
pas de paroles qui puissent la rendre. “Alexandru: Nenorocirea noastra e ca
vedem prea mult, simtim prea mult, intelegem prea mult...si nu le putem
spune... nu avem cuvinte... nu avem nimic...Desi e un lucru atat de important,
care schimba viata,ii da alt sens, o imbogateste... Exista ceva fundamental, o
certitudine absolutd, care da sens la toate. ...Ah, ce pacat ca n-am cum sa
spun toate astea....Niciodatd, nimeni, in nicio carte” *'

« Alexandru: Notre malheur est que nous voyons trop, nous sentons
trop, nous comprenons trop... et nous ne pouvons pas le dire... nous n’avons
pas les paroles... nous n’avons rien ...Bien que ce soit une chose si importante,
qui change la vie, qui lui donne un autre sens, I’enrichit... Il y a quelque chose
de fondamental, une certitude absolue, qui donne du sens a tout. ...Ah, quel

4 |bidem, p. 25.
46 Mircea Eliade, Oameni si pietre, ed. cit., p. 100.
47 Ibidem, p. 108.
124

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

dommage que je ne puisse pas dire toutes ces choses-la....Jamais, personne,
dans aucun livre ».

Mircea Eliade prévoit I’efficacité des images symboliques dans un
discours syncrétique, dans lequel D’esthétique littéraire, la psychologie,
I’ethnologie, 1’anthropologie, I’histoire des religions et les jugements
nécessaires de la critique littéraire vont synthétiser les explorations
transdisciplinaires aboutissant aux «sources mémes de la pensée
symbolique ».*8 Mircea Eliade attire 1’attention sur la maniére dont les
symboles et les images magico religieuses ne doivent pas étre interprétées:
« Le danger des études sur le symbolisme vient d’une généralisation hative.
Les profanes ont tendance a se contenter des premiers témoignages qu’ils
trouvent et a construire des interprétations « générales » audacieuses des
symbolismes ». L’herméneutique des symbolismes ne doit pas étre réduite
aux significations univoques, le texte désarchive la mémoire mythique méme
dans les ceuvres des écrivains réalistes, qui ont une accoutumance
extraordinaire a utiliser I’art du détail significatif. D’autant plus abusive peut
étre considérée une herméneutique qui discrédite le corps magique du
symbole et I’attache de fagcon vulgaire a une séquence historique, en
déformant le message du texte dans des interprétations qui camouflent
définitivement le sens salvateur du mythe, « le trésor » des profondeurs des
eaux ravageuses.

Bibliographie

**% Natyasastra. Tratat de arta dramatica, Traducere din limba sanskrita si
note de Amita Bhose si Constantin Fagetan. Bucuresti: Editura
Stiintifica si Enciclopedica, 1997.

BORIE, Monique, De [’herméneutique de la régénération par le thédtre,
in: Cahiers de L Herne, Mircea Eliade, Editions de L’Herne, 1978,
pp. 117-135.

CERTEAU, Michel de, 1996, Fabula mistica, Secolul XVI-XVII, Ilasi:
Editura Polirom.

ELIADE, Mircea, 1994, Imagini si simboluri, Bucuresti: Humanitas.

48 Mircea Eliade, 1994, Imagini si simboluri, Bucuresti: Editura Humanitas, p. 26.
125

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

ELIADE, Mircea, 1996, Coloana nesfdrsita, Bucuresti: Editura Minerva.

ELIADE, Mircea, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Editura Stiintifica si enciclopedica

ELIADE, Mircea, Istoria credintelor si ideilor religioase, Bucuresti:
Universul Enciclopedic.

ELIADE, Mircea, 1996, ,,Oameni si pietre”, in: Coloana nesfarsita,
Bucuresti: Editura Minerva.

GIRARD, Mathilde; NANCY, Jean-Luc, 2015, Proprement dit, Entretien sur le
mythe, Lignes.

IDEL, Moshe, 2014, Mircea Eliade. De la magie la mit, Iasi: Polirom

JANKELEVITCH, Vladimir, 2000, Pur si impur, Editura Nemira.

JANKELEVITCH, Vladimir, 2011, Curs de filosofie morala , trad. de Adrian
Serban, lasi: Polirom.

JUNG, C.G., 1994, In lumea arhetipurilor, Bucuresti: Editura Jurnalul literar.

PAVIS, Patrice, 2002, Le thédtre contemporain, Paris: Nathan.

WUNENBURGER, Jean-Jacques, 2004, Filozofia imaginilor, Iasi: Editura Polirom.

126

BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)


http://www.tcpdf.org

