
 

 105 

CONTRE LA MIMESIS. THÉÂTRE QUI 

RECOMPOSE DE MANIÈRE PARADISIAQUE 

 

 
Lăcrămioara BERECHET 

Universitatea „Ovidius” Constanța 

lacramioara.berechet@yahoo.com 
 

 

Abstract:  

The present study approaches two plays of Mircea Eliade, Iphigenia and 

People and Stones (Oameni și pietre).The mythical theme that builds the dramatic 

narrativityof the first play analyzes the cosmological sacrifice, whereas in the 

second play the characters question poetry’s orphicmission. The dramatic object of 

the two texts is unnamed, as in any mystical experience. Mircea Eliade’s theater 

poses the conceptual problem of a mimesiswith "no model", which is why we gloss 

upon a form of antimimesis in Eliade's theatricality. 

 

Keywords:  

Mythical discourse, symbolicknowledge, image, theatricality, tantrica esthetics. 

 

Motto: „Sutra 28. De toutes les donations disposées par la loi, 

celle-ci est la meilleure, car offrir un spectacle est le plus approprié de tous 

les dons (...)” Natya Sastra  

 

La théâtralité dans le registre mythique. Eléments de méthodologie. 
La théâtralité rend compatibles, dans l’équation de la réception, les 

mécanismes de la communication théâtrale de l’instance auctoriale et du 

metteur en scène par les opérateurs d’investigation du ” Lectactor”. 1 Dans 

les arts de la représentation scénique, la cohérence fonctionnelle s’explique 

sémiologiquement, l’emploi des signes théâtraux élucidant le message 

                                                 
1 Patrice Pavis, 2002, Le théâtre contemporain, Paris: Nathan. Lectactor désigne la qualité 

du lecteur de théâtre de s’imaginer pendant la lecture, tour à tour, dans le rôle de chaque 

personnage littéraire interprété sur scène, de s’imaginer la mise en scène également, de se 

substituer à la lecture du texte du metteur en scène, mais aussi au spectateur  qui assiste à la 

représentation scénique. Le Lectactor est tour à tour acteur, scénariste, metteur en scène et 

spectateur. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 106 

complexe transmis par le texte et par l’époque. L’acte de l’interprétation 

découvre ”la sémiotique culturelle”2 que le texte construit par ses structures 

argumentatives. D’autre part, le regard interprétatif et les instruments 

d’interrogation de l’objet et du discours théâtral, autrement dit la 

méthodologie, imposent l’usage d’une série de disciplines3 en accord avec 

l’enquête herméneutique. Dans ce contexte, la lecture de la dramaturgie de 

Mircea Eliade se propose de se focaliser sur l’écriture dramatique, utilisant 

des opérateurs spécifiques à la textualité et au mythe en tant que méthode 

littéraire. Quant au jeu des acteurs en contexte scénographique, la 

perspective de l’anthropologie et de la phénoménologie religieuse, annoncée 

dans les apartés externes et internes du texte, situent l’interprétation dans le 

contexte de l’œuvre de Mircea Eliade, tant sur le plan littéraire, que sur celui 

scientifique. La perspective théorique s’approprie les témoignages critiques 

sur l’expérimentation théâtrale d’Eliade qui ont dessiné un premier horizon 

de réception, par son intégration dans le courant Living Theatre,4 

particulièrement par le biais des travaux de Monique Borie. Peu importe 

l’orientation esthétique où celui-ci pourrait s’inscrire, le système sémiotique 

du théâtre de Mircea Eliade situe le texte à la proximité des idéologèmes 

mythiques, dont les représentations instrumentent un appareil symbolique. La 

mise en signe de « la réalité » dans le registre mythique peut être confirmée tant 

dans la modélisation textuelle que dans la modélisation scénique.  

 

Le système signifiant et la mise en fiction implicite du théâtre.  
En interposant le sens à travers le système signifiant de la mise en 

scène, le théâtre marque sa différence par rapport à d’autres types textuels. 

Dans le cas de Mircea Eliade, les signes rendent fictionnels  « le monde » 

représenté scéniquement, tout en orientant vers une zone trans-spatiale, une 

mémoire sacrée dans laquelle le sens s’accomplit du point de vue 

métaphysique. La pratique théâtrale, forme de communication sémiotique, 

                                                 
2 Ibidem. 
3 Patrice Pavis discute la série des disciplines compatibles comme méthode interprétative 

avec le   texte dramatique, énumérant: l’anthropologie (Barba, 1986), la sociologie, la 

phénoménologie (States, 1985), la sémiologie (Anne Ubersfeld, 1977), la pragmatique. 

Études théâtrales, dans Théorie littéraire. Problèmes et perspectives, sous la direction de 

Mark Augenot, Presse Universitaire de France, Paris, 1989.  
4 Monique Borie,  De  l’herméneutique de la régénération  par le théâtre, dans Cahiers de 

L’Herne, Mircea Eliade, Éditions de L’Herne, 1978, pp. 117-135. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 107 

engage les sens dans le plan mystique, la magie du théâtre rendant 

manifestes les possibles des vécus libérateurs: dans ce sens, la colonne 

signifie la lumière qui unit la terre et le ciel, la grotte transforme l’obscurité 

qui aveugle en lumière animée, alors que le bûcher ardent de l’amour 

transforme de façon méthanoïque le sacrifice dans l’union nuptiale des 

éléments; on aboutit là où tout embrasse le tout.  

C’est pour cette raison qu’il est possible que le théâtre de Mircea 

Eliade avance d’un pas par rapport à l’expérimentation du Living Theatre, 

vers la théâtralité exposée par Bharata dans Natya Sastra.5 Les conflits des 

pièces se construisent sur la relation mystère-révélation, énigme-

illumination, tandis que la narrativité dramatique est organisée autour d’un 

chronotope qui oriente le sens. Le résultat en est un théâtre qui met 

ensemble l’inspiration sapientiale et la magie de l’initiation ici et 

maintenant. Le survivant sacré est extrait des signes symboliques dont on 

reconstitue la dignité de l’efficacité magique: la grotte, le bûcher, la 

colonne. Ces figures du texte cartographient un chronotope, enregistrent la 

narration allégorique dans un temps mythique et engagent l’idéologie 

secrète du texte. La poétique scénique indique les sens forts des signes sans 

voix, assurant la lisibilité du texte. A cette fonction déictique dans un 

registre anagogique on ajoute la communication par le langage indirect de 

la poétique textuelle, spécifique à la fable mystique.6  Les mécanismes 

textuels du théâtre de Mircea Eliade récupèrent la pensée archaïque et la 

modalité de compréhension du monde par l’herméneutique qui récupère le 

sens parmi les restes désaffectés des mythèmes camouflés. 

Dans son théâtre, Mircea Eliade est plus démonstratif, la fonction 

d’initiation devient transparente, peut-être parce que le théâtre conditionne 

un autre type de communication sémiotique, beaucoup plus directe. Sur la 

scène ont lieu les trans substantialités alchimiques: le texte se matérialise, 

le corps devient texte. C’est au lectacteur de surprendre ce processus dont 

parle Patrice Pavis. Le théâtre de Mircea Eliade renvoie, par les événements 

dramatiques, à un illud tempus, organise de manière rituelle le 

développement des séquences scéniques et entrecroise le discours avec la 

zone de cérémonial qui promet l’initiation à la manière d’Artaud, de 

Grotowski, de Brook, de Craig, de Barba, comme l’observe Monique Borie. 

                                                 
5 Natyasastra. Tratat de artă dramatică, Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1997.  
6 Michel de  Certeau, 1996, Fabula mistică, Secolul XVI-XVII, Iaşi: Editura Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 108 

Ce théâtre ouvre également une niche encore inexpérimentée, où l’initiation 

semble avoir lieu directement sur scène; c’est ainsi que voulait écrire du 

théâtre l’un de ses personnages, professeur de l’histoire de la religion, dans 

la nouvelle Adio, de la maniere dont on décrit l’art théâtral dans la 

cinquième Veda, Natya Satra. 

Les inférences extratextuelles sont très importantes, ces 

intertextualités incluses discursivement qui prolongent les polyphonies du 

texte. Il est normal que l’interprétation sélectionne le mythe enveloppé dans 

le texte dramaturgique, les histoires qui le prolongent littérairement et 

surtout la reconnaissance de la signification que la voix auctoriale lui a 

accordée. Mais les lectures abusives sont également possibles dans la 

fiction, ces lectures qui imposent au texte les mythes obsessifs de 

l’interprète, qui inventent des contextes extratextuels dont le résultat place le 

texte en dérive, mutilant le message. Un exemple est représenté par les 

interprétations d’Iphigénie.7  

L’intertextualité allusive qui renvoie à d’autres sources 

d’interprétation n’est pas seulement de nature littéraire, mais aussi gestuelle, 

culturelle, visuelle. Le texte dramatique se retrouve au centre de réseaux 

textuels qui enrichissent ses sens de profondeur. Dans Iphigénie l’inférence 

allusive renvoie au thème mythique de l’offrande cosmogonique8 

                                                 
7 Moshe Idel, 2014, Mircea Eliade. De la magie la mit, Iași: Polirom, p. 135.  Nous 

rappelons ici l’interprétation d’Iphigénie de Moshe Idel, reprise par une partie de la critique 

littéraire, qui part d’une suggestion de Mihail Sebastian, selon qui, l’autosacrifice 

d’Iphigénie signifierait le sacrifice légionnaire. En poursuivant cette logique de 

l’interprétation, nous nous demandons étonnés si le thème du sacrifice dans Miorița ou dans 

Meșterul Manole, un sacrifice auquel le texte fait une  allusion intertextuelle,  ne pourrait 

pas signifier le même  thème historique, cela au cas où le folklore aurait vraiment des 

« prédispositions prémonitoires ». C’est en dehors de toute logique textuelle d’obliger les 

séquences mythiques à « camoufler » la réalité historique. Il est vrai que le roman qui 

utilise le mythe comme méthode littéraire et qui décrit une  certaine période historique sous  

la censure de la dictature, comme il s’est passé chez nous avec le roman du réalisme 

magique, peut  réinventer dans le plan de  l’imaginaire la croyance dans un monde qui 

assume une fonction de salut.  Mais dans ce cas, la littérature camoufle le sacré, pas 

l’histoire. Pendant une période marquée par le désespoir, les archétypes de l’inconscient 

collectif revenaient dans les consciences et guérissaient la pathologie alors que le lien avec  

les figures salvatrices de l’imaginaire avait été amputé.  
8 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Editura Științifică și enciclopedică. Le 

thème du  sacrifice est attaché  au modèle culturel daco-gète, où la mort est acceptée  

sereinement, mais aussi aux  mythes cosmogoniques, où  toute création se fonde sur une  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 109 

:”Iphigenia: Căci nu e același lucru să mori la întâmplare, înainte de 

vreme,și să mori jertfită fiind pentru mântuirea celorlalți”,9 et dans Des 

Hommes et des pierres, en référence à la mission orphique de la poésie : 

”Am crezut odată că aveam o misiune...(uitându-se vinovat spre Petruș), mai 

bine zis, Adria mi-a băgat în cap că aș putea avea o misiune: să revelez ceva, 

să descopăr ceva oamenilor, din toate țările și din toate timpurile...Așa cum a 

revelat Shakespeare...” ”Când vor începe să se miște pietrele și să se 

însuflețească bolțile...numai ele... ele singure...fără nici un profil 

omenesc....fără nici un adaos.... atunci, poate că atunci am să încep să 

văd...și să cred”.10  

« Iphigénie: Car ce n’est pas la même chose que de mourir au 

hasard, avant son temps, mourir sacrifiée pour la rédemption des autres », et 

dans Des Hommes et des pierres, en référence à la mission orphique de la 

poésie: « Une fois, je pensais avoir une mission...(en regardant coupablement 

vers Petruș), ou plutôt, c’est Adria qui m’avait mis dans la tête que je pourrais 

avoir une mission: révéler quelque chose aux humains de tous les pays, de 

tous les temps... A la manière de Shakespeare... » « Quand les pierres 

commenceront à bouger et à animer les voûtes...uniquement elles... elles 

seules...sans aucun profil humain....sans aucune adjonction.... alors, peut-être 

alors commencerai-je à voir...à croire ». Le texte contient des gloses 

explicatives sur le mystère de la reconstitution du corps de lumière dans 

l’obscurité de la grotte, le mythe de l’éternel retour, l’art qui peut indiquer la 

voie de la communion mystique avec le sacre, une voie cachée dans les êtres 

humains et dans les pierres. 

L’énonciation théâtrale met en jeu en tant que locuteurs aussi bien 

des personnages que des signes symboliques disposés sur une scène 

imaginaire et que le lectactor interroge, dans sa qualité d’allocutaire, lors 

d’une lecture attentive. Les êtres humains et les choses interagissent sur 

scène pour construire « le super objectif » du théâtre, la transmission du 

message initiatique. C’est toujours dans le même but qu’on récupère les 

guidages de compréhension du message, toutes les fonctions que le 

narrateur dramatique s’approprie. Dans La Colonne sans fin, la fonction 

                                                                                                                            
immolation rituelle du  sacré négatif, analogon du  chaos, d’où naît ensuite le cosmos. pp. 

189-190. 
9 Iphigenia, dans  Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfârșită, Editura Minerva, p.48. 
10 Oameni și pietre, în Coloana nesfârșită, Editura Minerva,  1996, p.90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 110 

méta-textuelle est reprise par la danse de la fille qui glose sur le discours 

primaire : ”Fata: Spirală după spirală, Maestre, așa se dansează labirintul 

cînd ai pătruns în adânc, tot mai adânc, dar trebuie să dansezi întruna, 

spirală după spirală, inspirat, concentrat, căci dacă te-ai opri o singură 

clipă, te-ai rătăci, pentru totdeauna în labirint, în inima muntelui și ai 

rîmâne acolo, și nimeni nu va mai ști de tine...”11  

« La fille: Spirale après spirale, Maître, c’est comme ça que l’on 

danse le labyrinthe quand on pénètre dans sa profondeur, de plus en plus 

profondément, mais on doit danser continuellement, spirale après spirale, de 

façon inspirée, concentrée, car si on s’arrêtait pour un seul instant, on 

s’égarerait pour toujours dans le labyrinthe, au cœur de la montagne, et on 

resterait là, et personne ne saurait plus rien de vous... » 

 

Des figures textuelles et des figures de pensée. 

Les structures actantielles sont, parmi d’autres figures du texte, les 

points de soutien du discours: le renversement des situations, le passage à 

une autre phase du récit, les gestes, la voix, les conflits, les arrêts, toutes ces 

solutions par le biais des structures actantielles fonctionnent comme dans les 

paraboles, connotant toujours sur un palier mythique. L’actant se décrit sur 

un axe de la composition dramatique tant par l’abstraction de sa fonction 

actantielle, que par le concret de son être tel qu’il est dessiné dans l’écriture 

de sa corporalité fictionnelle et symbolique: le comportement rituel, l’accès 

à une forme de moralité tributaire à un système philosophique, la rhétorique 

actantielle, les gestes rapportés qui impriment une certaine dynamique 

à l’interprétation. Constantin Brâncuși, Iphigenia, Alexandru, en tant que 

figures fictionnelles, développent dans le texte des centres déictiques, 

s’approprient le rôle de peupler un monde possible avec des gens, des 

histoires, des idées, mettent en signe la réalité par les yeux d’un Maître, 

d’une philosophie, d’une vierge unique, etc., deviennent des figures de la 

pensée, ouvrent ce moteur caché de l’intellect dont parlait Jean Jacques 

Wunenburger, ils servent de médiateurs pour la connaissance, la réflexion, 

la vérité.12 

 

                                                 
11 Ibidem, p.132. 
12 Jean-Jacques Wunenburger, 2004, Filozofia imaginilor, Iași: Editura Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 111 

Iphigénie. Le sacrifice de la pureté absolue réveille du 

„sommeil profond” (1939-1940, pièce dédiée à la mémoire de Haig 

Acterian et de Mihail Sebastian) 

Dans Iphigénie le thème mythique autour duquel on construit la 

narrativité dramatique est le sacrifice cosmogonique13 : ”Iphigenia: Căci nu 

e același lucru să mori la întâmplare, înainte de vreme, și să mori jertfită 

fiind pentru mântuirea celorlalți”.14 

« Iphigénie: Car ce n’est pas la même chose que de mourir au 

hasard, avant son temps, mourir sacrifiée pour la rédemption des autres ». 

La médiation référentielle, procédé symbolique pré-textuel, fonctionne aussi 

dans Iphigénie, par la référence à la ballade Miorița, qui met en évidence 

l’ontologie symbolique du texte, présenté par le héros de la ballade comme 

une compréhension cosmologique de la relation homme-monde. Dans son 

œuvre De Zalmoxe à Gengis-Han, Mircea Eliade analyse les sens 

métaphysiques des « noces posthumes »: « Seuls les grands poètes 

visionnaires comme Nietzsche ou quelques rares philosophes sont encore 

capables de saisir la mystérieuse et paradoxale unité de la vie et de la 

mort ». 15 L’observation la plus intéressante peut-être de l’historien des 

religions, qui peut devenir une possible clé de lecture, fait référence au fait 

que le monde n’est pas sacré en soi, mais il se transforme dans un cosmos 

liturgique, par la volonté du héros de transformer un événement malheureux 

dans un sacrement de noces. La dimension cosmique est réinstaurée par la 

volonté mystique de solidarité avec le monde. Le berger, tout comme 

Iphigénie, comprend qu’il ne peut pas se défendre du destin par les mêmes 

stratégies qui l’auraient sauvé lors d’une situation conflictuelle dans la vie, 

qu’on ne peut pas annuler le sens de l’histoire, mais que c’est par une 

volonté vigoureuse qu’il est possible d’imposer un sens à l’absurde même, 

transformant le malheur de la mort dans une féerie nuptiale: « ...le berger ne 

                                                 
13 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Editura Științifică și enciclopedică. Le 

thème du sacrifice est attaché au  modèle culturel daco-gète, où la mort est acceptée 

sereinement, mais aussi aux mythes  cosmogoniques, dans lesquels toute création est 

fondée sur une immolation  rituelle du  sacré négatif, analogon du  chaos, d’où naît par la 

suite  le cosmos, pp. 189-190. 
14 Iphigenia, în  Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfârșită, Editura Minerva, p. 48. 
15 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Gengis-Han, ed. cit., p. 259. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 112 

se comporte pas comme les autres représentants illustres du nihilisme 

moderne. Sa réponse est tout à fait différente: il transforme le malheur qui le 

condamne à la mort dans un mystère du sacrement des noces majestueux et 

féerique qui, à la fin, lui permet de triompher sur son propre destin ».16 Le 

texte réécrit dans le registre dramaturgique le mythe de l’éternel retour qui, 

par le sacrifice exemplaire de la plus pure vierge, sauve le destin humain 

tragique. Iphigénie a été interprétée surtout dans une perspective historique; 

nous avons démontré plus haut pourquoi nous ne pouvons pas être d’accord 

avec une telle interprétation. Cependant, ce texte, davantage que les autres, 

rouvre la problématique de la mimésis. Premièrement parce qu’il part d’un 

épisode mythique très connu, traité dans Iphigénie dans Aulida d’Euripide et 

dans Iphigénie de Racine, que nous pouvons considérer comme des 

hypertextes. Le texte d’Eliade écrit un hypo texte, qui reprend le thème 

mythique du sacrifice, en le traitant dans son système propre de pensée, 

fortement influencé aussi par la variante thématique du sacrifice nécessaire, 

présente dans le folklore roumain et balkanique.  

 L’Iphigénie de Mircea Eliade pose, sans doute, le problème de la 

mimésis du point de vue du plan référentiel que le mythe engage dans son 

propre discours. Quel est l’objet que le mythe reflète? Comment cet objet 

peut-il être représenté sur scène? On ne peut pas répondre à ces questions 

d’une manière définitive puisque le mythe même est un discours dont on ne 

peut pas surprendre la réalité dans des contours parfaitement visibles, d’une 

part, et que, d’autre part, le récit qu’il contient est un récit à ne pas dire, au 

sens où le mot ne peut pas le contenir et surtout, parce que le mythe raconte 

sur des mondes pressentis, entre dits. Des mondes qui n’ont peut-être ni 

début, ni fin, dans une analogie parfaite avec le mot mythique-même. 

Mathilde Girard et Jean-Luc Nancy dans Proprement dit, Entretien 

sur le mythe proposent des observations théoriques intéressantes sur ces 

problématiques indéfinissables, par le concept de mimésis « sans 

modèle »,17 observant l’impossibilité de l’existence d’un modèle dans le cas 

du mythe et, évidemment, dans le cas de la littérature mythique. Mircea 

Eliade souhaitait écrire une littérature tout à fait nouvelle, justement peut-

être parce qu’il avait eu l’intuition du manque d’un modèle de la 

représentation dans le cas du mythe, décrit comme modèle absolu de la 

                                                 
16 Ibidem, p. 263. 
17 Mathilde  Girard,  Jean-Luc Nancy, 2015, Proprement dit, Entretien sur le mythe, Lignes. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 113 

pensée humaine, par référence aux expériences primordiales, répétables, qui 

mènent, dans le langage de la psychanalyse, « en soi » là où la lumière 

froide de la conscience et le désert du monde s’étendent jusqu’aux 

étoiles.»18 Le théâtre mythique met en scène les formes modèle, 

universelles, de l’espace aléthique platonicien: « Mais comment envisager le 

« sans modèle » ? Peut-être faut-il dire: comme modèle, justement. Que le 

modèle soit l'absence de modèle, c'est-à-dire qu'on se règle sur le fait qu'il 

n'y a pas de règle donnée mais que cette absence de règle ne signifie pas un 

«laissez faire» qui reviendrait à une forme disons anarchiste d'auto 

conception. Il s'agit à la fois de se régler sur ... et de n'avoir pas de norme. 

(...) Peut-être pourrait-on dire que l'Idée platonicienne peut être comprise de 

cette manière: elle n'est pas un idéal, lequel doit être présentable, 

déterminable, mais elle est pourtant une Forme (idea, forme visible)”.19 

Tout comme les mythes platoniciens, le théâtre d’Eliade conserve de la 

structure originaire du mythe la même capacité d’exprimer la vérité, 

consciemment, par des images et des symboles. La mémoire de l’artiste 

dérive de la sagesse de la muse Mnemosyne (mneme), dépositaire de 

mémoire sacrée. La parole prononcée par le poète et inspirée par les muses a 

le don de la clairvoyance, elle est efficace, elle est porteuse de Deynos, 

institue un monde symbolique-religieux qui dévoile le réel même.      

Revenant à l’objet dramatique sur lequel le théâtre mythique 

expérimente la représentation scénique, on peut observer que l’impossibilité 

de constituer une poétique théâtrale, un système de règles qui facilite 

éventuellement la vision scénique du metteur en scène vient du fait que son 

objet dramatique ne peut pas être nommé, comme toute expérience 

mystique20. Quant au sens latent du discours mythique, muthos, le sens in 

statu nascendi, qui n’a pas été chargé du temps historique épuisant, celui-ci 

                                                 
18 C.G. Jung, 1994, În lumea arhetipurilor, București: Editura Jurnalul literar, p.53. 
19 Ibidem. 
20 ”Cette impossibilité où se trouve le romantisme de répondre à la question même avec 

laquelle il se confond ou dans laquelle, tout entier, il se rassemble, cette impossibilité native 

du romantisme est bien entendu ce qui explique que sa question soit en réalité proprement 

vide et qu'elle ne porte, sous le nom de « romantisme » ou de « littérature » (mais aussi bien 

de « poésie », de « dichtung », d'« art », de « religion », etc.) que sur une chose indistincte 

et indéterminable, reculant indéfiniment à mesure qu'on l'approche, susceptible de (presque) 

tous les noms et n'en tolérant aucun: une chose innommable, sans contours, sans figure, - à 

la limite « rien » p.48. Cf avec Mathilde  Girard, Jean-Luc Nancy, Proprement dit, 

Entretien sur le mythe, Lignes, 2015. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 114 

devient efficace par sa force créative, il germe sémantiquement, dans des 

plans infinis. 21 

La beauté idéale est privée de forme, aplastique, pourrait-on dire, 

allégorique, elle échappe aux sens et elle est entièrement moralisée. 

Iphigénie seule, la vierge pure, peut avoir la conscience de l’impureté. 

Celle-ci accorde impunité aux soldats qui l’accueillent grisés par la 

boisson et satisfaits de savoir qu’ils la sacrifieront, parce qu’elle sait que 

toute chute dans l’histoire rend impur. Son sacrifice est purificatoire dans la 

mesure dans laquelle il réussit à transformer le temps difficile de l’histoire 

dans un temps eschatologique. C’est la seule à avoir l’anamnèse de 

l’archaïque et les prévisions de l’eschatologie. C’est intéressant de se 

demander pourquoi Mircea Eliade a choisi un personnage féminin pour ce 

rôle, tenu dans l’histoire des religions, et surtout dans la religion chrétienne, 

par des hypostases du sacré masculin. Nous pensons que cela pourrait dû à 

une influence de la pensée indienne, dans la lignée de la philosophie 

tantrique tibétaine, qui considère que l’énergie de la création, expression du 

sacré féminin, qui tient sa source dans le non-être, retourne à sa source, 

imitant le sacrifice dévotionnel du créateur même. Dans l’imagologie 

tantrique, ce sens secret est représenté dans les temples bouddhistes par 

l’étreinte de Șiva et de Șakhti. De ce point de vue, le texte ouvre l’aire 

thématique du sacré féminin, dont Iphigenia est la métaphore textuelle. 

 

L’obtention des charismes, l’amour. 

Le rituel connu par les Grecs comme l’obtention d’enthousiasmos 

se retrouve dans les textes pauliniens. Saint Paul parle aux Corinthiens de 

                                                 
21 Mathilde Girard, Jean-Luc Nancy, op. cit., p. 4: ”le muthos n'est pas univoque, ne 

propose pas une information. Il est essentiellement équivoque ou plurivoque. Jean-Pierre 

Vernant écrit: Le mythe met donc en jeu une forme de logique qu'on peut appeler, en 

contraste avec la logique de non-contradiction des philosophes, une logique de l'ambigu, de 

l'équivoque, de la polarité. Comment formuler, voire formaliser ces opérations de bascule 

qui renversent un terme dans son contraire tout en le maintenant à d'autres points de vue à 

distance? Il revenait au mythologue de dresser, en conclusion, ce constat de carence en se 

tournant vers les linguistes, les logiciens, les mathématiciens pour qu'ils lui fournissent 

l'outil qui lui manque : le modèle structural d'une logique qui ne serait pas celle de la 

binarité, du oui ou non, une logique autre que la logique du logos”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 115 

l’obtention de charismes, le plus important étant l’amour, don du Saint 

Esprit, qui permet au néophyte de faire revivre son corps et de renouveler de 

façon eschatologique le monde, un miysterium qui apporte l’apprentissage 

ultime, le gnosis, la sagesse, Sophia et la guérison, soter : « Si je parlais 

dans les langues des humains et des anges, sans l’amour je me 

transformerais en airain retentissant et en cymbale résonnant. Et si j’avais le 

don de la prophétie et si je connaissais tous les secrets et n’importe quelle 

science, et si j’avais assez de foi pour déplacer les montagnes, sans l’amour, 

je ne serais rien». (13:1-13).  

 

Le sacré féminin, le krater, la pureté chaste. 
Dante compare Béatrice, pour sa pureté intérieure, à la Vierge, 

archétype de la rédemption. La fonction sotériologique de l’amour et de la 

femme est proclamée par le groupement initiatique Fedeli d’Amore 

(sec.XII, France, Italie, Provence, Belgique), qui avait pour religion le culte 

de la femme unique et l’initiation dans le mystère de l’amour. Dans la 

transmission des mystères, ceux-ci utilisaient un langage secret, parlar cruz, 

un exemple étant le mot amor<a+mor=sans mort. Intéressante est dans la 

mythologie du Graal l’étymologie même du mot, qui peut dériver de la 

« vocable grecque Krater », et qui pourrait expliquer la fonction de tribut du 

vase saint: « En effet, dans le quatrième traité de Corpus Hermeticum, nous 

lisons: « Dieu a rempli de sens un grand vase, qu’il a envoyé sur terre et il a 

engagé un héraut qui crie aux gens ces paroles: Enfonce-toi, toi qui en es 

capable, dans ce grand vase, toi qui crois pouvoir remonter vers celui qui a 

envoyé ce cratère sur terre. »22 Ceux-ci sont ceux qui partagent la 

connaissance, la gnose et qui connaissent la libération. Le sacré féminin 

indique le vase vide, le krater, dont la pureté chaste rapporte la vie, la 

communion avec le sacré, l’existence qui n’a pas été séparée. Nous nous 

trouvons de nouveau auprès du mystérieux Fiat de la Vierge. 

Le sacrifice rituel des formes passagères a comme but la 

purification du monde maculé par la chute dans l’histoire, le sacrifice 

nécessaire retourne aux commencements, régénère, donne un corps pur au 

monde, qu’il régénère de manière eschatologique.23 La pureté accompagne 

                                                 
22 Ibidem, p. 538. 
23Milarepa, op. cit. « J’ai compris que mon corps est le produit de l’ignorance, tel qu’il est 

exposé dans Cele Douăsprezece Nidana, composé de chair et de sang et allumé par le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 116 

dans la communion mystique, dans laquelle rien ne reste séparé ou 

différencié, mais devient un tout: „Căci doar este un lucru vrednic de laudă 

să fii jertfită pentru izbăvirea celor mulți.Nu oricine are un asemnea 

noroc”24 „Dar cum aș fi putut gândi că mă așteaptă desăvârșirea?! Căci nu 

e același lucru să mori la întâmpare, înainte de vreme, și să mori jertfită 

fiind pentru mântuirea celorlalți!”25 „Moartea este o continuare glorioasă a 

unei alte existențe, mai înalte, în care sufletul mireasă întâlnește mirele 

spirit, vita nova: «Amintește-ți, e seară de nuntă. (Rătăcită) Acum, dintr-o 

clipă într-alta voi fi mireasă»”26 

 « Car c’est une chose digne de louange que d’être sacrifié pour la 

rédemption de la foule. Tout le monde n’a pas une telle chance » « Mais 

comment aurais-je pu penser que c’était l’accomplissement qui m’attendait 

?! Puisque ce n’est pas la même chose que de mourir au hasard, avant son 

temps, et mourir sacrifiée pour la rédemption des autres! » « La mort est une 

suite glorieuse à une autre existence, plus évoluée, dans laquelle l’âme de la 

mariée rencontre le marié esprit, vita nova: « Souviens-toi, c’est la soirée 

des noces. (Égarée) Maintenant, d’un moment à l’autre je serai mariée... » 

Ou, comme révèlent les apprentissages de Maha-Mudra: « Cette vie et la 

suivante et celle intermédiaire (bardo)/Regardez-les toutes comme n’en 

étant qu’une et accoutumez-vous à elles. /De la même façon que vous vous 

accoutumez à l’une. Celui-ci est le denier de mes Préceptes /Et de mon 

Testament, la fin! Il n’y a plus d’autre vérité». 27 

 

La pureté absolue ne peut être décrite qu’en relation avec 

l’amoralité en termes de théologie apophatique: sa lumière invisible est le 

                                                                                                                            
pouvoir perceptif de la conscience. Pour les heureux qui aspirent à la Libération, celui-ci 

pourrait être le bateau par le biais duquel ils peuvent obtenir  la  Liberté et des Pouvoirs; 

mais pour les autres, le corps peut être le guide vers des états d’existence inférieure  et 

misérable. Notre vie est la frontière à partir de laquelle on peut  choisir une voie menant en 

haut ou en bas.  C’est un intervalle de temps extrêmement précieux où chacun doit décider, 

d’une manière ou d'une autre, de faire du bien ou du mal (…) J’ai compris que celui qui 

aspire à la paix et à son bonheur individuel adopte la voie la plus étroite, Hinayana. Mais  

celui qui, dès le début, sacrifie le mérite de l’amour et de sa compassion aux autres, s’en va 

par la Grande Voie, Mahayana », p. 85. 
24 Mircea Eliade, 1996, „Iphigenia”, în: Coloana nesfârșită, București: Editura Minerva, p. 46. 
25 Ibidem, p. 48. 
26 Ibidem, p. 62. 
27  Milarepa, op. cit., p. 216. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 117 

support des corps opaques, tout comme la profanation nous contraint à nous 

rappeler avec nostalgie le sacré des temps originaires.28 Dans la littérature 

de Mircea Eliade l’existence historique est sculptée dans une boucle dans le 

corps invisible du temps mythique, qui précède l’histoire et qui le suit. 

Vladimir Jankelevitch considère l’être qui vit entre ces deux temporalités 

fortes comme un être impur que « le regret passéiste et l’espoir futuriste 

envoie de l’un à l’autre; car son impureté n’est pas seulement un vestige 

mélancolique d’un palais en ruines, elle est encore plus un signe 

prémonitoire, un gage et une promesse, une promesse qui console le regret 

déchirant; plus qu’un désir: un espoir! (car nous pouvons désirer quelque 

chose sans espérer ...) ».29 Le présent historique est prisonnier entre un passé 

mythique et un avenir eschatologique, ce qui signifie que l’immédiat de 

l’instant peut surprendre la pureté inexprimable d’un entier indicible, le 

corps opaque peut surprendre la lumière qui lui donne corps. La communion 

parfaite avec le support indicible du visible par une forme d’amour 

impossible, comme celle d’Iphigénie, assume la purification des formes 

impures, tout comme les archétypes de Jung ont la force, une fois que la 

conscience les conquit, de purifier les ravins de la quête, de dénouer les 

nœuds de l’ignorance comme forme d’immoralité, et d’apporter la perle des 

profondeurs de l’abîme: ‘’Iphigenia: Oare nu e de ajuns că Helada întreagă 

se află în arme pentru o femeie?! Voiai să înceapă un alt război pentru 

Iphigenia, înainte de a se încheia războiul pentru fumoasa 

Elena?”Credeam că ochii mei ți-au vorbit destul de limpede, Achile. Dar 

mâhnirea mea e mai cumplită acum, dându-mi sema cât de puțin mi-ai 

înțeles iubirea....Căci iubirea mea nu se aseamaănă cu cea a frumoasei 

Elena. Viteazule. Cel care ridică sabia pentru Elena, nu are dreptul să 

ridice sabia și pentru Iphigenia. Sunt iubiri care aduc războiul, dar sunt și 

alte iubiri...”30  

«Iphigénie: Ne suffit-il pas que toute Hellade se retrouve aux armes 

pour une femme?! Tu voulais qu’une autre guerre pour Iphigénie 

                                                 
28  Vladimir Jankelevitch, 2000, Pur și impur, Nemira, p.11: « Et, avant tout, l’impure 

réalité présente est un champ de ruines, et le théologien de l’histoire regarde ces vestiges 

comme un archéologue qui essaie de reconstituer des splendeurs qui ne peuvent pas être 

reconnues. Nous sommes nous-mêmes des dégénérés de cette splendeur-là: aussi, pour les 

êtres humains   est-elle l’objet d’un regret profond, d’une nostalgie inextinguible ».  
29 Ibidem, p. 22. 
30Mircea Eliade, Iphigenia, ed. cit., p. 60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 118 

commence, avant de finir la guerre pour la belle Elena? » « Je croyais que 

mes yeux t’avaient parlé assez clairement, Achille. Mais ma tristesse est 

plus affreuse maintenant, puisque je m’aperçois que tu as compris si peu 

mon amour....Car mon amour ne ressemble pas à celui de la belle Elena. 

Vaillant. Celui qui lève l’épée pour Elena, n’a pas le droit de lever l’épée 

pour Iphigénie aussi. Il existe des amours qui apportent la guerre, mais il y a 

également d’autres amours... » Les amours purificateurs sont 

charismatiques, ils viennent d’autres plans, ce sont des dons que seuls les 

héros peuvent porter. C’est de cette forme de catharsis, un temps dirigé, 

renvoyé à la lumière de la conscience dans un moment de synchronisme 

maximual de l’être avec le sacré, que parle Vladimir Jankelevitch: « Le 

catharsis est justement ce devoir interminable. Ou, en termes 

chronologiques: la purification guérit le mal produit par l’anachronisme, qui 

empêche l’homme d’être contemporain de sa propre pureté; elle lui permet 

de récupérer ce décalage fatal, elle lui rend la bienheureuse 

contemporanéité; de l’absence, fût-elle passée ou future, elle crée de 

nouveau un présent: la conscience traînant en arrière ou prenant de l’avance, 

la conscience qui est en retard ou qui est trop pressée, cette conscience 

retrouve, en se purifiant, le paradis de l’éternelle occasion et de la pureté 

toujours actuelle. La purification représente le temps dirigé ».31 

 

Quel type de moralité demande ce sacrifice de la pureté ?  

Serait-ce la morale de la vie ordinaire, qui considère la mort 

d’Iphigénie comme une situation abominable, situation que le vaillant 

Achille même essaie d’arrêter ou bien s’agirait-il des lois d’un monde 

surnaturel, un monde régi par des préceptes que seul un très petit nombre 

pourraient comprendre ? Pour Vladimir Jankelevitch la morale est disputée 

dans les termes d’un impérialisme acerbe tant par la vie sociale que par la 

religion, chacune avec ses propositions distinctes. L’une partant de la liberté 

absolue, l’autre partant de l’existence des lois surnaturelles que l’être 

humain n’a pas créées, mais auxquelles il se soumet, les deux s’appuyant 

cependant sur la même éthique, celle du bien: « La quintessence de l’acte 

moral se dévoile quand la liberté est maximale ; par exemple, dans une 

situation où l’impunité est assurée, car dans ce cas la soumission par rapport 

à la loi morale atteste la pureté morale de l’acte.(...) L’obligation religieuse 

                                                 
31  Vladimir Ibidem, 2000, Pur și impur, Editura Nemira, p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 119 

n’admet pas le libre arbitre : Dieu voit tout et sait tout, il verra toujours le 

crime qui a été commis, même si le tueur se réjouit d’impunité dans cette 

vie. L’homme dépend d’une loi qu’il n’a pas inventée et il en subit des 

pressions: la peur de l’enfer, la peur des punitions surnaturelles ».32  

La problématique de la liberté par rapport à l’absolu divin semble 

insoluble. Ce dilemme a pourtant une cohérence dans le mystique, à vrai 

dire paradoxale, si nous acceptons l’amoralité comme forme de pureté 

ineffable,33 décrite dans les termes paradoxaux de la métaphysique par 

rapport aux catégories de l’absolu et en en acceptant l’indescriptibilité : 

«puisque la pureté ennuyeuse ressemble à une béatitude sereine jusqu’au 

désespoir, qui n’est jamais troublée par les nuages de l’inquiétude ou par le 

passionnant malheur. – Quoi que ce soit, l’indescriptible et l’inénarable du 

Suprême Positif sont ceux qui justifient les voix négatives. Pareil à Dieu, 

dont personne ne peut prononcer le nom ou supporter la vue, la pureté 

demande en quelque sorte un regard oblique et indirect. Ou bien, si nous 

préférons maintenant les métaphores solaires du néoplatonisme aux 

métaphores glaciaires: la lumière est celle qui rend visibles les corps 

obscurs, mais elle-même, en elle-même, ne peut pas être vue; elle-même, en 

elle-même, pour parler comme l’Aréopagite, elle est plutôt obscurité; une 

obscurité qui aveugle! Car aucun œil ne supporte sa brillance insupportable, 

ni sa pureté incandescente. Comme nous disions de cette plénitude qu’elle 

se confond au non-être, de la même façon nous devrions dire maintenant 

que cette lumière méridienne coïncide à la nuit la plus sombre! La lumière, 

qui n’est pas visible en soi, devient ainsi visible indirectement, dans les 

corps qu’elle illumine ». 34 

 

Le sacrifice exemplaire de la pureté absolue réveille du sommeil profond. 

Présent dans les mythes de Ghilgameș et d’Orphée : « Que celui 

qui entende se réveille du sommeil profond », dans l’Apocalypse de Jean, 

dans l’Épître à Efeseni (5:14): « Réveille-toi celui qui dors et lève-toi des 

morts et la lumière de Christ t’illuminera », le sacrifice est associé à la mort 

spirituelle, à l’absence du monde spirituel. Le triomphe sur le sommeil se 

réalise par la veille, présence incessante dans le monde de l’esprit, preuve 

                                                 
32 Vladimir Jankelevitch, 2011, Curs de filosofie morală , trad. de Adrian Şerban, Iaşi: Polirom. 
33 Vladimir Jankelevitch, 2000, Pur și impur, Editura Nemira, p. 11. 
34 Ibidem, p. 21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 120 

que les disciples du Christ ne passent pas dans La Nuit de Gethsémani.35 Le 

sommeil est associé comme image mystérique de l’ivresse. Le remède est 

toujours « le réveil », le rappel de l’identité céleste, l’anamnèse. En 

récapitulant : l’ignorance, le sommeil, l’oubli, l’ivresse signifient la mort 

que les apprentissages gnostiques promettent de racheter par la vraie vie, 

l’immortalité. Iphigénie comprend que ses noces spéciales avec la lumière 

béatifique réveilleront du sommeil profond de l’existence inertielle son 

peuple: „Achile:Privește-i bine! Sunt beți, au băut de azi-dimineașă pentru 

nunta ta. Și uită-te și la aceștia! Au venit aici ca să te privească în clipele 

tale din urmă, să vadă cum urci treptele spre altar și cum se aprinde 

rugul!(…) ”Iphigenia:…Ei cred că aici e vorba de o moarte pe altar și o 

ardere pe rug, de aceea fruntea le e posomorâtă și privirile lor zac obosite 

în pământ! Nimeni nu i-a învățat, nimeni nu le-a spus că dincolo de rug 

începe o altă lume!...”36 

"Achille: Regarde-les bien! Ils sont ivres, ils ont bu depuis ce matin 

pour tes noces. Et regarde aussi les autres! Ils sont venus ici pour te regarder 

dans tes derniers instants, voir comment tu montes les marches vers l’autel 

et comment on allume le bûcher!(…) « Iphigénie:…Ils croient qu’il s’agit 

ici d’une mort sur l’autel et d’un sacrifice sur le bûcher, c’est à cause de ça 

que leur front est sombre et que leurs regards reposent fatigués dans la terre! 

Personne ne leur a appris, personne ne leur a dit qu’au-delà du bûcher un 

autre monde commence !... 

Par le biais des motifs mythiques, les images et les métaphores 

gnostiques présentes dans le théâtre de Mircea Eliade, nous reconnaissons 

également le complexe mythique de la « chute et le rachat de l’âme divine 

par la victoire définitive contre l’obscurité ».37À celui-là se joignent des 

mitologèmes tels le sommeil, la captivité, Le Sauveur sauvé, le thème du 

double, le retour à la maison, l’étranger, l’ignorance. 

L’âme oublie son identité, captivée par les plaisirs du corps, de la 

matière. Mircea Eliade cite le mythe connu de Mărgăritar conservé dans 

Faptele lui Toma. Le mythe est centré sur le thème du Sauveur sauvé. Dans 

le rôle de ce héros mythique se trouve dans la pièce de Mircea Eliade 

Achille, le double d’Iphigénie. Celle-ci l’aide à retourner à la fin du court 

                                                 
35 Mircea Eliade, Istoria credințelor și ideilor religioase, Bucureşti: Universul Enciclopedic. 
36 Mircea Eliade, Iphigenia, ed. cit., p. 62. 
37 Ibidem, p. 46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 121 

voyage ensemble pour voir son vrai corps de gloire. 38 En citant H. Jonas 

(The gnostic religion), Mircea Eliade observe que la rencontre du héros 

avec, « son soi authentique », après avoir enlevé son vêtement, représente 

un élément central de la religion gnostique. 39 Iphigénie reste l’un des plus 

complexes textes de Mircea Eliade, tant du point de vue de la relation qu’il 

initie avec l’hypertexte, mais surtout par sa problématique philosophique 

que le mythe ouvre dans le texte littéraire.  

 

Des Hommes et des pierres (1944)  

La mission orphique de la poésie. Dans la pièce de théâtre Des 

Hommes et des pierres, les personnages discutent la nécessité de récupérer 

l’état paradisiaque de l’être, grâce auquel la création même peut se sacraliser 

de nouveau, par une sorte de mission orphique de la poésie: Oameni și pietre 

(1944) ”Am crezut odată că aveam o misiune...(uitându-se vinovat spre 

Petruș), mai bine zis, Adria mi-a băgat în cap că aș putea avea o misiune: să 

revelez ceva, să descopăr ceva oamenilor, din toate țările și din toate 

timpurile...Așa cum a revelat Shakespeare...” ”Când vor începe să se miște 

pietrele și să se însuflețească bolțile...numai ele... ele singure...fără nici un 

profil omenesc....fără nici un adaos.... atunci, poate că atunci am să încep să 

văd...și să cred”. 40  

« Une fois, j’avais cru que j’avais une mission... (en regardant d’un 

oeil coupable vers Petruș), ou plutôt, Adria m’avait mis dans la tête que je 

pourrais avoir une mission: révéler quelque chose aux humains de tous les 

pays, de tous les temps... A la manière de Shakespeare... » « Quand les pierres 

commenceront à bouger et à animer les voûtes...uniquement elles... elles 

seules...sans aucun profil humain....sans aucune adjonction.... alors, peut-être 

alors commencerai-je à voir...à croire ». 

                                                 
38 Celui qui est réveillé ne peut plus être la victime des voleurs, symbole de l’illusion et de 

l’ignorance.  Le motif de l’étranger dans les narrations gnostiques exprime l’image du  soi, 

étranger au monde physique, Prakriti. Le soi (pneuma)  vit isolé de la matière, détaché, 

spectateur  inactif  dans le drame de sa vie et de l’histoire. L’image de la mer, où  se trouve 

la plus belle perle, gardée par le serpent, signifie symboliquement  le monde  matériel où 

tombent piégés les voyageurs sur  les voies de l’initiation, dans les phases de début de la 

quête spirituelle selon  Mircea Eliade, Istoria credințelor și ideilor religioase, ed, cit. p.451 
39 Ibidem, p. 452. 
40 Mircea Eliade, 1996, Oameni și pietre, în: volumul Coloana nesfârșită, București: Editura 

Minerva, p. 90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 122 

La sortie spectaculaire du labyrinthe, la dernière, serait possible par 

le biais de la poésie, si celle-ci réalisait cette mutation convoitée par toutes 

les religions et les philosophies du monde: si elle arrivait à se transformer en 

technique sotériologique, en politique du salut, elle permettrait la rencontre 

avec Sophia.  

Le thème est définitoire également pour l’expérimentation Living 

Theatre, pour laquelle le théâtre représente un espace consacré, où des 

expériences intenses se passent, entre l’état de rêverie et l’état d’extase 

mystique, des états dans lesquels les acteurs et les spectateurs voyagent dans 

eux-mêmes, désarchivent les images archétypales de l’inconscient, parfois 

sous l’influence des drogues ou par la pratique des techniques de yoga de 

certains rituels chamaniques, performés sur scène: « Julian Beck définit ainsi 

le but du Living: accentuer le caractère sacré de la vie, agrandir le champ de 

la conscience, détruire les murs et les barrières (...) qui nous empêchent 

d’accéder à l’ordre de L’illumination ». 41 Le langage spécifique de la poésie, 

peuplé par des métaphores et des valeurs symboliques, peut encore chasser 

l’état de profanation de l’existence et renouer avec les espaces sacrés. Il s’agit 

essentiellement de la reconstitution de la pensée symbolique qui permet à 

l’existence quotidienne de refaire les ponts magiques avec les archétypes et de 

s’accorder harmonieusement aux grands rythmes. Le théâtre Living proposait 

dans ce sens l’institution d’un langage universel, résultat du syncrétisme 

gnostique, dans lequel se confinaient les symboles mystiques de la Kabbale et 

du tantrisme, de l’alchimie ou des pratiques chamaniques, la redécouverte de 

la corporalité et de la sexualité sacrée. L’expérimentation Living organise 

aussi son discours théâtral autour des mêmes archétypes, fondamentaux aussi 

dans l’œuvre de Mircea Eliade: le centre, le cercle, l’arbre cosmique, l’axe du 

monde, l’escalier, la colonne du monde, la grotte, comme dans Des Hommes 

et des pierres, archétypes subordonnés au complexe mythique de l’ascension.  

La perspective anthropologique sur la récupération d’un temps des 

origines circulait à cette époque-là, à partir d’Antonin Artaud, dans le 

mouvement Living, mais aussi dans l’œuvre de Claude Levi Strauss 

(Antropologia structurală, Gândirea sălbatică, În lumea ahetipurilor, 

Structurile imaginarului), de Carl Gustav Jung ou dans la philosophie de 

l’imaginaire chez Gilbert Durand. La recréation du langage primitif, d’une 

                                                 
41 Monique Borie, 1978, De l’herméneutique de la régénération  par le théâtre, dans  

Cahier de L’Herne, Mircea Eliade, Éditions de L’Herne, p. 126.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 123 

forme de communication directe à travers les images et les symboles, telle est 

la promesse que la littérature de Mircea Eliade fait également. Il s’agit 

finalement d’une forme efficace d’emploi des signes du monde pour retrouver 

« l’homme tout simplement, qui n’a pas encore été affecté par les conditions 

historiques. Chaque être historique porte en soi une grande partie de 

l’humanité qui précède l’Histoire.» 42 

 

Des images et des symboles, la réinstauration du stade 

paradisiaque par la poésie. 

La plongée dans l’inconscient mythique, dans les rêveries de 

l’humanité aboutit a la perfection de l’initiation dans Des Hommes et des 

pierres. La découverte de la mythologie subconsciente et des images 

archétypales réalise la solidarité totale de l’espèce humaine par l’appel à un 

langage universel ”trans conscient” », qui transcende, selon Mircea Eliade 

l’inconscient collectif de Jung. La littérature a le devoir de récupérer les 

hiérophanies déchues, les symboles désaffectés, les déchets mythologiques 

des « zones faiblement soumises au contrôle ».43 À ces images et symboles 

devenus familiers pour pouvoir survivre s’adresse le théâtre qui peut les faire 

revivre sur scène de façon rituelle. La Grotte, la Colonne du ciel, le mystère 

de la femme, le mystère de l’amour, le paradis perdu, l’homme parfait, la 

sortie hors temps, le symbolisme des nœuds, ne sont que quelques-uns des 

thèmes énoncés par Mircea Eliade. C’est à cette forme d’imagination 

qu’Eliade confie l’expérimentation théâtrale, chargée de symbolismes, de 

mythes et de « théologies archaïques ».44 « Avoir de l’imagination signifie se 

réjouir d’une richesse intérieure, d’un flux incessant et spontané d’images, 

l’imagination imite des modèles exemplaires. (...) Avoir de l’imagination 

signifie voir le monde dans sa totalité: car le pouvoir et la mission des Images 

consistent dans le fait qu’elles montrent tout ce qui reste réfractaire au 

concept. Ainsi explique-t-on pourquoi l’homme dépourvu d’imagination 

perd son bonheur et il s’écroule déchiré de la réalité profonde de la vie de 

                                                 
42 Mircea Eliade, 1994, Imagini si simboluri, București: Humanitas, p. 15. 
43 Ibidem, p. 22. 
44 Ibidem, p. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 124 

sa propre âme ». 45  

Comme n’importe quelle terre mythique, l’espace de la grotte est 

peuplé des personnages de la mythologie d’une enfance ancestrale: La Vieille 

Doquia, des Fées, des nains, qui refont d’une manière salvatrice les liens avec 

les peuples mythiques de l’inconscient collectif. Les deux, Alexandru, le 

poète, et Petruș, le scientifique, partent vers un voyage spirituel dans le 

labyrinthe souterrain, espérant qu’ils vivront la grande régression, la descente 

aux Enfers, jusqu’au dernier niveau de la conscience cosmique. Au fur et à 

mesure qu’ils descendent dans les profondeurs, marche par marche, dans la 

nuit du labyrinthe intérieur, les deux rencontrent leurs visages réels, avivés 

par les essences fortes de la vanité assoiffée de gloire, à tel point que les 

pastilles d’opium non plus ne peuvent plus améliorer leur image... "Ah, mi-e 

scârbă de oameni. Niște viermi îmbătați de vanitate”.46  

« Ah, je suis dégoûté par les gens. Des vers enivrés de vanité ». La 

lecture semble celle de Cioran: la vie se réduit au néant, les êtres humains 

n’ont pas une existence supérieure aux troglobies, tout semble une farce 

sinistre dans la plongée mythique mais, quand ils semblent définitivement 

égarés parmi les ombres des choses, quelque chose change 

fondamentalement, car au centre du labyrinthe il y a de nouveau la lumière, 

que les deux vivent, mais qu’ils savent ne jamais pouvoir décrire, car il n’y a 

pas de paroles qui puissent la rendre. ”Alexandru: Nenorocirea noastră e că 

vedem prea mult, simțim prea mult, înțelegem prea mult...și nu le putem 

spune... nu avem cuvinte... nu avem nimic...Deși e un lucru atât de important, 

care schimbă viața,îi dă alt sens, o îmbogățește... Există ceva fundamental, o 

certitudine absolută, care dă sens la toate. ...Ah, ce păcat că n-am cum să 

spun toate astea....Niciodată, nimeni, în nicio carte” .47  

« Alexandru: Notre malheur est que nous voyons trop, nous sentons 

trop, nous comprenons trop… et nous ne pouvons pas le dire... nous n’avons 

pas les paroles... nous n’avons rien ...Bien que ce soit une chose si importante, 

qui change la vie, qui lui donne un autre sens, l’enrichit... Il y a quelque chose 

de fondamental, une certitude absolue, qui donne du sens à tout. ...Ah, quel 

                                                 
45 Ibidem, p. 25. 
46 Mircea Eliade, Oameni și pietre, ed. cit., p. 100. 
47 Ibidem, p. 108. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 125 

dommage que je ne puisse pas dire toutes ces choses-là....Jamais, personne, 

dans aucun livre ». 

Mircea Eliade prévoit l’efficacité des images symboliques dans un 

discours syncrétique, dans lequel l’esthétique littéraire, la psychologie, 

l’ethnologie, l’anthropologie, l’histoire des religions et les jugements 

nécessaires de la critique littéraire vont synthétiser les explorations 

transdisciplinaires aboutissant aux « sources mêmes de la pensée 

symbolique ».48 Mircea Eliade attire l’attention sur la manière dont les 

symboles et les images magico religieuses ne doivent pas être interprétées: 

« Le danger des études sur le symbolisme vient d’une généralisation hâtive. 

Les profanes ont tendance à se contenter des premiers témoignages qu’ils 

trouvent et à construire des interprétations « générales » audacieuses des 

symbolismes ». L’herméneutique des symbolismes ne doit pas être réduite 

aux significations univoques, le texte désarchive la mémoire mythique même 

dans les œuvres des écrivains réalistes, qui ont une accoutumance 

extraordinaire à utiliser l’art du détail significatif. D’autant plus abusive peut 

être considérée une herméneutique qui discrédite le corps magique du 

symbole et l’attache de façon vulgaire à une séquence historique, en 

déformant le message du texte dans des interprétations qui camouflent 

définitivement le sens salvateur du mythe, « le trésor » des profondeurs des 

eaux ravageuses.  

 

Bibliographie 

***, Natyasastra. Tratat de artă dramatică, Traducere din limba sanskrită şi 

note de Amita Bhose şi Constantin Făgeţan. Bucureşti: Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1997.  

BORIE, Monique,  De  l’herméneutique de la régénération  par le théâtre, 

in: Cahiers de L’Herne, Mircea Eliade, Éditions de L’Herne, 1978, 

pp. 117-135. 

CERTEAU, Michel de, 1996, Fabula mistică, Secolul XVI-XVII, Iaşi: 

Editura Polirom. 

ELIADE, Mircea, 1994, Imagini si simboluri, București: Humanitas. 

                                                 
48 Mircea Eliade, 1994, Imagini și simboluri, București: Editura Humanitas, p. 26. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 126 

ELIADE, Mircea, 1996, Coloana nesfârșită, București: Editura Minerva. 

ELIADE, Mircea, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Editura Științifică și enciclopedică 

ELIADE, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, Bucureşti: 

Universul Enciclopedic. 

ELIADE, Mircea, 1996, „Oameni și pietre”, în: Coloana nesfârșită, 

București: Editura Minerva. 

GIRARD, Mathilde; NANCY, Jean-Luc, 2015, Proprement dit, Entretien sur le 

mythe, Lignes. 

IDEL, Moshe, 2014, Mircea Eliade. De la magie la mit, Iași: Polirom  

JANKELEVITCH, Vladimir, 2000, Pur și impur, Editura Nemira. 

JANKELEVITCH, Vladimir, 2011, Curs de filosofie morală , trad. de Adrian 

Şerban, Iaşi: Polirom. 

JUNG, C.G., 1994, În lumea arhetipurilor, București: Editura Jurnalul literar. 

PAVIS, Patrice, 2002, Le théâtre contemporain, Paris: Nathan. 

WUNENBURGER, Jean-Jacques, 2004, Filozofia imaginilor, Iași: Editura Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:21 UTC)
BDD-A26087 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

