
54

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

ANATOL  GAVRILOV
OLESEA  GÎRLEA

Institutul de Filologie
(Chişinău)

MIT  ŞI  FICŢIUNE  ARTISTICĂ
(DUALITATEA  IMAGINII  ARTISTICE)

Omul trăieşte concomitent în două lumi: una reală, cealaltă imaginară, mai exact în 
sfera de interacţiune continuă a lor. Imaginaţia este o componentă intrinsecă, indispensabilă 
activităţii lui vitale. Orice activitate creatoare practică şi ştiinţifică (teoretică şi aplicată), 
tehnică, morală, artistică, religioasă – implică imaginaţia, nu se poate realiza decât prin 
imaginaţie. Dar rolul şi tipul de interacţiune a realului şi imaginarului, ce determină structura 
internă a formei de reprezentare a realităţii în mentalul uman diferă mult de la un gen de 
activitate la altul. Această diferenţă structurală şi funcţională a formelor specifice de imagini 
nu ridică bariere de netrecut în comunicarea dintre genurile de activitate imaginativă, 
care reprezintă mai mult un sistem de vase comunicante decât nişte linii paralele care nu 
se intersectează. Procesul de interacţiune dintre toate tipurile imaginarului din întregul 
ansamblu de fenomene ale culturii materiale şi spirituale are un caracter complex şi 
contradictoriu, raporturile de interdependenţă, interferenţă şi influenţă reciprocă fiind 
însoţite de conflicte şi respingere reciprocă.

În cele ce urmează vom încerca să definim specificul imaginarului artistic în 
raporturile lui foarte strânse dar şi contradictorii cu imaginarul religios. Controversele 
acerbe ce s-au iscat recent în jurul unor opere literare ca: Versetele satanice de Salman 
Rushdie, Codul lui Da Vinci de Dan Brown, Evanghelia după fiul de Norman Mailer, 
Hristos răstignit a doua oară de Kantzakis, Evanghelia după Isus Cristos de José 
Samarago, Bărbatul din Nazareth de Anthony Burgess, Cel dat morţii de D. H. Lawrence, 
Arhanghelii care nu mor de Anca Maria Moşora, Evangheliştii de Alina Mungiu-Pippidi, 
Mesi@ de Andrei Codrescu au reactualizat necesitatea de a lua în discuţie fondul teoretic 
al acestor confruntări vizavi de conţinutul specific al fanteziei religioase, pe de o parte, 
şi cel al fanteziei artistice, pe de alta, care trebuie luat în consideraţie mai ales când ele 
se întâlnesc pe un teritoriu comun – subiectele religioase.

Ambele tipuri de imaginaţie creatoare de „lumi ficţionale” [1] au o origine comună. 
Istoria literaturii greceşti ne demonstrează cel mai clar şi plenar provenirea genurilor 
literare din anumite forme folclorice sincretice ale creaţiilor fanteziei populare, mitice, 
în care fantezia religioasă şi cea poetică formau un tot întreg indisolubil, coabitând într-o 
perfectă armonie în fiecare creaţie. Se poate spune că literatura şi artele s-au născut în epoca 
preistorică în leagănul fanteziei mitice şi s-au dezvoltat timp de secole şi milenii în cadrul 
şi sub influenţa dominantă a miturilor. Acestea nu erau simple produse ale creaţiei fanteziei 
populare, ci aveau o importantă funcţie socială de consolidare a colectivităţii umane pe 
temeiul unor credinţe nestrămutate despre lume şi viaţa omului în toate activităţile lui de 
importanţă vitală. Şi din nou istoria Greciei antice este exemplară: lumea greacă, în ciuda 
fărâmiţării ei politice în numeroase state-polisuri, îşi menţinea comunitatea identitară 
datorită comunităţii mitologice. De aici şi marele prestigiu, incomparabil, de care se bucura 
Homer, al cărui operă era apreciată nu numai pentru calităţile ei poetice superioare, ci în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



55

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

primul rând pentru rolul ei întemeietor de unitate a mitologiei şi culturii greceşti. În poemele 
epice homeriene cuvântul poetic, ridicând în slăvi victoriile eroilor zeificaţi şi generând 
la ascultătorii cântecelor eroice încântarea şi mândria pentru strămoşii lor, consolidau 
totodată credinţele lor în adevărul povestirilor legendare despre evenimente preistorice 
fondatoare de unitate culturală. În această funcţie fondatoare şi tezaurizatoare a miturilor 
rezidă deosebirea esenţială dintre mit ca formă a fanteziei religioase de fantezia artistică 
propriu-zisă ce-şi afirmă mult mai târziu autonomia ei: funcţia coercitivă a mitului, ca şi 
a oricărei imaginaţii religioase. Această din urmă funcţie imanentă nu se face resimţită de 
conştiinţa religioasă decât atunci când în creaţia mitică începe să se producă mutaţii tectonice 
ce pun în pericol trăinicia credinţei în adevărul absolut al tradiţiilor culturale transmise 
de mituri, şi, implicit, periclitează solidaritatea comunităţii umane. Un asemenea pericol 
prezenta libera cugetare filosofică a lui Socrate, nu numai pentru bărbaţii de stat ai Atenei. 
Aristofan, fondatorul comediei clasice greceşti, primul a început prin comedia satirică 
„Norii” campania critică contra şcolii filosofice a lui Socrate, pentru că prin cultivarea 
îndoielii în adevărurile general acceptate clătina credinţa cetăţenilor în adevăruri absolute, 
învăţându-i pe discipoli să nu se încreadă decât în propria cunoaştere bazată pe gândirea 
filosofică critică. O acuzare similară de surpare a credinţei şi corupere morală Platon  
a adresat-o poeţilor care reprezintă zeii şi eroii cuprinşi de slăbiciuni şi vicii omeneşti, 
fapt pentru care îi „expulza” din proiectata sa „Republică”. O reacţie similară au avut-o 
şi spectatorii revoltaţi de tragedia lui Euripide „Andromaca”. Deci libertatea interpretării 
filosofice sau artistice a miturilor era tolerată numai întrucât nu era afectată credinţa în 
realitatea superioară a legendelor mitice sacralizate în calitate de adevăruri absolute, de 
neclintit. Deosebirea esenţială generatoare de conflicte dintre fantezia religioasă şi fantezia 
artistică în reprezentarea miturilor, începe să se manifeste deja la sfârşitul epocii clasice, 
chiar în Atena – patria democraţiei. Or, mitologia grecească era mult mai liberală în 
comparaţie cu alte mitologii, cea egipteană de exemplu, sau cu religiile monoteiste de mai 
târziu în care se formează instituţii supraveghetoare prohibitive, similare cu organismele 
moderne ale securităţii de stat. Originea şi evoluţia religiilor monoteiste sunt indisolubil 
legate de formarea statelor imperiale şi centralizate în care problema creării premiselor 
cultural-spirituale pentru unificarea politică, administrativă şi economică a societăţii devine 
mult mai stringentă. Respectiv, creşte şi se înăspreşte controlul exercitat de biserică şi stat 
asupra gândirii filosofice, cunoaşterii ştiinţifice şi creaţiei artistice. Începând cu epoca 
revoluţionară a Renaşterii, când se fac primii paşi pe calea laicizării culturii, conflictele dintre 
filosofie, ştiinţă şi artă, pe de o parte, biserică şi statul teocratic, pe de altă parte, devin tot 
mai frecvente şi mai acute. Laicizarea continuă a învăţământului, culturii şi învăţământului 
emanciparea filosofiei, ştiinţei şi artelor, despărţirea statului politic de biserică şi adaptarea 
acestuia la procesul de democratizare generală a societăţii, de lărgirea libertăţilor civice şi 
personale a condus la formarea unui modus vivendi în care au fost departajate sferele de 
influenţă ale imaginaţiei religioase şi ale imaginaţiei artistice, la stabilirea unui echilibru, 
prin care fiecare îşi poate îndeplini funcţiile specifice fără a se substitui una alteia. Balzac 
declarase cu satisfacţie orgolioasă că romancierul a izbutit să ia locul preotului, iar romanul 
locul predicii de la amvon. Această apreciere nu s-a confirmat însă în evoluţia spirituală 
a omului modern. Romancierul nu poate lua locul preotului şi nici nu trebuie să pretindă 
a-şi asuma funcţia predicatorului de la amvon. Aceasta ar prejudeca în primul rând 
creaţia literară cum s-a întâmplat cu „povestirile populare” ale lui Tolstoi în care intenţia 
predicatoare a moralizatorului diminuează valoarea artistică a acestor scrieri mediocre (voit 
mediocritizate) ale genialului artist ce şi-a asumat un rol impropriu. Nu mai puţin nocivă 
s-a dovedit acea atitudine critică, în fapt cinică şi vulgară a „ateismului militant” (Lenin), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



56

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

impusă literaturii sovietice de către „comunismul rus” (N. Berdiaev) şi care impietează 
brutal asupra trebuinţei umane de credinţă într-o autoritate absolută, care trebuie legalizată 
într-un stat democratic atâta timp cât această credinţă nu devine intolerantă şi agresivă 
faţă de libertatea cugetului, nu devine o altă formă a totalitarismului. Scriitorul, artistul în 
general, trebuie să fie conştient de deosebirea dintre fantezia religioasă şi fantezia artistică, 
de natura specifică a fiecăreia şi de funcţiile lor proprii nonsubstituibile. Această deosebire 
a fost bine definită încă de Ludwig Feuerbach în „Prelegeri despre esenţa creştinismului” 
când observa că produsele fanteziei artistice, spre deosebire de cele ale fanteziei religioase, 
nu pretind a fi luate drept realitate obiectivă.

O interpretare justă a istoriei multiseculare a conflictelor dintre literatură (filozofie, 
ştiinţă) şi religie se poate da numai conştientizând această deosebire dintre fantezia 
religioasă şi fantezia artistică ca două forme diferite şi totodată interferente ale imaginaţiei 
umane creatoare de „lumi ficţionale” [1] ca univers transcendent al altei lumi. Aceasta, 
inexistentă în realitatea obiectivă imediată accesibilă unei cunoaşteri reale nemijlocite şi la 
îndemâna acţiunii practice (vorhandene Realität, cum o definea Heidegger), se află într-o 
relaţie esenţială cu lumea intramundană a omului, ajutându-l să-şi rostuiască existenţa sa 
de muritor, să-i dea acesteia un sens mult mai profund decât existenţa pur biologică, finită  
a corpului. Aceste forme de activitate creatoare de sensuri majore, transistorice (numite 
eronat „eterne”) au o relaţie specifică cu realitatea obiectivă ireductibilă la una pragmatică. 
Ele, cum a observat Bahtin, fără să schimbe cu nici o iotă conţinutul obiectiv al vieţii, produc 
o schimbare mult mai importantă – în atitudinea semantică a omului faţă de viaţa şi lumea 
sa, în modul de a-şi înţelege rosturile fundamentale ale condiţiei sale umane. Ceea ce-l 
deosebeşte pe om ca fiinţa culturală de existenţa biologică a celorlalte vieţuitoare este nu 
numai activitatea sa creatoare de unelte şi de transformare practică a naturii, ci în primul rând 
formarea aptitudinii sale meta-fizice (în sensul lui Aristotel) de a crea imagini fantastice ale 
inexistentului care dau o expresie figurată, intuitiv reprezentabilă, unor trebuinţe esenţiale 
ale fiinţei sale şi care menţin nestrămutată credinţa într-o „nouă putinţă-de-a-fi” a fiinţei 
(Heidegger) încă neîmplinite, în pofida lipsei de mijloace tehnice de realizare practică  
a marilor năzuinţe, către o desăvârşire perfectă a existenţei sale spirituale, limitate fatal de 
existenţa biologică a individului. Fantezia nu este numai un joc liber al închipuirii, ea are 
o funcţie antropologică mult mai esenţială – cea de a soluţiona conflictul existenţial dintre 
viaţă şi moarte şi de a găsi un tâlc morţii, un răspuns la întrebarea fundamentală a existenţei 
umane: „ce este viaţa, cum cată ea să fie” (Eminescu) şi ce se întâmplă mai departe, după 
moarte. De aceea rolul creator al imaginaţiei fantastice religioase sau artistice nu poate fi 
măsurat prin mijlocirea traducerii proiectului imaginat în practică, prin elaborarea unor 
artefacte concrete, de utilitate practică. Construirea de piramide sau de temple sacre, 
în care fantezia religioasă şi fantezia artistică a arhitectului, pictorului, sculptorului, 
compozitorului conlucrează întru crearea unor obiecte de cult şi de artă, ca şi dansurile sau 
ceremoniile ritualice, nu pot fi înţelese şi explicate just, dintr-o perspectivă pragmatică, 
cea a raţiunii practice. Din această perspectivă unilaterală şi limitată, ele sunt tratate ca 
manifestări iraţionale ale creaţiei umane, pentru că acestei perspective îi scapă esenţialul 
creaţiei umane spirituale, care se hrăneşte nu numai cu pâinea cea de toate zilele. Ele sunt 
opere ale triumfului libertăţii spiritului, ale ridicării lui deasupra constrângerilor vieţii 
practice de fiecare zi, ambele forme de fantezie avându-şi originea comună în festivităţile 
sacre, în care comunităţile umane comunicau cu divinitatea ca existenţă spirituală pură, 
transcendentă, extramundană.

Şi operele fanteziei religioase, care îşi găseşte expresia superioară în „scriptura 
sfântă”, şi operele fanteziei artistice, care îşi găseşte forma cea mai plenară în textul literar, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



57

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

răspund unei trebuinţe fundamentale de supravieţuire spirituală a „omului din om”, cum 
şi-a definit Dostoievski. Obiectivul principal al „realismului său în sens superior”, un 
„realism fantastic”, în care realitatea obiectivă cotidiană, reprodusă cu toate amănuntele 
ei prozaice naturaliste în tradiţia „realismului de speluncă”, şi răsfrângerea ei fantastică 
în conştiinţa cutremurată a eroului se reflectă contrastant una în alta completându-se şi 
confruntându-se reciproc. Adâncirea cunoaşterii artistice a locurilor celor mai tăinuite ale 
sufletului omenesc nu era dictată de o preocupare pur psihologică, de interesul lui pentru 
străfundurile sufletului omenesc în concepţia „psihologiei abisale”. Însuşi Dostoievski  
a respins definirea lui ca psiholog, cunoaşterea sa artistică a fost animată, cum a precizat 
Bahtin, de căutarea „omului din om”, a acelui nucleu spiritual interior al omului care nu-şi 
poate găsi desăvârşire în realitatea obiectivă, dar nici nu dispare odată cu moartea omului 
ca individ biologic, ci supravieţuieşte prin formele obiectualizate ale activităţii spirituale 
în formele de creaţie verbală, prin care „spiritul viu al creatorului îmbracă forme materiale 
concrete ale spiritului obiectiv” ca apoi să fie din nou dematerializate, „derealizate”  
(N. Hartmann) în procesul receptării operei de artă şi a asimilării creatoare a ei de către 
spiritul viu al cititorului „În cazul operei de artă avem, cum arăta N. Hartmann în Estetica, 
un raport de patru termeni: 1. spiritul viu creator [adică autorul n. n.]; 2. materia modelată 
[limba în opera literară]; 3. spiritul obiectivat în aceasta [formele materializate ale activităţii 
umane] şi 4. spiritul viu receptiv [cititorul, auditorul, spectatorul]. De aceea ea necesită 
o „analiză împătrită”, care să urmărească a dezvălui cum „autorul există” […] ca spirit 
obiectivat în opera creată care supravieţuieşte autorului ca fiinţă vie şi vieţii spirituale 
obiective a poporului şi epocii sale” [2, p. 43].

Deci, ambele forme ale fanteziei umane – cea religioasă şi cea artistică – îşi au 
originea comună în năzuinţa fundamentală a omului la supravieţuirea spirituală, la biruinţa 
spiritului asupra trupescului efemer, perisabil, ambele creând o lume ficţională în care spiritul 
viu şi-ar găsi o perpetuare mai durabilă decât vremelnicia existenţei corporale: viaţa de 
apoi pe alt tărâm a fanteziei religioase şi universul artistic al operei de artă. Memento mori 
şi exigi monumentum sunt două motive principale ale reflecţiei poetului asupra rosturilor 
creaţiei artistice, care dovedesc că artistul îşi situează supravieţuirea prin opera creată şi 
viaţa ei în memoria posterităţii, adică în dimensiunea intramundană a existenţei umane. 
Astfel lumea ficţională creată de artist este alt fel de lume decât cea creată de fantezia 
religioasă şi anume este lumea umană a celuilalt. De aceea, limita vieţii omului în creaţia 
lui Dostoievski este marcată, relevă Bahtin, nu de moartea lui fiziologică, care nu există 
pentru conştiinţa lui de sine, ci de altă viaţă şi de conştiinţa de sine a celuilalt în care mă 
regăsesc ca o altă putinţă-de-a-fi şi în care mă transcend pe mine ca „eu, însumi” în care 
există un „non-Eu” sau un „Tu înnăscut” (M. Buber) căci „omul din om” nu poate fi cuprins 
definitiv şi închis în existenţa şi conştiinţa unui singur individ izolat. Literatura (arta în 
general) se deosebeşte de creaţia religioasă prin aceea că ea nu poate să reprezinte artistic 
viaţa spirituală a „omului din om” decât în întruparea ei materială prin cuvânt sau prin alt 
material modelat, format artistic. Până şi arta cea mai abstractă cu putinţă nu se poate lipsi 
cu totul de materialitatea semiotică a formei artistice, fie şi reducând-o pe aceasta la forme 
geometrice convenţionale sau la un joc de culori fără o configuraţie obiectuală concretă.

Totuşi, deosebirea principală dintre fantezia religioasă şi cea artistică rezidă nu în 
rolul diferit al formei materiale, corporale a imaginii fantastice, ci în structura internă 
diferită a imaginii fantastice, în raportul diferit dintre realitate şi ficţiune în aceste două 
forme ale imaginarului: produsele fanteziei religioase, miturile şi textele sacre, reprezintă  
o identitate dintre imagine şi realitate, iar în operele de ficţiune artistică – o unitate dialectică 
a contrariilor în care imaginea şi realitatea apar ca indisolubile şi totodată nonidentice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



58

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

Această deosebire de structură internă solicită o lectură şi înţelegere diferită ale acestor 
două tipuri de texte. Orice text cu un conţinut religios presupune credinţa absolută în 
realitatea obiectivă a zeilor şi eroilor semizei, a faptelor supraomeneşti săvârşite de ei, şi 
anume credinţa în existenţa unei realităţi transcendente, o existenţă obiectivă similară cu 
lumea ideilor lui Platon. Această realitate nu poate fi supusă unei verificări prin raportare 
la realitatea terestră, prin prisma raţiunii umane. Dimpotrivă, aceasta din urmă realitate 
îşi găseşte adevărata ei raţiune de a fi prin raportare la realitatea divină, căci necunoscute 
sunt căile domnului pentru mintea omenească şi de aceea numai prin credinţă se poate 
accede la raţiunea divină a realităţii superioare, transcendente „Cred, Doamne, pentru 
că e absurd” – iată poziţia principială a omului religios în comunicarea cu textul sacru.  
M. Eliade îl defineşte pe homo religiosus ca fiind unul care crede în mit şi îl identifică cu 
o realitate absolută care „crede că are o origine sacră şi că existenţa umană îşi actualizează 
toate potenţialităţile în măsura în care este religioasă, imită comportamentul divin”  
[3, p. 190]. De aceea toate încercările de a găsi dovezi ştiinţifice (prin săpături arheologice, 
cercetări istorice ş. a.) ale unor evenimente reale care ar fi constituit sursa imaginilor 
fantastice provin dintr-un alt tip de cunoaştere, cel ştiinţific bazat pe observarea fenomenelor 
reale, pe îndoială, interogare raţionalistă, explicare cauzală şi verificare experimentală care 
este impropriu „comunicării-cuminecării” – [4, p. 12] cu textul sacru, cu adevărul pe care 
acesta îl comunică şi care nu poate fi măsurat cu criteriile adevărului ştiinţific. Toate aceste 
încercări sunt zadarnice, pentru că ele nu pot nici întemeia, nici clătina credinţa în existenţa 
unei realităţi divine, inaccesibile cunoaşterii raţionale, filosofice şi ştiinţifice. Credinţa în 
adevărul sacru nu are nevoie de alt temei în afara ei, cum ar fi anumite evenimente istorice 
sau biografice reale, pentru că adevărul imaginii fantastice a divinităţii nu este reductibil 
la realitatea istorică a acestor evenimente, chiar dacă ele constituie sursa reală a fanteziei 
religioase. Orice conţinut al imaginarului uman îşi are sursa în realitatea umană, dar nu 
se reduce la conţinutul sursei sale concrete. Acest raport este valabil şi pentru imaginea 
artistică: conţinutul universului artistic al romanului istoric, de exemplu, nu poate fi receptat 
şi interpretat adecvat prin raportarea lui la conţinutul obiectiv al epocii istorice reflectate, 
conţinutul artistic al personajului – la conţinutul istorico-biografic al prototipului real. Nici 
adevărul artistic nu poate fi măsurat cu criteriile adevărului istoric, al adevărului ştiinţific 
în genere. De exemplu, constatările istoricilor că Richard Gloster, personajul din cronica-
tragedie a lui Shakespeare „Richard al III-lea”, nu este deloc o imagine fidelă a prototipului 
istoric nu afectează câtuşi de puţin adevărul poetic al personajului ca formă de generalizare 
artistică amplă a realităţii istorice reflectate, care să poată fi judecat de pe poziţia unei 
istoriografii pozitiviste a faptelor istorice concrete. Lectura sau vizionarea artistică a acestei 
tragedii nu are nevoie de datele istoriografice, tot aşa cum perceperea conţinutului artistic 
al portretului ce înfăţişează o personalitate istorică nu are nevoie de cunoaşterea surselor 
istorice, care nu-l pot ajuta nici pe istoric în actul comunicării artistice cu opera pictorului, 
dacă el nu are experienţa specifică a acestei comunicări.

Raportul dintre imaginar, adevăr şi realitate este complex, contradictoriu şi variabil, 
conţinutul fiecărei noţiunii diferă în funcţie de raportarea omului faţă de lumea înconjurătoare 
şi de contextul social, istoric şi cultural în care are loc această raportare. Orice imagine, 
dar mai ales imaginea fantastică, în care îşi găseşte o reprezentare subiectivă transfigurată 
realitatea obiectivă în conştiinţa umană, nu este produsul unei oglindiri directe, mecanice 
a unui fapt real, ci al unei generalizări şi al unei evaluări din perspectiva unei necesităţi şi 
finalităţi umane. Însăşi numirea lucrului prin cuvânt marchează trecerea „lucrului în sine” 
în „lucrul pentru noi”, adică scoaterea lui din existenţa obiectuală şi anonimă şi includerea 
lui în orizontul axiologic al cunoaşterii umane, transformarea lui într-un element al unui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



59

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

sistem de valori culturale. De aceea în concepţia semiotică dialogică evaluarea este funcţia 
primordială a cuvântului, funcţia lui denominativă fiind predeterminată de funcţia axiologică 
[5, p. 101-108].

În formele de raportare ale omului la realitatea obiectivă orientate către cunoaşterea 
sensurilor majore ale existenţei (religiile, filosofia, artele, ştiinţele spiritului) conţinutul de 
adevăr al reprezentărilor imaginare rezidă nu în cunoaşterea şi explicarea relaţiilor cauzale 
dintre lucruri, fenomene naturale, ci în raportarea acestora la valorile fundamentale ale 
existenţei umane. Literatura absurdului a dezvăluit cu o deosebită acuitate trebuinţa unităţii 
dintre existenţa umană, valoare culturală, sens şi adevăr.

Opoziţiile ficţiune vs realitate, ficţiune vs adevăr, imagine fantastică vs imagine 
realistă, mimesis vs creaţie ş. a. provin toate dintr-o identificare empirist-pragmatică, 
pozitivistă a adevărului cu realitatea naturală a lucrului în sine. Or, conţinutul adevărat al 
imaginii fantastice, religioase şi artistice, nu rezidă în adevărul faptologic (chiar şi atunci 
când acesta poate fi o sursă a ei), ci în cunoaşterea sensurilor majore ale existenţei umane în 
contextul unei ierarhii de valori culturale (care includ valorile sociale, morale, economice, 
cognitive, estetice, artistice, politice etc.) şi de idealuri umane. Conţinutul de adevăr nu 
depinde însă nici de însăşi forma fantastică sau realistă a imaginii, ci de profunzimea 
generalizării artistice cu care îşi găseşte expresie prin ea sensurile şi valorile fundamentale 
ale existenţei umane. Atât adevărul religios cât şi adevărul artistic sunt tocmai asemenea 
expresii ale cuvântului sacru şi ale cuvântului artistic.

Cu toate acestea modul de receptare a lor este diferit. Dacă înţelegerea mesajului 
cuvântului sacru presupune credinţa că el exprimă o realitate divină, înţelegerea şi 
interpretarea cuvântului artistic revendică drept condiţie principală verosimilitatea expresiei 
artistice. „Cuvântul ce exprimă adevărul” (Eminescu) în poezie nu solicită credinţa 
cititorului, ci trebuie să-i câştige adeziunea lui spirituală printr-o reprezentare verosimilă 
a realităţii obiective şi subiective, a vieţii exterioare şi interioare a personajului. Realitatea 
umană intramundană, ci nu realitatea divină (transcendentă, extramundană), este obiectul 
estetic ale expresiei şi figurării artistice. Fantezia artistică nu poate să nu ţină seama de 
logica imanentă a acestei realităţi. Şi intervenţia forţelor divine trebuie să se conformeze 
acestei logici. Aristotel condamna procedeul deus ex machina la care recurgeau autorii 
neiscusiţi în construirea intrigii dramatice. În poemele lui Homer intervenţia zeilor era 
frecventă şi decisivă în dezvoltarea acţiunii epice. În cele câteva secole ce despart aceste 
poeme de tragediile contemporane lui Aristotel s-a produs o anumită detaşare a fanteziei 
artistice de fantezia mitică (ce formau în eposul eroic un tot sincretic) şi, respectiv,  
o conştientizare teoretică a modului specific artistic de construire a lumii ficţionale în opera 
literară şi de receptare a ei.

Însă înstrăinarea definitivă a fanteziei artistice de conţinutul religios al miturilor se 
produce în noua literatură europeană începând cu Renaşterea, când ia amploare mişcarea 
umanistă care odată cu modelele clasice de literatură antică revalorifică artistic subiecte, 
personaje, teme din mitologia greco-romană. În contextul culturii creştine miturile „păgâne” 
au fost supuse desacralizării şi transformării lor în forme simbolice de ample generalizări 
pur artistice ale unor noi experienţe istorico-culturale ale omului. Laicizarea culturii şi 
învăţământului, dezvoltarea ştiinţelor, revoluţia industrială, trecerea de la statul teocratic 
feudal la statul politic democratic au creat condiţii prielnice pentru afirmarea autonomiei 
specifice a imaginaţiei artistice faţă de cea religioasă, inclusiv în creaţia oamenilor de artă 
de confesiune creştină care continuă să trateze subiecte biblice. Acestea însă sunt tratate 
nu ca în literatura medievală, ci ca şi subiectele mitologice, în conformitate cu logica şi 
exigenţele specifice ale creaţiei artistice, cu natura specifică a imaginaţiei artistice creatoare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



60

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

de lumi ficţionale. Aceasta presupune conştientizarea caracterului fictiv al plăsmuirilor sale, 
ea solicită nu credinţa în identificarea dintre ficţiune şi realitate, ci jocul liber al imaginaţiei 
creatoare de altă lume ficţională, inexistentă încă, dar necesară, posibilă şi dezirabilă. 
Această calitate specifică a adevărului artistic a fost definită de Aristotel în Poetica unde 
observa că poezia, spre deosebire de o scriere de istorie care relatează ceea ce a fost cu 
adevărat, ne spune despre ceea ce este necesar şi posibil. La acestea două atribute ale 
adevărului artistic trebuie adăugat, credem, şi ceea ce este dezirabil, pentru că necesarul 
şi posibilul sunt evaluate în funcţie de năzuinţele ideale ale omului. Imaginea artistică 
a timpului în cronotopul romanesc, cum a arată Bahtin [6, p. 188-189], se împlineşte în 
romanul devenirii (Bildungsroman) unde timpul biografic, ciclic se deschide spre viitor 
prin includerea timpului biografic în viitorul istoric, viziunea utopică a altei lumi cedând 
locul unei viziuni istorice propriu-zise (nu istoriste) asupra vieţii intramundane a omului, 
înlocuire ce demarează în Renaştere.

Ideea „plenitudinii timpului” (Bahtin) începe să se afirme deja în operele lui Rabelais, 
Shakespeare, Cervantes. Shakespeare pune în gura unui personaj din cronica Henric al 
IV-lea următoare reflecţie filosofică asupra unităţii tridimensionale a timpului: „În viaţa 
fiecărui om sunt lucruri / Care amintesc de vremuri ce-au apus; / Citindu-le, el poate 
desluşi / Făgaşul întâmplării viitoare, / Ascuns în tainica sămânţa ei / Şi-n firav început de 
încolţire. / Aceştea-s mugurii şi rodul vremii /”. În această concepţie nouă a timpului, ci nu 
în fidelitatea istoristă a reprezentării dramatice a unor evenimente şi personalităţi concrete 
din „Cronicile” istorice care i-au servit drept sursă de inspiraţie, rezidă istoricitatea viziunii 
lui artistice [6, p. 382].

Această completare a imaginii timpului prin dimensiunea viitorului istoric în 
structura cronotopică a universului artistic al romanului şi al personajului romanesc se 
produce concomitent cu „întregirea tabloului general al lumii” (Bahtin). Dacă în conştiinţa 
umană din Antichitate şi Evul Mediu tabloul lumii (Weltbild) avea o structură dihotomică, 
fiind împărţit în două universuri paralele calitativ diferite: pe de o parte, lumea divină 
de sus, extramundană şi eternă a zeilor şi a eroilor-semizei şi, pe de altă parte, lumea de 
jos vremelnică a muritorilor şi a lucrurilor perisabile, apoi în noua epocă a modernităţii 
se produce o înlocuire a perspectivei verticale, de jos în sus cu perspectiva orizontală, şi 
respectiv schimbarea tipului dominant de comunicare: de la comunicarea om-divinitate 
(rugăciunea, ceremoniile ritualice, împărtăşania ş. a.), la comunicarea între om şi om, 
alteritatea celuilalt fiind reprezentată de o altă existenţă şi experienţă umană, de o altă poziţie 
axiologică şi situare cronotopică în lumea reală intramundană, de un alt subiect uman, cu 
propria lui conştiinţă de sine şi propriul cuvânt despre sine şi lume.

Structura duală a imaginii artistice reflectă nu dihotomia cosmogonică sacru, divin vs 
uman, profan, ci dualitatea internă proprie înseşi fiinţei umane care se naşte şi există într-un 
ansamblu de relaţii dialogice dintre eu şi tu (el). În acest proces de comunicare dialogică 
dintre doi subiecţi cunoaşterea omului de sine şi a lumii sale îşi creează forma estetică  
a imagini artistice, şi anume forma artistică a activităţii estetice ce creează la graniţa dintre 
identitatea eului şi alteritatea celuilalt: „activitatea estetică creează eficient la graniţa vieţii 
trăite în interior (forma este graniţă), acolo unde viaţa este orientată în afară, unde ea se 
sfârşeşte (are un sfârşit spaţial, temporal şi semantic) şi începe, alta, unde se deschide sfera 
inaccesibilă ei a activităţii altuia” [8, р. 76].

Forma estetică a imaginii artistice nu poate fi satisfăcător definită de pe poziţia teoriei 
intropatiei (Einfühlungului), conform căreia forma ar fi produsul autoexprimării trăirii 
interioare proprii a vieţii. Bahtin demonstrează prin analize concrete că „în fapt activitatea 
estetică îşi găseşte expresia [сказывается] în actul iubirii şi compătimirii [сопереживание] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



61

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

faţă de conţinutul trăirii celuilalt, în iubirea creatoare de formă estetică a vieţii compătimite 
din afara ei: „evenimentul estetic nu poate avea doar un singur participant care-şi trăieşte 
viaţa şi îşi exprimă trăirile într-o formă artistică semnificativă, subiectul trăirii vieţii şi 
subiectul activităţii estetice de creare a formei artistice a conţinutului vieţii trăite nu pot 
coincide. Sunt evenimente care nicidecum nu se pot realiza în planul unei singure şi 
unice conştiinţe, ci presupun două conştiinţe inconfluente, evenimente care au ca moment 
constituent raportarea unei conştiinţe la altă conştiinţă, anume ca la o conştiinţă care este 
principial alta...” [8, p. 78].

Viaţa nu poate genera o formă estetică din conţinutul trăirii interioare, fără  
a ieşi dincolo de limitele sale, fără a înceta a fi ea însăşi. Forma artistică a conţinutului 
psihic, cognitiv, moral etc. al trăirilor nu ţine de categoria eului, ci de categoria altuia: 
„Forma exprimă atitudinea activă, iubitoare şi compătimitoare sau satirică, demascatoare  
a autorului faţă de erou ca alt om, (...) ea este produsul interacţiunii autorului şi eroului 
ca doi subiecţi activi ai evenimentului artistic, dar situaţi în planuri diferite ale operei 
literare. Autorul este activ în planul formării estetice a conţinutului vieţii, dar pasiv în 
planul acţiunii, trăirii eficiente a vieţii, eroul este activ ca subiect al acţiunii, dar pasiv în 
actul creării formei estetice a activităţii lui vitale. Edip de exemplu, „în sinea lui nu este 
tragic, în sensul stric estetic al cuvântului” [8, p. 63]. Conţinutul trăirilor şi suferinţelor 
lui morale se formează estetic numai ca „viaţa altui om, altui eu, acesta este esenţial viaţa 
altui om retrăită compătimitor din afara ei” [6, p. 78]. Numai de la autorul situat în afara 
vieţii lăuntrice şi activităţii vitale a eroului provine „darul formei”, îmbogăţirea estetică 
a conţinutului vieţii trăite de erou prin formarea lui artistică de autor în interacţiunea lui 
specifică cu eroul ca doi subiecţi principali ai evenimentului estetic al întâlnirii lor într-o 
comunicare dialogică.

Poziţia exotopică a autorului, a situării lui în afara lumii reprezentate, şi anume la 
frontiera dintre lumea reală reflectată în opera literară şi lumea reprezentată care constituie 
universul ei artistic, solicită şi cititorului, celui de al treilea participant al comunicării 
estetico-artistice o situare cronotopică similară (dar nu identică) cu cea a autorului, care 
este singura poziţie ce îi permite să depăşească retrăirea pasivă, nonestetică a conţinutului 
psihic al trăirilor eroului.

„Dacă ne confundăm cu viaţa interioară a lui Edip, pierdem imediat categoria 
estetică a tragicului; înlăuntrul acelui context valorico-semantic în care eroul însuşi îşi 
trăieşte viaţa orientată către obiectivele sale, nu există elemente transgrediente pentru 
construirea formei tragediei. Viaţa trăită în interior nu este nici tragică, nici comică, 
nici frumoasă, nici sublimă pentru eroul сe o trăieşte obiectual, nici pentru cititorul ce  
o trăieşte la fel împreună cu eroul; numai în măsura în care eu voi trece dincolo de limitele 
sufletului ce trăieşte viaţa, voi ocupa o poziţie fermă în afara lui, îl voi întrupa activ 
într-o formă exterioară semnificativă, îl voi încadra în valori transgrediente orientării lui 
obiectuale, (…) viaţa sufletească se va lumina de flacăra tragicului va căpăta o expresie 
comică, va deveni frumoasă şi sublimă” [8, p. 63].

Şi în naraţiunea autobiografică sau în confesiunea lirică,unde autorul şi eroul coincid 
ca persoană biografică, „eu trebuie să devin altul în raport cu mine însumi, iar acest altul 
trebuie să ocupe o poziţie axiologică esenţial întemeiată în afara mea (ca psiholog, artist 
etc.). E necesar un punct de sprijin semantic în afara contextului vieţii mele [...] pentru  
a scoate trăirea din evenimentul unic şi singular al vieţii mele, prin urmare şi a existenţei 
ca eveniment singular întrucât el este dat numai din interiorul meu – pentru ca această 
existenţă dispensabilă determinată să poată fi percepută ca o trăsătură a unui întreg 
sufletesc, a imaginii mele interioare ( fie întregul unui caracter, tip sau doar al unei stări 
interioare)” [8, p. 100].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



62

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

Şi în acest caz al coincidenţei biografice, coincidenţa dintre autor şi erou este în 
forma artistică a naraţiunii contradictio in adjecto. O asemenea coincidenţă este echivalentă 
cu însăşi dispariţia autorului şi eroului autobiografiei artistice şi implicit, cu identificarea 
acesteia cu o istorie documentar-biografică sau istorico-ştiinţifică, respectiv a confesiunii 
lirice cu confesiunea (cuminecarea) religioasă.

Deci percepţia estetic creatoare a operei literare presupune drept condiţie decisivă 
conştientizarea faptului că „între lumea reală creatoare şi lumea reprezentată în operă 
există o frontieră netă. Acest lucru nu trebuie ignorat niciodată, nu trebuie să se confunde 
(…) lumea reprezentată cu lumea creatoare (realism naiv), autorul-creator al operei cu 
autorul-individ (biografism naiv), ascultătorul-cititor din diferite (şi numeroase epoci), 
care re-creează şi reînnoieşte opera, cu ascultătorul-cititor contemporan pasiv (dogmatism 
în concepţie şi apreciere) [9, p. 485]”. Unitatea contrariilor „lumea reală creatoare” şi 
„lumea reprezentată, creată” defineşte natura duală specifică a imaginii artistice.

REFERINŢE  Bibliografice  şi  NOTE  

1. Toma Pavel, Lumi ficţionale, Bucureşti: Minerva, 1992.
2. Anatol Gavrilov, Conceptul de roman şi structura stratiformă a operei literare, 

Chişinău, 2006
3. Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, Bucureşti: Humanitas, 1992.
4. Constantin Noica, în Meditaţii introductive asupra lui Heidegger relevă legătura 

originară şi esenţială dintre comunicare şi cuminecare: „(…) simpla comunicare (fie şi 
savant justificată de lingvişti, cu refuzul cuvântului sau considerarea lui drept o construcţie 
arbitrară, ca la mult prea invocatul Saussure) nu satisface toate nevoile spiritului şi nu 
răspunde la întrebările filosofiei (…). Comunicarea şi cuminecarea (…) sunt cele care au 
generat, în definitiv, nevoia de comunicare şi, astăzi, extraordinara ei extindere până la 
tendinţa de a deveni exclusivă”. În: Heidegger M., Originea operei de artă, Bucureşti: 
Humanitas, 1995.

5. В. Н. Волошинов, Марксизм и философие языка, Ленинград, 1930.
6. Această delimitare terminologică dintre „istoricitate” şi „istorism” o facem în 

consens cu distincţia dintre Historie şi Geschichte pe care a făcut-o pentru prima dată în 
literatura filosofică germană, cum precizează George Pudrea, Karl Jaspers prin introducerea 
termenului de istoricitate (Geschichte) „concept cardinal al lui Jaspers” indisolubil legat 
de cel de existenţă” – Jaspers, K. Texte filosofice. Prefaţă: Dumitru Ghişe, George Pudrea. 
Traducere şi note G. Pudrea, Bucureşti: Editura politică, 1986.

7. М. М. Бахтин, Роман воспитания и его значение в истории реализма, în:  
М. М. Бахтин, Эстетика словесного творчества, Москва: Искусство, 1979.

8. Автор и герой в эстетической деятельности. Проблема отношения 
автора к герою în: М. М. Бахтин, Эстетика словесного творчества, Москва: 
Искусство, 1979.

9. M. Bahtin, Formele timpului şi ale cronotopului în roman În: Idem. Probleme de 
literatură şi estetică, Bucureşti: Univers, 1982.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:11 UTC)
BDD-A25950 © 2009 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

