
217 

ALEXANDRIA ŞI ANTIOHIA, DOUĂ DIRECŢII IRECONCILIABILE 

ALE INTERPRETĂRII BIBLICE? 
 
 

COSMIN PRICOP 
Universitatea din Bucureşti 

pricosmin@yahoo.com 
 

Zusammenfassung: Die vorliegende Untersuchung versucht, anhand der Analyse von 
drei patristischen Deutungen der biblischen Perikope der Verwandlungserzählung Jesu zu 
zeigen, dass die im Rahmen der orthodoxen biblischen Theologie oftmals festgelegten. 
Unterscheidung zwischen der alexandrinisch-allegorischen und der antiochienisch-
literalischen Interpretation relativiert werden soll. Es wird diesbezüglich angeführt, dass 
wohlbekannte Vertreter einer hermeneutischen und exegetischen Denkrichtung wie 
Origenes für die alexandrinische und Johannes Chrysostomos für die antiochienische sich 
nicht nur ausschließlich auf die „eigene” allegorische bzw. wörtlich-historische 
Herangehensweise der Texte begrenzen, sondern erweitern sich den eigenen 
Verstehenshorizont durch das Miteinbeziehen anderer Perspektiven. Insofern ist das 
Eigene der origenistischen Bibelexegese, zumindest in seinem Kommentar zur 
Verwandlungserzählung aus dem Matthäusevangelium, überhaupt nicht nur in der 
Allegorie und das Eigene der chrysostomischen Bibelexegese, mindestens in seiner 56. 
Homilie zu demselben Evangelium, nicht nur in der Erschließung des wörtlich-historischen 
Sinnes zu beobachten. Daher soll die Verabsolutierung der Allegorie für Alexandrien und 
des Literalsinnes für Antiochien gemildert, wenn nicht abgelehnt werden.  
Schlüsselwörter: patristische Exegese, Verwandlungserzählung, Allegorie, Alexandrien, 
Literalsinn, Antiochien 
 
 

1. Introducere 

Teologia ortodoxă românească de şcoală suferă deseori de boala categorisirii pripite, 
simpliste şi neverificate a multor aspecte referitoare la evoluţia şi stabilirea anumitor 
elemente doctrinare proprii. În multe cazuri aceste concluzii nu sunt rezultatul 
eforturilor de cercetare întreprinse personal, ci constituie obiectul preluărilor susţinute 
a unor concluzii avansate în spaţiul teologic vest-european şi care în majoritatea 
cazurilor au fost abandonate de multă vreme (cf. Coman 2000: 68, 126). O astfel de 
manifestare se regăseşte şi în categorisirea dublă a tradiţiei exegetice patristice potrivit 
celebrelor „şcoli” din Alexandria şi Antiohia. Cele două curente ermineutice şi 
exegetice s-ar afla în opoziţie unul cu celălalt, în sensul că reprezentanţii primeia, care 
accentuau până la exagerare alegoria, nu puneau deloc sau puneau prea puţin preţ pe 
interpretarea literală, specifică Antiohiei, în timp ce interpreţii care se consacraseră în 
interpretarea literal-istorică excludeau cu predilecţie orice încercare de potenţare a 

                                                 
 Alexandrien und Antiochien. Zwei unversöhnliche Richtungen der Bibelauslegung? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Cosmin Pricop 

 

218 

sensului alegoric al textelor biblice, aşa cum era el practicat în Alexandria. Delimitarea 
celor două tendinţe pare a nu suporta nici o nuanţare. Avem de-a face aici cu un 
principiu de tipul excluderii, iar nu îmbogăţirii reciproce. Altfel spus, ori sensul literal, 
ori cel alegoric, spiritual. În cele ce urmează vor fi analizate trei interpretări patristice 
ale textului biblic al Schimbării la Faţă realizate de Origen, Ioan Hrisostom şi Ieronim 
pe baza textelor din Evangheliile după Matei şi Marcu, pentru a observa raportarea 
concretă a acestor exegeţi de referinţă la alegorie, respectiv la sensul istoric sau literal.  

2. Origen 

Un reprezentant de seamă al curentului alexandrin, Origen marchează începuturile 
unui sistem exegetic creştin elaborat. El este concomitent teoretician şi practician al 
exegezei biblice, mai ales al Noului Testament1. Totodată, acesta a alcătuit cea mai 
extinsă cercetare exegetică a pericopei biblice a Schimbării la Faţă din perioada 
Bisericii Primare (cf. Metzdorf 2003: 45).  

Origen tematizează destul de des în propriile comentarii la Evanghelii sensul dublu 
al Scripturii, literal-istoric şi superior-alegoric. În Comentariul la Evanghelia după 
Matei descrie, de exemplu, activitatea autorilor Evangheliilor, arătând că aceştia au 
acordat atenţie mai întâi descrierii evenimentelor istorice („th~" kataV taV gegovmena 
i&storiva"”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 198). Pe această bază ei au reuşit ulterior să se 
ridice fără greşeală la înălţimea realităţilor duhovniceşti („e*pi taV pnevmatikaV a$ptaiston 
a*vnagwghvn”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 198), altfel spus să fundamenteze pe 
istoricitatea evenimentelor consemnate un sens superior-duhovnicesc al textului. 
Sensul literal al textelor biblice se referă la conţinutul nemijlocit al exprimărilor, care se 
desprinde la prima vedere din text2, sau, aşa cum afirmă Gögler, sensul literal priveşte 
trupul Scripturii3. Astfel, Origen înţelege prin descoperirea sensului literal al textelor 
Scripturii desluşirea situaţiilor originare descrise de acest text. Prin intermediul literei 
se câştigă informaţii introductive preţioase („taV" diaV tou~ gravmmato" tw~n ei*sagwgaV"”, 
cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 198), care ulterior pot fi valorizate pentru descifrarea 
sensului duhovnicesc, superior sensului literal. În opinia lui Origen, o problemă în 
ceea ce priveşte înţelegerea corectă a textelor biblice o constituie rămânerea crispată la 
nivelul literei simple sau goale („tw~/ gravmmati filẁ/”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 198) 
sau atitudinea celor care cred numai în literă („tẁ/ gravmmati filẁ/ pisteuovntwn”, cf. 
ORIGEN, COM. IN MT.: 198). Aceştia sunt în ochii lui Origen ignoranţi („i*diwtẁn”, cf. 

                                                 
1 Cf. Metzdorf 2003: 6: „Die Schriften des Origenes markieren nicht bloß den zeitlichen Beginn der 

großen exegetischen Kommentare, vielmehr ist mit ihnen auch schon der Höhepunkt wissenschaftlich 
fundierter Exegese aus der Zeit der Alten Kirche erreicht”. 

2 Kannengiesser defineşte sensul literal ca „‘ordinary’ meaning, or the ‘immediate’ content of biblical 
utterances, that is what everyone understood at first sight” (cf. Kannengiesser 2006: 189). 

3 Gögler defineşte sensul literal al textului biblic drept ceea ce afirmă textul direct şi fără insinuări 
metaforice sau duhovniceşti. În acest sens literal se încadrează imaginea pe care cuvintele o zugrăvesc, 
imaginaţia senzorială pe care o provoacă, vizibilul, concretul, trupescul pe care le afirmă, istoria pe care 
o relatează (cf. Gögler 1963: 347: „das, was der Wortlaut direkt und ohne metaphorische oder geistige 
Deutung sagt. Zu ihm gehört das Bild, das der Wortlaut ausmalt, die sinnenhafte Vorstellung, die er 
weckt, das Sichtbare, Greifbare, Körperliche, das er nennt, die Geschichte, die er erzählt”). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alexandria şi Antiohia, două direcţii ireconciliabile ale interpretării biblice? 

 

219 

ORIGEN, COM. IN MT.: 198), care dovedesc o lipsă de înţelegere faţă de un sens mai 
profund („baquvteron”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 198) al textelor. Ca atare, 
interpretul trebuie să evolueze cu înţelegerea de la sensul literal şi mai simplu, adică de 
la premisa că lucrurile s-au petrecut aşa cum se istoriseşte sau descrie, către un sens 
superior4. Întreaga tehnică exegetică a lui Origen porneşte de la această convingere 
fundamentală5. De aceea, el îi aminteşte în Comentariul său la Evanghelia după Matei 
pe aceia care din păcate nu cunosc alegorizarea („tropologeìn”, cf. ORIGEN, COM. IN 

MT.: 196) textelor scripturistice şi prin urmare nu înţeleg legătura acesteia cu sensul 
mai înalt al Scripturii („th`" a*nagwgh`" tẁn grafẁn”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 196). 
Totodată, Origen accentuează şi faptul că în Scriptură nu sunt expuse doar realităţi ce 
pot fi interpretate exclusiv literal, ci şi realităţi care trebuie înţelese într-o manieră 
alegorică („a*llhgorouvmena”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 198). Pe lângă sensul literal 
trebuie să fie descoperit şi un sens superior acestuia („e*panabebhkovtw"”, cf. ORIGEN, 
COM. IN MT.: 198), care constă în potenţarea înţelegerii lucrurilor duhovniceşti din 
text („thVn e*piV taV pneumatikaV a@ptaiston a*vagwghvn”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 198). 
Prin abordarea tropologică, anagogică sau alegorică a textelor6 se înlesneşte cititorilor 
părtăşia la realităţile duhovniceşti („taV pneumatikaV”), întruchipate de întâlnirea 
personală cu Iisus Hristos, Logosul dumnezeiesc. Aceasta presupune pe de o parte 
necesitatea actualizării alegorice pentru toate generaţiile post-biblice, care vor citi şi 
vor dori să înţeleagă Biblia întotdeauna ca pe o carte actuală, iar pe de altă parte 
păstrează deschisă varietatea interpretărilor. De aceea, descoperirea sensului spiritual 
nu înseamnă doar accentuarea unei semnificaţii limitate şi absolutizate a Scripturii, ci 
se referă la o paletă largă de posibile analogii. În cadrul acestei interpretări 
duhovniceşti, o istorie originară sau primordială consemnată de Scriptură devine o 
istorie actuală sau, aşa cum afirmă Torjesen, „contemporary pedagogy of the Logos 
directed toward the reader” (Torjesen 1986: 13). Descoperirea semnificaţiilor textelor 
biblice de către cititori sau interpreţi este realizată dincolo de dimensiunea istorică, dar 
pe baza acesteia. Această structurare a mesajului textelor biblice se explică, din 
perspectiva origenistă, prin aceea că Scriptura descrie o pedagogie divină (cf. Girod 
1970: 28) cu rădăcini filantropice (cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 278) sau o iconomie 
(„oi*konomiva”, cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 144). Potrivit acesteia, atât începătorii cât şi 

                                                 
4 Cf. Torjesen 1986: 66: „the task of interpretation consists in the movement of understanding from the 

sensible to the spiritual gospel”. 
5 Cf. Torjesen 1986: 68: „Origen always begins from the literal sense toV rhtovn, which consists of the 

words of the text or the history and situation described in the text, and proceeds to a clarification and 
explanation of the literal sense. But the goal of Origen’s exegesis is always the spiritual sense toV 
bouvlhma, which according to Origen’s own definition contains the doctrines or mysteries of the Logos 
which are useful for the hearer or the reader”. 

6 Sensul superior-spiritual al textelor biblice nu poate fi postulat fără alegorie, pentru că ea are un cuvânt 
greu de spus în acest proces al identificării anumitor puncte de legătură între istorie şi actualitate. Astfel 
se crează o punte hermeneutică între evenimentele istorice originare şi contextele post-biblice, prin 
intermediul căreia cuvintele Scripturii au valoare şi conţinut pentru fiecare generaţie creştină: „With an 
explicit affirmation about the actual truth of any biblical revelation as its scope, and a cultural ability to 
express that truth through the multi-faceted mirror of significant analogies, the ‘spiritual sense’ was for 
early Christian interpreters more than just a rhetorical strategy, it was their proper approach to the 
divine mystery contained in the sacred words of Scripture” (cf. Torjesen 1986: 209). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Cosmin Pricop 

 

220 

cei avansaţi în credinţă primesc informaţii corespunzătoare, căci nu toţi sunt hrăniţi de 
acelaşi tip de învăţătură („mhV pavntwn toi`" i@soi" lovgoi" trefomevnwn”, cf. ORIGEN, 
COM. IN MT.: 278). 

În cercetarea exegezei origeniene domneşte o dispută referitoare la felul în care 
teologul alexandrin înţelege sensurile Scripturii. Opinia tradiţională pledează pentru o 
înţelegere trihotomică a acestor sensuri, pe baza înţelegerii trihotomice a structurii 
persoanei umane, specifică lui Origen. În cartea a patra din opera sa fundamentală 
despre principii, Origen arată, bazându-se pe un text din Proverbe 22:20 (unde se face 
îndemnul de a formula întreit adevărul), că sensul textelor biblice trebuie gradat 
potrivit distincţiei făcute în textul veterotestamentar. Această gradaţie corespunde 
structurii trihotomice a omului, care constă din trup, suflet şi spirit: „ &Wsper gaVr o& 
a!nqrwpo" sunevstiken e!k swvmato" kaiV yuch̀" kaiV pneuvmato", toVn au*toVn trovpon kaiV 
oi*konomhqeìsa a*poV toù Qeou ̀ ei*" a*nqrwvpwn swthrivan doqh`nai Grafhv” (cf. 
ORIGEN, DE PRINCIP.: 363). Astfel, Origen echivalează trupul cu litera simplă („i@na o& 
meVn a*plouvstero" oi*kodomh̀tai a*poV th`" oi&oneiV sarkoV" th`" Grafh`"”, cf. ORIGEN, 
DE PRINCIP.: 364), sufletul cu o receptare superioară („o& deV e*piV posoVn a*nabebhkwv" 
a*poV th`" w&speriV yuch̀" au*th`"”, cf. ORIGEN, DE PRINCIP.: 364) identificată deseori 
cu revelarea sensului moral, şi spiritul cu cel mai înalt grad al înţelegerii Scripturii („o& 
deV tevleio" kaiV o@moio" [...] a *poV toù pneumatikou` novmou skiaVn e#conto" tẁn 
mellovntwn a*gaqwǹ”, cf. ORIGEN, DE PRINCIP.: 364-365). Această înţelegere clasică7 a 
gradaţiei triple a sensurilor Scripturii în opinia lui Origen a fost între timp modificată, 
în sensul reducerii gradaţiei triple la o împărţire dublă: sensul literal şi sensul 
duhovnicesc. La această concluzie au condus analize mai noi, potrivit cărora nu se 
poate distinge foarte clar o profilare a sensului moral al textelor distinct de sensul 
superior spiritual, iar pe de altă parte această structură dublă este accentuată 
predominant în scrierile exegetice origeniene, corespunzând structurii asemănătoare 
persoanei lui Iisus Hristos (divino-umană)8. Asta înseamnă că perspectiva tradiţională 
a unei hermeneutici origeniene gradate triplu şi fundamentată aproape exclusiv pe 
observaţiile sale teoretice din De Principiis poate fi respinsă de practica exegetică a 

                                                 
7 Cf. Kannengiesser 2006: 206-207: „the whole purpose of Origen’s hermeneutical exposition is to 

elaborate a well-founded notion of the senses of Scripture on the basis of the same three components 
of human nature, the body being compared with the ‘bare letter’, the psyche seen as a limited 
perception of spiritual values in Scripture, and the intellect, or noûs, contemplated as the true recipient 
of the ‘noetic’ or spiritual message of that same Scripture”. 

8 Cf. Hanson 2002: 236: „He draws an analogy with the Incarnation; just as when the Word came among 
us clothed in flesh there were two elements in him, that which was visible in him (the flesh) and that 
which was invisible and perceived only by a few (the Godhead), so the word brought forth by the 
prophets was clothed in the literal meaning, while the spiritual meaning corresponded to the hidden 
divinity”. A se vedea şi Torjesen 1986: 41: „The traditional identification of the body, soul and spirit of 
Scripture in Origen with three separate and self-contained senses of the same text – the literal, the 
moral and the mystical senses – cannot be supported from specific textual arguments. [...] Nowhere 
does Origen employ it with any kind of consistency. In most of his discussions of interpretation he 
refers only to the letter and the spirit. Furthermore, an analysis of the structure of his exegesis does not 
uphold this interpretation of the different senses in Origen. The identification of a moral sens is 
especially problematic”. De asemenea Gögler 1963: 266. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alexandria şi Antiohia, două direcţii ireconciliabile ale interpretării biblice? 

 

221 

aceluiaşi autor, care nu consideră sensul moral drept un sens distinct9. Însă această 
împărţire dublă a înţelegerii scripturistice de către Origen10 nu trebuie să conducă 
automat la concluzia potrivit căreia acesta nu are niciun interes pentru evidenţierea 
mesajului moralizator al pericopelor biblice. Potrivit lui Lies, Origen tinde să 
încorporeze sensul moral sensului duhovnicesc sau superior al textelor biblice, 
observând o evoluţie în cadrul procesului interpretativ origenian de la interesul pentru 
trei sensuri sau pentru sensul triplu la cel pentru două sensuri sau pentru sensul dublu 
ale textelor biblice11. 

Exegeza lui Origen la textul Schimbării la Faţă din Evanghelia după Matei este 
marcată de intenţia potenţării sensului dublu al textului. La începutul analizei, Origen 
compară sensul literal şi duhovnicesc cu mâncărurile slabe şi tari, recomandând 
preferarea celor consistente, adică a sensului mai profund al textelor: „Şi orice 
interpretare literală care îi poate întări pe cei care nu pot înţelege lucruri mai mari, 
poate fi numită pe bună dreptate lapte. [...] Dar cine este înţărcat precum Isaac, care 
este vrednic de ospăţul bucuriei pe care l-a dat Avraam în cinstea fiului său, acela 
poate într-adevăr să caute în aceste cuvinte şi în toată Scriptura după hrană mai tare” 
(cf. Vogt 1983: 191). Interesantă este aici perspectiva pe care o deschide Origen, căci 
cu toate că el face o distincţie între interpretarea literală (numită lapte) şi interpretarea 
duhovnicească (numită hrană tare), fiecare din cele două interpretări împlineşte 
aşteptările unei anumite categorii de cititori. De aceea, chiar şi interpretarea literală 
poate fi ziditoare pentru anumiţi cititori, care sunt începători în citirea Scripturii. În 
ceea ce priveşte căutarea după hrană tare, aceasta se desfăşoară abia după renunţarea la 
hrană simplă sau lapte, adică după descoperirea sensului literal. 

Interpretarea alegorică a Scripturii presupune descoperirea sensului literal ca şi 
fundament, aşa cum accentuează şi Origen în a sa exegeză la textul Schimbării la Faţă. 
Abia ulterior sensul literal este îmbogăţit de cel spiritual: „Pentru că până acum nu 
ne-am ocupat de o interpretare superioară („tropologeìn”, cf. Klostermann 1935: 
163) a acestui pasaj, ci l-am analizat numai potrivit literei („proV" toV rhtoVn”, cf. 
Klostermann 1935: 163), trebuie ca în continuarea („a*kolouvqw"”, cf. Klostermann 
1935: 163) acestei analize să vedem şi următoarele” (cf. ORIGEN, COM. IN MT.: 202). 
Origen oferă aici explicit informaţii cu privire la ordinea în care se desfăşoară propria 
lui exegeză, plasând interpretarea alegorică după cea literală. Astfel, descoperirea 
sensului superior duhovnicesc al textului biblic se produce după abordarea unei analize 
literale şi este strâns legată de aceasta, continuând-o. În acelaşi timp înţelegerea 
cuvintelor pericopei biblice în sens spiritual întruchipează dificultatea lecturii biblice. 

                                                 
9 Cf. Hanson 2002: 236: „sometimes, however, Origen writes as if there were only two senses in 

Scripture, the literal and the spiritual. [...] This is no doubt, because in practice Origen tended to ignore 
the moral sense or to fuse it with the spiritual, no matter how carefully he might distinguish it in theory. 
Zöllig has observed this tendency, and admits that for most purposes we can reckon that Origen saw 
only two senses, the literal and a higher one leading us beyond its limits”. 

10 Cf. Torjesen 1986: 7: „the central relationship between the two levels of interpretation – letter and 
spirit – as a theologically determined structure and as a hermeneutical principle for Origen’s exegesis”. 

11 Cf. Lies 1992: 96: „Der dreifache Schriftsinn des jüngeren Origenes nimmt zugunsten eines zweifachen 
Schriftsinnes des älteren Origenes ab. Zugleich ist der moralische Sinn nicht der buchstäbliche, sondern 
gehört in die Ordnung des geistigen Schriftsinnes”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Cosmin Pricop 

 

222 

Posibilitatea atingerii înţelegerii superioare depinde de capacitatea fiecărui cititor sau 
ascultător, aşa cum arată Origen: „a*ll=’ a!koue ei* duvnasai pneumatikẁ"” (cf. 
KLOSTERMANN 1935: 152). 

În încheiere se poate afirma că descoperirea sensului dublu al textului biblic 
reprezintă o constantă în exegeza origeniană. Sensul duhovnicesc constituie sensul 
superior sau desăvârşit al textului (sensus plenior). Origen este interesat atât de 
semnificaţia literală, cât şi de cea spirituală. Între literă sau istorie, care constituie 
împreună sensul literal, şi duh sau alegorie, care împreună contribuie la profilarea 
sensului duhovnicesc, nu există tensiune sau contradicţie, ci îmbogăţire reciprocă. 
Înţelegere pur literală a textului fără dimensiune duhovnicească reprezintă arheologie 
biblică, iar înţelegere spirituală fără ancorare literală reprezintă speculaţie alegorică.  

3. Ioan Hrisostom 

Ioan Hrisostom este un reprezentant al şcolii din Antiohia şi cel mai important exeget 
al creştinismului răsăritean. Cele nouăzeci de omilii ale sale la Evanghelia după Matei 
constituie cea mai veche interpretare păstrată integral a acestei Evanghelii12. Este în 
general cunoscut faptul că Ioan Hrisostom a fost încadrat în grupa celor mai 
importanţi reprezentanţi ai metodei istorico-gramaticale de interpretare a Scripturii (cf. 
Baur 1929: 264, Kaczynski 1974: 148). De asemenea, cercetarea hrisostomică s-a 
întrebat dacă el diminuează propriul interes pentru interpretarea alegorică (cf. Baur 
1929: 265). În ultima perioadă s-a accentuat din ce în ce mai des existenţa unei clare 
interpretări alegoric-duhovniceşti şi în interpretarea biblică a lui Ioan Hrisostom. 
Exemple ale interpretării alegorice în exegeza lui Hrisostom au fost catalogate relativ 
recent (cf. Kertsch 1995: 134-173). De aceea, teza potrivit căreia Hrisostom s-a 
preocupat exclusiv de sensul literal-istoric al textelor biblice trebuie categoric 
respinsă13. Într-o omilie la Epistola a doua către Corinteni, în care analizează textul de 
la Isaia 1:22b despre amestecarea vinului cu apă de către israeliţi, Hrisostom afirmă că 
nu ar fi fals dacă termenul vin întâlnit în text ar fi relaţionat la învăţătură: „Ei* gaVr kaiV 
periV oi#nou toùto ei#rhtai, ou*k a#v ti" a&martoi kaiV eiV" didaskalivan au*toV 
e*klambavnwn” (IOAN GURĂ DE AUR, OM. 5 IN 2 COR.: 431). De asemenea, textul de la 
Isaia 1:22a despre neautenticitatea argintului israelit este interpretat tot alegoric în 

                                                 
12 Cf. Balás/Bingham, în Kannengiesser 2006: 337: „Though a collection of homilies, Chrysostom’s work 

offers the oldest surviving complete commentary on Matthew”. 
13 Cf. Leroux 1971: 72: „Il est également curieux de voir contester la valeur de sa théologie sous prétexte 

qu´elle repose exclusivement sur l’Ecriture ou plus exactement sur le sens exact de l’Ecriture. Il y a là 
une erreur d´optique provoquée par l’existence actuelle d’une exégèse dite scientifique qui se veut 
affranchie de toute spéculation théologique. Or, la détermination du sens exact des Ecritures n´a jamais 
été le terme de la recherche des Pères qui ne se sont intéressés à ce problème que dans la mesure de son 
incidence doctrinale, et ce, quelle que soit la tendance exégétique des auteurs étudiés”. De asemenea 
Nikolakopoulos 2008: 59: „Selbstverständlich nimmt der Antiochener Chrisostomos den Sinn des 
Buchstabens wahr, parallel dazu erweist er sich jedoch als ein offener Geist, der die allegorische 
Methode nicht radikal ablehnt. Zum Beispiel versteht er die Gleichnisse Jesu im Matthäusevangelium 
als Allegorien, die aber ihrerseits entweder vom Herrn selbst oder im Kontext des biblischen Textes 
erklärt bzw. ausgelegt werden. Auf diese Weise will er proklamieren, dass dort wo die Schrift eine 
allegorische Sprache aufweist, sie selbst die Enthüllung dieser Allegorien anbietet”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alexandria şi Antiohia, două direcţii ireconciliabile ale interpretării biblice? 

 

223 

Comentariul la Isaia, ceea ce arată interesul existent al teologului antiohian pentru 
interpretarea simbolică. El scrie într-un mod asemănător că argintul din text, asemenea 
vinului, poate însemna cuvântul lui Dumnezeu, pervertit prin adăugirea cuvintelor 
omeneşti: „a*rguvrion e*ntaùqa taV lovgiav fhsi toù Qeou,̀ kaiV oi^^non thVn didaskalivan” 
(IOAN GURĂ DE AUR, COM. IN IS.: 23). Prin urmare, distincţiile categorice propuse de 
Kaczynski între modalitatea interpretativă alexandrină şi cea antiohiană trebuie 
relativizate14. Exegeza alexandrină nu înseamnă doar alegorie, în timp ce exegeza 
antiohiană nu înseamnă numai sens literal. 

În ciuda preferinţei sale pentru explicarea sensului istoric (cf. IOAN GURĂ DE AUR, 
COM. IN IS.: 23), pe care îl numeşte simplu istorie („i&storiva”, cf. IOAN GURĂ DE 

AUR, EXPOS. IN PS. 43: 171) şi pe care îl analizează în cadrul omiliei despre 
Schimbarea la Faţă prin studierea contextului, Hrisostom propune şi o interpretare 
alegorică a textelor. În acest sens el foloseşte termeni ca anagogie („a*nagwghV”, cf. 
IOAN GURĂ DE AUR, EXPOS. IN PS. 9: 126), alegorie („a*llhgoriva”, cf. IOAN GURĂ 

DE AUR, COM IN IS.: 60) sau contemplare duhovnicească („qewrhs̀ai”, cf. IOAN 

GURĂ DE AUR, EXPOS. IN PS. 9: 126) drept sinonime. Relaţia sensului istoric cu sensul 
spiritual nu este exprimată totuşi unitar de către Hrisostom. Uneori se pare chiar că 
cele două semnificaţii se exclud reciproc. Cu privire la textul din Psalmul 8 el arată că 
acesta poate fi înţeles fie în sens istoric, fie în sens simbolic (cf. IOAN GURĂ DE AUR, 
EXPOS. IN PS. 8: 116). Într-un alt loc el afirmă că textele biblice pot fi interpretate în 
mai multe feluri. Explicând Psalmul 9, Hrisostom afirmă că atunci când este necesar, 
unele texte pot fi înţelese şi simbolic („kaiV kataV a*nagwghVn”, cf. IOAN GURĂ DE AUR, 
EXPOS. IN PS. 9: 126). Alte texte pot fi explicate şi duhovniceşte („kaiV qewrh`sai”, cf. 
IOAN GURĂ DE AUR, EXPOS. IN PS. 9: 126), în timp ce unele pot fi înţelese doar 
conform celor afirmate literal („w&" ei#rhtai movnon”, cf. IOAN GURĂ DE AUR, EXPOS. 
IN PS. 9: 126). Potenţarea sensului duhovnicesc a unui text este înţeleasă de Hrisostom 
ca descoperire a unei profunzimi a textului, aşa cum arată rugându-i pe destinatarii 
omiliei 56 la Schimbarea la Faţă să îl urmeze pentru a ajunge, sub călăuzirea lui Hristos 
(„tou` Cristou prohgoumevnou”, cf. IOAN GURĂ DE AUR, OM. IN MT.: 21), până în 
profunzimile cele mai ascunse ale Scripturii („ei*" toV pevlago" twǹ gegrammevnwn 
ei*selqei#n”, cf. IOAN GURĂ DE AUR, OM. IN MT.: 21). De aceea, hermeneutica 
hrisostomică deţine un loc special în specificul general al direcţiei interpretative 
antiohiene (cf. Kaczynski 1974: 151). 

Omilia 56 la pericopa biblică a Schimbării la Faţă din Evanghelia după Matei 
susţine cele afirmate mai sus, pentru că aici Hrisostom recurge la două interpretări 
alegorice ale textului biblic, fundamentându-le pe sensul literal al acestuia. Analizând 
contextul mai larg al pericopei, el face observaţia potrivit căreia Iisus le oferă 
ucenicilor diferite învăţături potrivit planului său de mântuire a neamului omenesc. 
Aceste învăţături au atât conotaţii încurajatoare, cât şi mustrătoare. Teologul antiohian 
citează în sprijinul afirmaţiilor sale două texte biblice de la Mat. 10:39 şi 16:27, pe care 

                                                 
14 Cf. Kaczynski 1974: 150: „‘Alexandrinisch’ wäre es, auch dann zu allegorisieren, wenn der Schrifttext 

keine Veranlassung dazu bietet. Antiochenische ‘Allegorie’ jedoch, wie sie auch Chrysostomus 
anerkennt, gründet auf dem Schrifttext. Sie bietet keinen mehrfachen, sondern nur den von Gott selbst 
beabsichtigten Schriftsinn”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Cosmin Pricop 

 

224 

le explică alegoric şi le relaţionează de iad şi rai: „Şi iată ce face Hristos! După ce le-a 
vorbit de iad şi de împărăţia cerurilor – căci prin cuvintele: „Cel ce şi-a aflat sufletul 
său îl va pierde; şi cel ce-l va pierde pentru Mine, îl va afla” şi prin cuvintele: „Va 
răsplăti fiecăruia după faptele lui”, a arătat iadul şi raiul –, aşadar după ce a vorbit de 
amândouă, Hristos le pune înaintea ochilor slava din împărăţia cerurilor” (IOAN GURĂ 

DE AUR, OM. 56 IN MT.: 645). Totodată Hrisostom descrie evenimentul de pe munte 
drept o scurtă privire în împărăţia cerurilor, actualizată în evenimentul care are în 
centru transfigurarea lui Hristos: „Vrând însă să-i încredinţeze pe ucenici şi cu văzul şi 
să le arate cum este slava aceea cu care avea să vină – atât cât erau în stare s-o 
cunoască – le-o arată şi le-o descoperă aici pe pământ, ca ucenicii să nu se întristeze 
nici de moartea lor şi nici de moartea Stăpânului lor” (IOAN GURĂ DE AUR, OM. 56 IN 

MT.: 645). Se pare că aici Hrisostom este interesat exclusiv de sensul simbolic al 
textului, fără să ţină seama absolut deloc de semnificaţia literală a acestuia. În nici unul 
din cele două texte citate nu se vorbeşte explicit despre iad şi rai, cu toate că în fiecare 
text se pot intui anumite aluzii la aceste două cuvinte cu o profundă simbolistică 
teologică. Însă în ceea ce priveşte strict tema studiului de faţă se poate desprinde 
concluzia că şi Ioan Hrisostom face interpretare alegorică, relativizând în acest fel 
maniera interpretativă tipic antiohiană (cf. Kaczynski 1974: 151). În acelaşi timp 
Hrisostom interpretează alegoric şi legătura dintre recomandarea pe care Petru i-o face 
lui Iisus cu privire la ridicarea celor trei corturi sau colibe şi ulterioara apariţie a norului 
care învăluie muntele. Acesta scrie următoarele: „Petru spunea: Să facem trei colibe 
(„trei`" skhnav”, cf. IOAN GURĂ DE AUR, OM. 56 IN MT.: 553); Tatăl însă a arătat o 
colibă nefăcută de mână omenească („a*ceiropoivton skhnhvn”, IOAN GURĂ DE AUR, 

OM. 56 IN MT.: 553). De aceea pe Muntele Sinai fum şi abur de cuptor; aici lumină 
nespusă şi glas” (IOAN GURĂ DE AUR, OM. 56 IN MT.: 651). Norul este interpretat aici 
ca şi cort sau colibă, această nouă semnificaţie fiind preluată din contextul general al 
pericopei, mai precis din reacţia aparent inexplicabilă a lui Petru. Acesta propune 
ridicarea a trei corturi sau colibe, iar în acest punct se inserează explicaţia alegorică 
ulterioară a lui Hrisostom (cf. Kaczynski 1974: 150). 

4. Ieronim 

Prin opera sa exegetică Ieronim realizează o interesantă sinteză între mai multe tradiţii 
interpretative ale Scripturii atât de factură alexandrină, cât şi antiohiană. Cele zece 
omilii ale sale la Evanghelia după Marcu reprezintă cea mai veche interpretare a celei 
de-a doua Evanghelii. Cercetarea sensului dublu – literal şi alegoric – al textelor biblice 
reprezintă o constantă a hermeneuticii şi exegezei ieronimiene (cf. Gourdain 2005: 33). 
În ciuda unei imprecizii terminologice care caracterizează definirea şi delimitarea 
precisă a celor două sensuri (cf. Lubac 1947, 180; Jay 1968, 4; Hagemann 1970, 196: 
„Für beide Begriffe kennt Hieronymus sehr viele Abhandlungen”), se poate constata o 
preferinţă a exegetului pentru anumiţi termeni. În cadrul celei de-a şasea omilii la 
Evanghelia după Marcu, în care este analizată pericopa evanghelică a Schimbării la 
Faţă (Marc. 9:2-9), Ieronim face dovada interesului propriu pentru evidenţierea şi 
analizarea celor două sensuri ale textelor biblice şi a legăturii existente între ele (cf. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alexandria şi Antiohia, două direcţii ireconciliabile ale interpretării biblice? 

 

225 

IERONIM, OM. 6 IN MC.: 154: „Hoc interim diximus secundum sublimiorem sensum: 
ceterum dicamus de historia”). Mai întâi, sensul istoric este definit cu ajutorul unor 
termeni precum historia15 sau littera16, care apar ca sinonime. Expressis verbis nu se arată 
semnificaţia exactă a acestor doi termeni, însă din practica exegetică ieronimiană se 
poate deduce că prin acestea se doreşte a se exprima sensul literal al textelor. De 
fiecare dată când Ieronim redă în a doua jumătate a omiliei a şasea la Schimbarea la 
Faţă textul pericopei prin citare sau parafrazare, accentuează sensul literal sau 
semnificaţia primară prin intermediul unor formulări de tipul hoc secundum historiam 
(IERONIM, OM. 6 IN MC.: 154) sau „secundum historiam hoc dicitur” (IERONIM, OM. 
6 IN MC.: 154). La analizarea indicaţiei legate de situarea temporală a evenimentului 
din Marc. 9:2 Ieronim realizează o paralelă sinoptică şi constată o deosebire între 
Evanghelii conform istoriei, adică sensului literal: „Secundum historiam esse 
distantiam” (IERONIM, OM. 6 IN MC.: 154). Înţelegerea textului conform cu istoria 
este echivalentă cu înţelegerea textului conform literei. Totuşi nu trebuie exagerată 
analiza literal-istorică, pentru că în acest caz exegetul se va asemăna felului iudaic de 
înţelegere, concentrat exclusiv pe litera care ucide (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 160: 
„Quamdiu iudaice intellegimus et litteram sequimur occidentem”). Sensului literal 
Ieronim îi opune sensul mai adânc sau mai înalt („sublimiorem sensum”, IERONIM, 
OM. 6 IN MC.: 154), pe care îl echivalează fie tropologiei („secundum tropologiam”, 
IERONIM, OM. 6 IN MC.: 152), fie cunoaşterii spirituale („spiritalem intellegentiam, 
spiritaliter intellegimus, spiritaliter intellegis”, IERONIM, OM. 6 IN MC.: 156, 160)17. 
Înţelegerea duhovnicească a textului biblic trebuie să corespundă Duhului care a 
inspirat textul. De aceea, Ieronim la începutul exegezei sale le cere ascultătorilor să se 
roage (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 156-158: „Orate Dominum ut eodem spiritu quo 
dicta sunt exponantur”). Descifrarea semnificaţiei spirituale a textului reprezintă 
pentru el, potrivit modelului oferit de Sf. Pavel, revelarea tainei textului (cf. IERONIM, 
OM. 6 IN MC.: 156: „sacramenta prodidit”), adică descoperirea sensului simbolic al 
acestuia. Fără interpretare duhovnicească nu pot fi înţelese anumite istorisiri biblice, 
cum ar fi aceea despre Iuda şi Tamar sau despre Noe şi Onan (cf. IERONIM, OM. 6 IN 
MC.: 164: „Si enim litteram iudaice sequaris, quid tibi prodest legere quod Iudas 
concubuerit cum Thamar nuru sua? Quid tibi prodest, quod Noe inebriatus est et 

                                                 
15 Cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 154, 156. Historia este folosit de 15 ori în omiliile la Marcu şi se referă la 

prima semnificaţie literală a textului. A se vedea aici Gourdain 2005: 34. 
16 Cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 160: Littera se foloseşte de 16 ori în Omiliile la Marcu şi dincolo de 

semnificaţia primară se are în vedere în 9 cazuri sensul literal al textului biblic. De şapte ori Ieronim 
asociază littera într-un mod peiorativ cu înţelegerea iudaică a Scripturii. A se vedea tot Gourdain 2005: 
34-35. 

17 Spiritaliter intellegere este utilizat de 7 ori în acest corpus de omilii la Evanghelia după Marcu, cf. 
Gourdain 2005: 36. Pe de altă parte, sensul simbolic al textelor biblice este definit în omiliile la Marcu şi 
cu ajutorul altor termeni precum typus sau allegoria. Pentru typus vezi IERONIM, OM. 1 IN MC.: 82, acolo 
unde profetul Iezechiel este ilustrat drept tip al lui Iisus: Denique in uolumine Iezechielis, qui proprie Iezechiel 
in typo Saluatoris ist. Pentru allegoria vezi IERONIM, OM. 5 IN MC.: 142, acolo unde Ieronim justifică 
folosirea alegoriei la interpretarea textelor biblice: „Putates non uim Scripturae sanctae facere? Forsitan 
aliquis dicat in tacita cogitatione: ‘Iste semper allegorias sequitur, uim Scripturae sanctae facit.’ Quid 
causae est, respondeant mihi qui hoc cogitat, quid causae est, ut ingrediatur in Bathsaida, ut offerantur 
ei caecus?”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Cosmin Pricop 

 

226 

denudatus est? Quid tibi prodest, quia Onan filius Iudae fecit rem turpissimam, quam 
dicere erubesco: quid, inquam, tibi prodest?”). Însă cine înţelege textele spiritual, acela 
cunoaşte şi recunoaşte simplele litere drept cuvinte ale lui Dumnezeu (cf. IERONIM, 
OM. 6 IN MC.: 160: „Sie quis litteram sequitur, et deorsum est totus, et terram respicit 
more brutorum animalium, hic non potest uidere Iesum in ueste candida. Qui autem 
sequitur sermonem Dei, et ad montana, id est, ad excelsa conscendit, isti Iesus statim 
commutatur”). Pe cale de consecinţă, întreaga Scriptură poate fi corect şi potrivit 
înţeleasă numai duhovniceşte („omnia spiritaliter intellegere quae scripta sunt”, 
IERONIM, OM. 6 IN MC.: 162), întrucât astfel se urmează cel mai bine exemplul 
apostolilor („sin autem apostolos sequeris, et spiritaliter intellegis”, IERONIM, OM. 6 
IN MC.: 160), iar sufletul se poate îmbogăţi cel mai mult din ea („Videtis quomodo 
prodest animae nostrae intellegentia spiritalis?”, IERONIM, OM. 6 IN MC.: 162-164). 
Deşi Ieronim în omilia a şasea la Schimbarea la Faţă lasă impresia că sensul istoric este 
net subordonat celui spiritual, de fapt el adoptă o poziţie de mijloc între cele două 
abordări. Acestea trebuie să se completeze reciproc şi trebuie privite corelativ (cf. 
Hagemann 1970, 195-199). Sensul istoric nu este negat în totalitate, însă ocupă o 
poziţie inferioară faţă de cel duhovnicesc: „Non historiam denegamus, sed spiritalem 
intellegentiam praeferimus” (IERONIM, OM. 6 IN MC.: 156). Ieronim recurge în acest 
context la interpretarea paulină a celor două femei ale lui Avraam, Sara şi Agar, cf. 
IERONIM, OM. 6 IN MC.: 156:  

„Nec haec nostra sententia est: sequimur apostolorum sententiam, et maxime uasis 
electionis, qui ea uerba, quae Iudaei intellexerunt in mortem suam, intellexit in uitam suam, 
apostolus uidelicet qui dicit quod Sara et Agar in duo Testamenta interpretentur, scilicet 
mons Sina et mons Sion. Hoc interpretantur in duo Testamenta”. 

Nici Sf. Pavel nu a negat istoria, în opinia lui Ieronim, ci numai a evidenţiat caracterul 
tainic al textului: „Historiam non negauit, sed sacramenta prodidit” (IERONIM, OM. 6 
IN MC.: 156). Însă pentru a ajunge la cunoaşterea acestui caracter este nevoie mai întâi 
de o analiză literală: „Singula uerba discutimus, ut ad ectionis mysteria perueniamus” 
(IERONIM, OM. 6 IN MC.: 150-152). Cercetarea sensului literal introduce în cercetarea 
spiritual-alegorică: „Si enim pulchra uestibula sunt, qualis ipsa domus erit?” (IERONIM, 
OM. 6 IN MC.: 152). Cu toate acestea se poate afirma că uneori Ieronim priveşte cele 
două sensuri într-un mod antagonic. Înţelegerea textului potrivit literei („secundum 
litteram”, IERONIM, OM. 6 IN MC.: 160), istoriei („secundum historiam”, IERONIM, 
OM. 6 IN MC.: 154) sau trupului („carnaliter”, IERONIM, OM. 6 IN MC.: 164) este 
pentru el echivalentă cu rămânerea la nivelul lumesc sau chiar animalic de înţelegere 
(IERONIM, OM. 6 IN MC.: 164: „Sie quis litteram sequitur, et deorsum est totus, et 
terram respicit more brutorum animalium”). De partea cealaltă, înţelegerea 
duhovnicească („intellegentia spiritali”, IERONIM, OM. 6 IN MC.: 164) presupune 
dispreţuirea lucrurilor mărunte omeneşti („humilia et humana contemnunt”, IERONIM, 
OM. 6 IN MC.: 164), dorinţa de a dobândi lucrurile cereşti şi dumnezeieşti („excelsa et 
diuina desiderant”, IERONIM, OM. 6 IN MC.: 164), precum şi înălţarea către realităţile 
duhovniceşti („condescendere ad caelestia”, IERONIM, OM. 6 IN MC.: 160). Astfel, 
Ieronim se întreabă, analizând pericopa Schimbării la Faţă, dacă aceasta poate fi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alexandria şi Antiohia, două direcţii ireconciliabile ale interpretării biblice? 

 

227 

explicată şi înţeleasă numai potrivit literei. Dacă va fi tâlcuită duhovniceşte, din ea vor 
radia noi sensuri, precum hainele strălucitoare ale lui Iisus, înţelese ca simbol al 
cuvintelor aducătoare de lumină ale Scripturii (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 160: „Hoc 
quod legimus, si secundum litteram intellegimus, quid habet in se candidum, qui habet 
in se splendidum, quid sublime? Si autem spiritaliter intellegimus, statim Scripturae 
sanctae, hoc est uestimenta sermonis mutantur et candida fiunt uelut nix”). 

Ieronim analizează mai multe aspecte ale pericopei Schimbării la Faţă din 
Evanghelia după Marcu într-o manieră simbolică, duhovnicească. Astfel, moartea 
anunţată de Iisus în Marc. 9:1 este înţeleasă ca moarte a păcatului (cf. IERONIM, OM. 6 
IN MC.: 152: „Sunt quidam, qui non gustabunt mortem: qui uero mortem non uideant, 
difficile reperitur. Hic autem mortem peccati intellegere debemus”). Indiciul temporal 
al celor şase zile simbolizează lumea creată de Dumnezeu în şase zile (cf. IERONIM, 
OM. 6 IN MC.: 158: „Nisi enim mundus iste transierit, qui in sex diebus intellegitur”), 
în timp ce urcuşul pe munte trimite la renunţarea la tot ceea ce este omenesc şi 
ridicarea spre cele cereşti (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 160: „Qui autem cum Iesu 
ascendit in montem, et quasi terram deorsum relinquit, meditatur ad montana et ad 
caelestia conscendere”). În continuare, veşmintele strălucitoare ale lui Iisus reprezintă 
cuvintele Scripturii (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 160: „Si autem spiritaliter 
intellegimus, statim Scripturae sanctae, hoc est uestimenta sermonis”. De asemenea şi 
160-162: „Dicat mihi aliquis, licet non dicat, tamen tacitus secum cogitet: Interpretatus 
es quid sit mors, dixisti sermonem Dei, dixisti uestimenta, Scripturas sanctas”), iar 
Moise şi Ilie imaginea Legii şi a Profeţilor Vechiului Testament (cf. IERONIM, OM. 6 
IN MC.: 162: „Statim Moyses et Helias ueniunt, id est Lex et prophetae”). Totodată 
Iisus este prezentat, potrivit convingerii ieronimiene, drept simbol al Evangheliei, iar 
încercarea lui Petru de a construi un cort pentru Iisus, Moise şi Ilie este văzută ca un 
semn al intenţiei petrine de a separa Legea, Profeţii şi Evanghelia (cf. IERONIM, OM. 6 
IN MC.: 166: „Vult tria facere tabernacula, Iesu unum, Moysi unum, et Heliae unum: ut 
Legem separaret, et Prophetas, et Euangelium, quae non possunt separari”). Norul 
este simbolul cortului extraordinar al Duhului Sfânt (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 168: 
„O Petre, qui uis tria facere tarnacula, respice unum tabernaculum Spiritus sancti, qui 
nos pariter protegit”) dar şi al harului Duhului (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 168: 
„Mihi uidetur ista nubes esse gratia Spiritus sancti”), în timp ce întreaga imagine din 
finalul pericopei, cu Iisus pe munte şi cu vocea Tatălui care se aude din nor face 
trimitere la prezenţa Sf. Treimi (cf. IERONIM, OM. 6 IN MC.: 168: „Videte mysterium 
Trinitatis, secundum meam tamen intellegentiam. Ego enim omne quod intellego, sine 
Christo et Spiritu sancto et Patre nolo intellegere”). Ca urmare a accentuării 
semnificaţiilor duhovniceşti ale textului biblic, Ieronim atinge un nivel al înţelegerii, 
unde doreşte să rămână în permanenţă. Bucuria acestei înţelegeri este pentru el 
irezistibilă: „Et ego quando Scripturas lego, et spiritaliter aliquid intellego excelsius, 
nolo inde descendere, nolo descendere ad humiliora” (IERONIM, OM. 6 IN MC.: 
164-166). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Cosmin Pricop 

 

228 

5. Concluzii 

Studiul de faţă a dorit să ilustreze, pe baza unei analize concrete a trei exegeze 
patristice ale pericopei biblice a Schimbării la Faţă, modalitatea şablonată şi nenuanţată 
prin care adesea teologia ortodoxă la nivel academic cataloghează în masă tendinţe sau 
abordări, în acest caz exegetice. Cu toate că, potrivit opiniilor încetăţenite la nivel de 
ansamblu în cercetarea teologică ortodoxă românească reprezentanţii celor două 
curente interpretative ale Scripturii, întruchipate de celebrele şcoli din Alexandria şi 
Antiohia, utilizau metode exegetice aflate oarecum în antagonism (sens literal vs. sens 
superior, alegorie sau sens duhovnicesc), cercetarea interpretărilor lui Origen, Ioan 
Hrisostom şi Ieronim la textul Schimbării la Faţă din Evangheliile după Matei şi Marcu 
au arătat că nici unul din cei trei exponenţi de seamă ai tradiţiei interpretative patristice 
nu se concentrează exclusiv pe direcţia generală a curentului în care a fost încadrat. 
Astfel Origen, catalogat drept un reprezentant de marcă al exegezei alegorice 
alexandrine arată că interpretarea alegorică a textului biblic, deşi foarte importantă 
pentru înţelegerea duhovnicească a Scripturii, este condiţionată de interpretarea 
literal-istorică. În egală măsură Ioan Hrisostom, exponent al şcolii antiohiene, nu 
acordă atenţie, în omilia 56 la Evanghelia după Matei exclusiv descifrării textului şi a 
contextului pericopei Schimbării la Faţă, ci se interesează concret, prin intermediul 
alegoriei, şi de descifrarea semnificaţiilor duhovniceşti ale textului analizat. Din acest 
motiv, graniţa dintre literă şi alegorie este mult mai străvezie decât s-a afirmat până 
acum. Acest lucru vine să susţină convingerea potrivit căreia interesul exclusiv pentru 
sensul literal fără cel duhovnicesc reprezintă arheologie biblică, iar interesul exegetic 
exclusiv pentru sensul duhovnicesc fără cel literal conduce la speculaţii periculoase şi 
fără ancorare în realitate. 

Bibliografie 

A. Izvoare şi lucrări de referinţă 

Biblia sau Sfânta Scriptură, tiparită cu binecuvântarea Preafericitului Părinte Daniel, 
Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române cu aprobarea Sfântului Sinod, Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2008.  

IERONIM, OM 6 IN MC. = Jérôme, Homélies sur Marc, Introduction, traduction et notes 
par Jean-Louis Gourdain, Les Éditions du Cerf, Paris, 2005 (Sources chrétiennes, 
nr. 494).  

IOAN GURA DE AUR, OM IN MT. = Sf. Ioan Gură de Aur, Omilii la Matei, traducere de 
Dumitru Fecioru, în Scrieri: Partea a treia, Editura Institutului Biblic şi de Misiune 
al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1994 (PSB, vol. 23). 

IOAN GURĂ DE AUR, COM. IN IS. = Jean Chrysostome, Commentaire sur Isaïe, 
Introduction par Jean Dumortier, traduction par André Liefooghe, Les Éditions 
du Cerf, Paris, 1983 (Sources chrétiennes, nr. 304). 

IOAN GURĂ DE AUR, OM. 5 IN 2 COR. = Joannis Chrysostomi, Homilia V in Epistolam 
secundam ad Corinthios, în MIGNE, PG, vol. 61, 431. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alexandria şi Antiohia, două direcţii ireconciliabile ale interpretării biblice? 

 

229 

IOAN GURA DE AUR, EXPOS. IN PS. = Iohannes Chrysostomus, Expositiones in Psalmos 
în MIGNE, PG, vol. 55. 

JOHANNES CHRYSOSTOMOS, Commentariorum in Matthaeum. Continuatio, în MIGNE, PG, 
vol. 58, 553-555. 

Klostermann 1935: Erich Klostermann (hg.), Origenes Werke, vol. 10: Origenes 
Matthäuserklärung, J. C. Hinrich’sche Buchhandlung, Leipzig, 1935. 

NA27 = Novum Testamentum Graece, post Eberhard et Erwin Nestle editione vicesima 
septima revisa communiter ediderunt Barbara et Kurt Aland, Johannes 
Karavidopoulos, Carlo M. Martini, Bruce M. Metzger. Apparatum criticum novis 
curis elaboraverunt Barbara et Kurt Aland una cum Instituti Studiorum Novi 
Testamenti Monasterii Westphaliae, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 2001. 

ORIGEN, COM. IN MT. = Origenes, Der Kommentar zum Evangelium nach Mattäus, 
Eingeleitet, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Hermann J. Vogt, 
Erster Teil (BGrL 18), Stuttgart, 1983. 

ORIGEN, DE PRINCIP. = Origenes, De Principiis, în MIGNE, PG, vol. 11, 363-365. 

B. Literatură secundară 

Balás/Bingham 2006: David L. Balás, Jeffrey D. Bingham, Patristic Exegesis of the Books 
of the Bible, în Charles Kannengiesser (ed.), Handbook of Patristic Exegesis. The Bible in 
Ancient Christianity, Leiden/Boston, 2006, 273-373. 

Baur 1929: Chrisotomus Baur, Der heilige Johannes Chrysostomus und seine Zeit, 1. Band: 
Antiochien, München, 1929. 

Coman 2000: Ioan G. Coman, Patrologie, Sfânta Mănăstire Dervent, 2000. 
Girod 1970: Robert Girod, Introduction, în Origène. Commentaire sur l’Évangile selon Matthieu. 

Tome 1. Livres X et XI, Introduction, traduction et notes par Robert Girod Paris, 1970 

(Sources chrétiennes, nr. 162). 

Gögler 1963: Rolf Gögler, Zur Theologie des biblischen Wortes bei Origenes, Düsseldorf, 
1963. 

Hagemann 1970: Wilfried Hagemann, Wort als Begegnung mit Christus. Die 
christozentrische Schriftauslegung des Kirchenvaters Hieronymus  (TThSt, 23), Trier, 1970. 

Hanson 2002: Richard P. C. Hanson, Allegory and Event. A Study of the Sources and 
Significance of Origen’s Interpretation of Scripture, Westminster, 2002. 

Jay 1968: Pierre Jay, Le vocabulaire exégétique de saint Jérôme dans le Commentaire sur 
Zacharie, REAug, 14 (1968), 3–16. 

Kaczynski 1974: Reiner Kaczynski, Das Wort Gottes in Liturgie und Alltag der Gemeinden 
des Johannes Chrysostomos (Freiburger Theologische Studien 94), Freiburg im 
Breisgau, 1974. 

Kannengiesser 2006: Charles Kannengiesser (ed.), Handbook of Patristic Exegesis. The 
Bible in Ancient Christianity, Leiden/Boston, 2006. 

Kertsch 1995: Manfred Kertsch: Exempla Chrysostomica. Zu Exegese, Stil und 
Bildersprache bei Johannes Chrysostomos (GrTS 18), Graz 1995. 

Leroux 1971: Jean-Marie Leroux, Relativité et transcendance du texte biblique d´après Jean 
Chrysostome, în André Benoit, Pierre Prigent (eds.), La Bible et les Pères. Colloque de 
Strasbourg (1er-8 octobre 1969), Paris, 1971, 67-78. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Cosmin Pricop 

 

230 

Lies 1992: Lothar Lies, Zur Exegese des Origenes, TRev 88 (2/1992), 89-96. 
Lubac 1947: Henri de Lubac, Typologie et Allégorisme, RSR 37 (1947), 180–226. 
Metzdorf 2003: Christina Metzdorf, Die Tempelaktion Jesu. Patristische und historisch-

kritische Exegese im Vergleich (WUNT II/168), Tübingen, 2003. 
Nikolakopoulos 2008: Konstantin Nikolakopoulos, Johannes Chrysostomos als pastoraler 

Schriftausleger, Orthodoxes Forum (1/ 2008), 53-60. 
Torjesen 1986: Karen Jo Torjesen, Hermeneutical Procedure and Theological Method in 

Origen’s Exegesis (PTS 28), Berlin/New York, 1986. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:24:26 UTC)
BDD-A25918 © 2016 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

