
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

188 

 

ELEMENTS OF METAPHYSICAL ARCHTYPOLOGY: BEEINGS AND 

DIFFERENTIALS 

 
Adriana-Claudia Cîteia 

Assoc. Prof., PhD, ”Ovidius” University of Constanța 

 
 
Abstract: The heterocosmical fiction of a world that the individual is heading to, a world possible at 

present as well as in the future had involved the idea of compensatory universe composed by worlds that 

are equally possible and accessible during the lifetime of after death (the vertical Christian universe, 

divided in stories by customs of the heavens, and the gnostic supra-storied universe with the 365 circles, 

or the Judaic Hekhalot universe). 

In the gnostic debate, the man has a double allogeneic identity: he is first “cast” into the world and 

isolated in a hostile, strictly delimited space, and then he becomes a stranger also in relation with his 

origins. Unlike the Christian’s position into the world, the position of the gnostic “is tensed in an 

insoluble anguish” which makes impossible his simultaneous relation to the physical world and to the 

divine space and which leads to confusion and eschatological pessimism. The frontier between man and 

world is doubled by the customs  firmly outlined between man and God; in this point, the gnostic 

intellectualism of “extraction from the world” is fundamentally different from the Christian one which 

has elaborated a more nuanced vocabulary of the metaphysics frontiers with the purpose of marking the 

itinerary of the individual return to the celestial homeland. 

Reading the existential individualism in gnostic terms is useful in understanding the modern polychronic 

identity the origin of which could be represented by the gnostic motive of the man cast into the world.  

 

Keywords: identity, physical world, divine space, metaphysic frontier 

 

 

Fiinţările dumnezeieşti1 ca şi diferenţialele divine2 reprezintă tiparul în care lumea îşi 

defineşte natura logosică. Fiinţările şi diferenţialele nu sunt ierarhizate pornind din Monadă (ca 

în panteism); între Fiinţări relaţia este de intermobilitate, iar între diferenţiale, de 

complementaritate. Organizarea diferenţialelor capătă un aspect domenial, în funcţie de 

apropierea sau depărtarea de „Nucleul Anonim”. 

Paradigma cosmologică a lui Lucian Blaga este aceea a unui centru metafizic- Marele 

Anonim, capabil de a se reproduce ad indefinitum, fără a se epuiza şi fără a asimila substanţe 

din afară3. Modelul lui Blaga este unul matematic cantorian4: Marele Anonim este echivalentul 

lui Aleph 0, monada din care sunt emise după o lege dată, şiruri numerice infinite, care nu 

epuizează unitatea primordială. 

Marele Anonim nu generează lumi, ci este generator de teogonii, deoarece produce 

existenţe de aceeaşi amploare substanţială (cu care nu se află însă într-o unitate perihoretică, 

aşa cum propune paradigma creştină a consubstanţialităţii ipostatice), dar autarhice, având 
                                                            
1 Lucian Blaga, Trilogia cosmologică, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997, p. 16. 
2 Ibidem, p. 31-39. 
3 Ibidem, p. 26. 
4 Matila Ghyka, Filosofia şi mistica numărului, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1998, p. 104-119. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:44:36 UTC)
BDD-A25639 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

189 

 

tendinţa de a se substitui între ele şi de a produce teoanarhie. Pentru a evita teoanahia, Marele 

Anonim îşi cenzurează posibilităţile creatoare, astfel încât orice creaţie directă va fi un fragment 

divin infinitezimal. Modelul ktiziologic propus de filosoful român este cel al genezei prin 

diferenţiale.5 

Diferenţialele divine sunt minime substanţiale, purtătoare ale unor structuri virtuale, 

retuşate prin cenzura transcendentului.  

Autocenzura transcendentului în diferenţiale divine prezintă similitudini cu teoria 

maximului contras a lui Nicolaus Cusanus6: Creatorul se adaptează la creaţia sa, limitându-se 

prin Întrupare. În gândirea cusaniană, Christos este maximum contras, dar şi Absolut: „illus 

maximus, quod simul est contractum et absolutum”. 

Maximul absolut este incomprehensibil, dar sesizabil în necuprinderea sa conceptuală. 

Este limita de coincidenţă între maximum şi minimum, Terţul inclus din teoria 

transdisciplinară.7 Maximalitatea absolută reprezintă simultan infinitul şi limita ultimă a tuturor 

lucrurilor. Ideea cusaniană de infinit are astfel un punct comun cu ideea de peras hodegos, 

interval infinit mărginit la un capăt, dar tinzând la infinit, din teologia dionisiană.8 Această 

maximalitate cuprinde în act toate lucrurile posibile (punct în care teoria cusaniană aminteşte 

de rationes seminales augustiniene). Lumea este produsul unui proces de generare9, repetitivă 

a unităţii primordiale, urmată de o processio- generare extensivă, de la un lucru la altul. În 

matematica divină cusaniană, Tatăl este Unitatea, Fiul este Egalitatea, Sfântul Duh este expresia 

relaţiei de iditate (unitate, unificare) între Tată şi Fiu. 

Fiecare diferenţială îşi are propriul tiraj infinit şi produce catene de structuri virtuale; 

Fiinţările „se revarsă” în viul Creaţiei. Universul Fiinţărilor Divine are aspectul unui text rostit 

la imperativ; universul diferenţialelor pare compus din tiraje infinite de fraze inspirate de 

atributele divine. 

Fiecare Fiinţare este înzestrată cu propriul „viu de creaţie”, fiecare nume divin (în sens 

areopagitic) fiind sursa unei virtualităţi de creaţie. Ieşirea spre lume se face şi în cazul Fiinţărilor 

şi în cazul diferenţialelor după principiul mărimilor transfinite: fără afectarea Principiului Prim, 

Fiinţa de Creaţie fiind prima entitate, un fel de Aleph 0 al transfinitului creştin. 

Relaţia dintre Fiinţa de Creaţie şi Fiinţa Divină este definită în spirit anomeian: Fiinţa 

de Creaţie este înrudită cu Fiinţa lui Dumnezeu prin Chipul de Fiinţă în Sine, dar deosebită ca 

substanţă fiinţială. Fiinţa de Creaţie este premiza manifestării divine. Sunt definite astfel două 

tipuri de ierarhii: Fiinţările divine ca Energii şi Fiinţările de Creaţie. 

(Nu poate fi omisă o comparaţie posibilă între teoria diferenţialelor divine şi mai noua teorie a 

variabilelor ascunse, din fizica cuantică. Variabilele ascunse au fost definite pornind de la 

supoziţia einsteiniană că în spatele aspectului probabilist al mecanicii cuantice se află o 

structură profundă, o lume de parametri ascunşi, supuşi legii cauzalităţii globale şi principiului 

nonseparabilităţii10;  greu de ignorat este şi similitudinea dintre structura sizigiilor gnostice- 

combinaţii de ipostaze, atribute şi energii divine, rezultate din procesul de trecere de la 

Unicitatea divină absolută la Pluralitatea în unicitate (Abis-Tăcere, Logos-Zoe, Telethos-Sofia 

etc) şi perechile Heisenberg11- combinaţii de mărimi pe care nu le putem analiza şi măsura în 

acelaşi timp, cu precizie absolută, dar fără de care nu putem defini sistemele de referinţă spaţio-

temporale: poziţia şi viteza unei particule, energia şi timpul). 

                                                            
5 Lucian Blaga, op. cit., p. 31. 
6 De docta ignorantia I, ed. Andrei Bereschi, Editura Polirom, Iaşi, 2008. 
7 Basarab Nicolescu, Transdisciplinaritatea, Editura Polirom, Iaşi, 1999, p. 20-67. 
8 Dionisie Areopagitul, Opere complete, Editura Paideia, Bucureşti, 1996, p. 135, 149. 
9 De docta ignorantia, ed. cit., Cap. VIII, De generatione aeterna. 
10 D. Bohm, Plenitudinea lumii şi ordinea ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1995, p. 126-132. 
11 Lawrence M. Krauss, Omul cuantic, Editura Humanitas, Bucureşti, 2013, p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:44:36 UTC)
BDD-A25639 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

190 

 

În spirit origenian, facem diferenţa între Logos şi Logoi. Logos-ul este un ipostas 

transfinit care se multiplică în theoremata, prostetypomenoi- arhetipuri ale tuturor lucrurilor. 

Logoi sunt propoziţii care converg spre acelaşi Tot, străbătând Creaţia12. Logoi (la plural) 

desemnează lumina revărsată din Logos, termenul fiind sinonim cu dynameis şi energeiai 

(puteri, energii divine).13 

Pseudo Dionisie14 face distincţia între  

uniri (henoseis)- „cele ale identităţii negrăite şi mai presus de cunoaştere” şi distincţii 

(diakriseis)- ieşiri (proodoi)- manifestări (ekfanseis)- puteri (dynameis) de care se împărtăşeşte 

întreaga Creaţie. În definiţia areopagitică „supraunitatea divină se înmulţeşte pe sine rămânând 

Una”. Dumnezeirea se oferă întreagă, nu domenial ca în cazul diferenţialelor. 

Ta apomorgmata (neasemănările)15 desemnează modul diferit de reflectare a Divinului în 

Creaţie. 

Ta endechomena (Chipurile Cauzei) reprezintă perfecta comunicare divină de Sine, prin 

intermediul ieşirilor (diakriseis, proodoi).16 

Dynameis reprezintă veşnicul flux al Fiinţei Divine care se multiplică fără a ieşi din starea de 

Unu.  

Energiile sunt definite de Ioan Damaschinul în spiritul scrierilor lui Grigorie de 

Nazianz17 cu expresia „iniţiativa lui Dumnezeu”- axalma theou. Este iniţiativa Unului de a 

produce existenţe, rămânând Unul în înmulţire şi deplin în distincţie, Unul dincolo de parte şi 

întreg, în Treime unirile fiind mai presus de distincţii 18. Energiile sunt modele (paradeigmai), 

predeterminări (proorismoi)19, voiri de a-L revela pe Dumnezeu. „Voirile” dionisiene 

(proorismoi) sunt sinonime cu „iniţiativele” divine damaschiniene (axalmata) şi cu intenţia 

divină privitoare la Fiinţe (ta theia thelemata) din teologia dogmatică a lui Vasile cel Mare . 20 

Definiţia areopagitică a energiilor (multiplicări ale Fiinţei fără afectarea stării de Unu) permite 

comparaţia între dynameis şi henadele lui Proclus (care încercuiesc Întregul în perechi) sau între 

dynameis şi sizigiile gnostice.  

Iniţiativele divine sunt premizele „Dumnezeirii de Jos” (hyfeimene theotes). Intermediare între 

Dumnezeirea de Jos şi Dumnezeirea de Sus, ele exprimă atributele divine de margine şi 

nemărginire. 

Dynameis - logoi, cf. definiţiei origeniene 

                 - energeiai (Sfântul Vasile cel Mare) 

                   - ta theia thelemata- intenţii divine (Sfântul  Vasile cel Mare) 

                              - axalma theou- iniţiative divine (Ioan Damaschinul) 

                              - proorismoi- voiri (Pseudo Dionisie) 

                              - hyfeimene theotes- Dumnezeirea de Jos (Grigorie Palama) 

                              - ta apomorgmata –neasemănări (Pseudo Dionisie). 

 Unitatea nesfârşită a Existenţei divine în desfăşurarea ei creatoare se exprimă în mistica 

iudaică prin indicele sefirotic. Lumea sefirelor nu trebuie înţeleasă ca transcendenţă pură ci ca 

spaţiu de reflectare a Divinului în Creaţie21. Dinamica sefirelor (ca şi a sizigiilor gnostice) 

                                                            
12 T. Špidlik, Spiritualitatea Răsăritului creştin, Manual sistematic, vol. II, Editura Deisis, Sibiu, 1997, p. 164-

165. 
13 Sf. Vasile cel Mare, Ad Amphilochium, P.G., T. 32, col. 869A. 
14 Despre numele divine, II, 4, în Opere complete, p. 140. 
15 Ibidem, II, 6. 
16 Ibidem, II, 8, p. 142. 
17 De fide ortodoxa, 1, 4, P.G., T. 94, col. 800 BC. 
18 Pseudo Dionisie, op. cit., II, 11, p. 143. 
19 Ibidem, V, 9. 
20 T. Špidlik, op. cit., vol. II, p. 165. 
21 G. Scholem, Cabala şi simbolistica ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996, p. 140-141. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:44:36 UTC)
BDD-A25639 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

191 

 

asigură legătura dintre lumea arhetipurilor (Merkabah) şi Creaţie (dintre pleroma şi kenoma în 

sistemul de gândire gnostic). Sefirele sunt modele ale divinului în lume. 

 În gnoza valentiniană, Divinitatea acţionează indirect asupra Universului, prin 

intermediul perechilor de eoni (syzigoi). Fiecare structură binară poartă cu ea un atribut al 

Multiplului comun- Propator (de exemplu: Ageraatos şi Henonis, Akynetos-Syncresis, 

Parakletos-Pistis, etc.) Ca şi sefirele, eonii sunt principii vitale în mişcare. Pleroma se închide 

cu Sofia şi Horos- conştientizarea depărtării de arhetipul suprem.  

Sofia este singurul eon care tinde să rupă lanţul divin, pentru a anula distanţa faţă de Propator.22 

Suferinţa Sofiei aminteşte de exilul Şekhinei din mistica lurianică. Dar spre deosebire de acesta, 

Sofia închide acolada Pleromei şi deschide acolada Kenomei, prin crearea Demiurgului. 

 Structura binară din gnoza valentiniană s-ar putea regăsi în gnoza lurianică în cele cinci 

configuraţii-Parzufim, formate în lumea Tikun-ului (Reparaţiei) după „spargerea vaselor” din 

Sefiroth.23 Pleroma sefirotică apare ca temă în cabala provensală a lui Eleazar din Worms. Sunt 

trei modalităţi de a le explica: 

1. Sefiroth fac parte din natura divină, 

2. Sefiroth nu sunt divine în esenţă, deşi sunt instrumente ale Creaţiei, recipiente ale fluxului divin, 

3. Sefiroth reprezintă elementul imanent al Divinităţii.24 

Un aspect interesant al decadei sefirotice este havvaiot- suma arhetipurilor sefirotice necreate.25 

 Şi Kaballa lurianică şi gnoza valentiniană posedă un mit al exilului şi mântuirii construit 

pe structura dualistă a unui cosmos riguros organizat. 

 În Zohar 26, Infinitul (Ein Sof) se comunică lovind neantul cu sunetul Cuvântului. La 

rândul Său, Cuvântul se multiplică şi se comunică pe Sine luând forma semnelor alfabetului 

emanate din Kether, prima sefiră.27 Literele alfabetului sunt legate unele de alte şi cuprinse în 

unitatea divină- Ehad. Teoria Maamaroth explică cele zece cuvinte fundamentale ale Creaţiei 

şi cele zece porunci divine.  

Ehad (Unu) din Cabala timpurie înglobează cele zece sefiroth în încercarea de a explica relaţia 

Monadă-Decadă. Ehad cuprinde şi unifică totul; este şi o modalitate de a face accesibil Atsiluth-

ul, care nu este o simplă emanaţie, ci este manifestarea Unului-Multiplu.28 

 Lumea creată devine astfel un text rostit etern, o virtualitate de nume divine (kinuiim) 

care îl determină pe Dumnezeu. Această ţesătură nesfârşită de nume umple spaţiul dintre 

extremităţile Cerului (Deuteronom IV, 32), dintre obiectul etern al căutărilor şi răspunsul la 

acestea. Lumea devine astfel substanţializarea limbajului divin. Dar între litere şi nume există 

spaţii albe, surse continue de arhetipuri. Halakhot- secretele spaţiilor albe simbolizează Creaţia 

continuă, inepuizabilă. După fiecare nouă combinaţie de litere, urmează un moment de 

delectare divină (şaaşua).29 Însuşi veşmântul divin este ţesut din combinaţii de litere (teoria 

Malbuş). Malbuş este spaţiul Creaţiei, spaţiul scenariului cosmogonic şi al retragerii divine (Ţim 

Ţum).30 

 În mistica iudaică, Marele Continuu Divin este determinat de cele două întrebări 

fundamentale: MI?-cine?, interogaţia din Isaia XL, 26, şi MA?- ce? Ele ordonează, ierarhizează 

universul între Punctul Suprem (Mi) şi Punctul de Jos (Ma). Lumina emanată din Punctul 

                                                            
22 Ioan Petru Culianu, Experienţe ale extazului, Editura Nemira, Bucureşti, 1998, 83-98, 177-180. 
23 G. Scholem, Cabala şi simbolistica ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996, p. 129 şi urm. 
24 Ibidem, p. 193. 

25 Moshe Idel, Cabala, noi perspective, Editura Nemira, Bucureşti, 2000, p. 191-204.  

26 Alexandru Şafran, Cabala, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1999, p. 217-301. 
27 Ibidem. 
28 Zoharul (Cartea Splendorii), ediţia a doua revăzută şi adăugită, trad. Ilie Iliescu , Editura Herald, Bucureşti, 

2012, passim. 
29 G. Scholem, Cabala, p. 52-53. 
30 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:44:36 UTC)
BDD-A25639 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

192 

 

Suprem îşi păstrează nealterată intensitatea.31 Pronumele-subiect mi (gr. tis) din Isaia se referă 

la cel numit în Deuteronom (IV, 32) „extremitatea cerului” (akros tou ouranou), iar pronumele 

demonstrativ tauta (tis katedeixen panta tauta?) denumeşte deopotrivă Creaţia şi manifestarea 

lui Dumnezeu în lume. 

 Astfel, cele două fragmente, din Isaia şi Deuteronom definesc spaţiul creaţiei divine: de 

la o margine a cerului la alta şi din înaltul cerului până jos pe pământ (epi tes ges kato), puterea 

divină fiind aceeaşi între Punctul Suprem şi punctul de Jos (Deuteronom 4, 39: outos theos; 

Malachias III, 6: dioti ego kyrios ho theos hymon kai ouk elloiomai). Adjectivul din Deuteronom 

şi verbul din Mallachias definesc eterna egalitate a lui Dumnezeu cu Sine Însuşi. 

 Sinteza literelor alfabetului ebraic este realizată de pronumele bekha („datorită ţie”) din 

Psalmul XXVI, 13, bakh („prin Tine”) din Exod XXXII, 13 (gr. kata seautou din Psalm XVIII, 

30). 

 Pronumele bakh devine astfel sursa tuturor numelor divine (Exod XX,1: „Şi Dumnezeu 

a pronunţat toate aceste cuvinte”). Aşadar, Dumnezeu a rostit (gr. elalesen) toate cuvintele şi a 

creat tot ce există (katedeixen panta tauta- Isaia XL, 26) între extremităţile Cerului şi pe pământ. 

Universul este creat prin rostire divină. Astfel, cele două verbe la aorist- katedeixen din Isaia 

XL, 26 şi elalesen din Exod XX, 1 devin sinonime; a rosti înseamnă a crea. 

 Propoziţia ego eimi (eu sunt) cuprinde toate numele sfinte; Universul devine suma 

numelor lui Dumnezeu (ebr. kinuiim).32 

 Talmudul defineşte omniprezenţa divină, ca Spirit infinit într-un spaţiu infinit. De altfel, 

însăşi noţiunea de spaţiu este resemnificată: 

„Oare nu este adevărat că Eu umplu cerul şi pământul?”- Ieremia 23, 24; Psalm 24,5. 

Desemnarea Divinităţii cu termenul Loc- topos are ca sursă un fragment din Geneza R., 68, 9:  

„Sfîntul unic este spaţiul în care se află amplasat  Universul Său, dar universul Său nu este 

spaţiul în care este amplasat El”. 

Aşadar, spaţiul este asimilat de Divinitate, nu conţine Divinitatea ( I Regi 8, 27: „Cerurile şi 

cerurile crerurilor nu pot să te cuprindă”). 

 Cosmologia talmudică armonizează transcendenţa cu imanenţa lui Dumnezeu. 

Divinitatea este „localizată” în al şaptelea cer, distanţa până la pământ fiind infinită, iar spaţiile 

dintre ceruri, incomensurabile. Dar principiul omniprezenţei face loc noţiunii de imanenţă 

divină, prin rugăciune şi prin Legământul cu poporul ales.33 

 În Sefer Ieţira, Creaţia se face cu ajutorul celor zece cifre primordiale (numite sefiroth) 

care exprimă forţele fundamentale ale ordinii cosmogonice şi din 22 de litere, raportul dintre 

ele nefiind menţionat.34 Prima sefiră este chiar Ruah Elohim din Geneza 1, 2, în care Dumnezeu 

ascunde literele primordiale. 

 În teoria lingvistică a Cabalei de secol XIII, cele zece sefiroth sunt sfere de manifestare, 

de acţiune divină, iar literele integrate lor sunt configuraţii ale energiei divine. Literele 

reprezintă semnătura secretă a Divinităţii în întreg procesul creaţiei.  

Isaac Orbul interpreta cuvântul ebraic oth (literă) ca derivat al verbului atha (a veni, în sens 

emanatist, dar şi profetic: ceea ce va veni, în sensul virtuţii profetice a literelor.35 Pentru Isaac 

Orbul, prima etapă a manifestării divine este trecerea de la gândul ascuns al lui Dumnezeu, spre 

vorbire, spre Logos. Cuvintele au forţă generatoare de formă. Procesul de gândire în sine, 

„planul lumilor” este considerat prima sefiră, urmată de orientarea gândirii spre Creaţie şi de 

punctul primordial al ieşirii Cuvântului din Dumnezeu. Înţelepciunea divină (Sofia) deschide 

lumea numelor pure, elemente primordiale ale creaţiei logosice. Dinamica literelor divine 

                                                            
31 Zoharul, ed. cit., p. 26 şi urm. 
32 G. Scholem, op. cit., p. 53. 
33 Ibidem. 
34 G. Scholem, Studii de mistică iudaică, Editura Hasefer, Bucureşti, 2000, p. 23. 
35 Ibidem, p. 33-35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:44:36 UTC)
BDD-A25639 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

193 

 

rezultă din dinamica lui Aleph- mişcarea iniţială a vocii care declanşează Vorbirea, păstrându-

şi atributul inepuizabilităţii. Toate literele sunt conţinute de Aleph. Ea este expresia monadei 

care se multiplică la nesfârşit rămânând mereu identică cu sine. Aleph este unitatea perfectă din 

care totul emană continuu .36 

 Mistica merkabah (a carului divin) şi literatura hekhalotică (a celor şapte palate care 

preced Tronul lui Dumnezeu) s-au dezvoltat pornind de la speculaţia privitoare la viziunile lui 

Ezechiel (I, 5-28) şi Daniel (7, 2-15). 

 Conform Cărţii lui Enoh (3)37, Dumnezeu stă pe tronul slavei, dincolo de cele 955 de 

ceruri, purtat de cele patru hayyoth ha kodesh (Sfinte Făpturi). Pe car este aşezat omul 

primordial- Yotser bereshith, manifestarea slavei ascunse a lui Dumnezeu, homoioma os eidos 

anthropon- asemănător unui chip de om (Ezechiel, I, 26). Primul înger este Metatron, 

„principele chipului” care locuieşte în cel de al şaptelea cer Araboth, aproape de Şekhina 

(manifestarea divină), „împreună cu legiunile mâniei, Shinanim de foc, Kerubim cu torţele lor 

aprinse, Ophanim cu rugurile încinse, Seraphim ai fulgerelor”.38 

În II Enoh, 13, Creatorul are 23600 parasanghi în înălţime (un parasang având 5250 metri), iar 

într-o altă „estimare”, doar tălpile picioarelor sale au treizeci de milioane de parasanghi39, 

singur, vizionarul fiind în stare să privească, în extaz, trupul divin.40 În Zohar, „albul ochiului 

său formează 40000 de lumi, iar cei drepţi le vor moşteni în lumea viitoare. De treisprezece mii 

de ori zece mii de lumi îşi au sprijinul în Capul Strămoşului Tuturor Timpurilor”. 41Lungimea 

Chipului Său este de treisute şaptezeci de mii de ori câte zece mii de lumi. Acesta este Marele 

Chip, sefira Kether, Bătrânul Bătrânilor. Marele Chip a aşezat un văl în faţa Lui şi prin acest 

văl a început să se contureze esenţa divină (Micul Chip). Un fir alb pleacă din Capul Bătrînului 

spre cel al Micului Chip şi de aici spre nenumăratele capete ale Lumii de Jos.42 

 Marele Chip, Strămoşul Strămoşilor cuprinde în sine toate imaginile, numele, formele, lumile 

de Sus şi de Jos. Marele Chip şi Micul Chip sunt ca braţele aceleiaşi balanţe. 

 Dumnezeu a creat cerurile cu mâna dreaptă şi pământul cu mâna stângă (Isaia XLVIII, 

13, Ps. 101, 25). Numite, ele apar împreună. 

 Aşadar, spaţiul divin (iudeo-gnostic şi creştin) are o structură dublă: arhetipurile celeste 

şi reflectarea lor în lumea creată, printr-un proces de autocenzurare a transcendentului.  

  

BIBLIOGRAPHY 

  

Blaga, Lucian, Trilogia cosmologică, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997 

Bohm, D, Plenitudinea lumii şi ordinea ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1995 

Culianu, Ioan, Petru, Experienţe ale extazului, Editura Nemira, Bucureşti, 1998 

Culianu, Ioan, Petru, Psihanodia, Editura Nemira, Bucureşti, 1997 

Dionisie Areopagitul, Opere complete, Editura Paideia, Bucureşti, 1996 

Ghyka, Matila, Filosofia şi mistica numărului, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1998 

Krauss, Lawrence, M., Omul cuantic, Editura Humanitas, Bucureşti, 2013 

Nicolaus Cusanus, De docta ignorantia, ed. Andrei Bereschi, Editura Polirom, Iaşi, 2008. 

Nicolescu, Basarab, Transdisciplinaritatea, Editura Polirom, Iaşi, 1999 

Scholem,G., Cabala şi simbolistica ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996 

                                                            
36 Psalm 100, 3; G. Scholem, op. cit., p. 35-42. 
37 Ibidem 
38 I. P. Culianu, Experienţe ale extazului, Editura Nemira, Bucureşti, 1998, p. 164; Idem, Psihanodia, Editura 

Nemira, Bucureşti, 1997, p. 113-117. 
39 Ibidem, p. 163-164.  
40 Ibidem. 
41 Zohar, p. 32. 
42 Zohar, III, 128b. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:44:36 UTC)
BDD-A25639 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

194 

 

Scholem,G., Studii de mistică iudaică, Editura Hasefer, Bucureşti, 2000 

Špidlik, T., Spiritualitatea Răsăritului creştin, Manual sistematic, vol. II, Editura Deisis, Sibiu, 

1997. 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:44:36 UTC)
BDD-A25639 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

