
Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
463 

MYSELF AND THE OTHERNESS. CONSTRUCTING THE 
MEANING THROUGH WORDS 

 

Alin Serafim Ștefănuț 

 PhD Student, University of Oradea 

 

 
Abstract: The present paper proposes to outline the way in which the word has the power to articulate 

and shape the surrounding universe, having a starting point in the Biblical Genesis. Even if the most 

majority of people use the same words, they don’t have in all the situations the same meaning, their 

value being directly influenced by the user. The communication becomes a negotiation of meanings 

depending on the user and his social position. For humanity communication is a fundamental 

dimension of every day existence and the field of study for contemporary anthropological approaches. 

The human being is responsible when choosing the words and have the consciousness of the used 

words because words mean, most of the time, actions.   

 

Keywords: communication, otherness, context, intersubjectivity, meaning. 

 

 

Comunicarea reprezintă, după cum bine știm, un aspect fundamental al existenței 

umane, care contribuie în mod nemijlocit la cunoașterea celuilalt și care ne oferă ocazia de a 

ne face cunoscut eul, de a ne exprima în raport cu celălalt. Asistăm, în prezent, la un proces de 

izolare a individului, cu toate că niciodată până acum mijloacele de comunicare n-au fost atât 

de diversificate. Contactul concret cu celălalt și proximitatea au fost înlocuite de mijloacele de 

comunicare la distanță, mult mai la îndemână. Pentru a discuta unii cu alții nu mai trebuie să 

părăsim spațiul familiar, propria cameră, spre exemplu, fiind suficient a apela la unul dintre 

nenumăratele dispozitive electronice pe care le avem la dispoziție.  

 Articularea universului înconjurător este posibilă doar cu ajutorul cuvântului. Prin 

intermediul acestuia, concretul dobândește identitate și un anumit sens. Altfel spus, doar 

numind lucrurile le putem recunoaște ca atare. Pornind de la textul biblic putem constata 

imensa putere a cuvântului. În Vechiul Testament lumea ca atare ia ființă ca urmare a 

Cuvântului lui Dumnezeu: „și a zis Dumnezeu: «Să fie lumină!» Şi a fost lumină.”1. Creația 

prinde contur/formă prin cuvântul lui Dumnezeu, însă ființa umană, după crearea sa, 

contribuie la desăvârșirea creației. Departe de a fi un factor pasiv, primul om dă nume tuturor 

fiarelor și păsărilor create de Dumnezeu: „Și Domnul Dumnezeu, Care făcuse din pământ 

toate fiarele câmpului şi toate păsările cerului, le-a adus la Adam, ca să vadă cum le va numi; 

aşa ca toate fiinţele vii să se numească precum le va numi Adam”2. Putem formula o primă 

observație potrivit căreia existența singură nu este suficientă dacă nu este recunoscută și 

numită. Lupul, spre exemplu, este identificat, la un prim nivel, cu un animal de pradă în 

momentul în care i se amintește numele (fără să luăm în calcul conotațiile ulterioare ale 

temenului). Noțiunea trimite la un referent concret, care este recunoscut doar în momentul în 

                                                           
1 (http://www.bibliaortodoxa.ro/vechiul-testament/25/Facerea), consultat la 12 septembrie 2016.  
2 (http://www.bibliaortodoxa.ro/carte.php?id=25&cap=2, versetul 19), consultat la 12 septembrie 2016. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:04 UTC)
BDD-A25411 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
464 

care este numit. Altfel spus, putem constata că o serie de noțiuni ce ne guvernează existența 

nu există decât în momentul în care sunt identificate ca atare.  

Relația dintre divinitate și ființa umană se stabilește prin intermediul cuvântului, iar 

neascultarea acestuia întru totul duce la pierderea statutului omului de ființă privilegiată și are 

o serie de consecințe iremediabile: moartea, suferința, alungarea din Grădina Edenului și, așa 

cum amintește Mircea Eliade, pierderea puterii asupra animalelor3. Cuvântul are, astfel, 

posibilitatea de a aduce la viață un întreg univers și de a schimba la modul concret natura 

ontologică a ființei umane. El are puterea de a crea și de a anticipa destinul ființei umane. 

După alungarea oamenilor din Grădina Edenului, Dumnezeu anticipează suferințele la care 

vor fi supuși oamenii, cuvântul fiind cel care modelează și trasează limitele ființei umane. În 

același timp, importanța cuvântului nu scade după alungarea din Paradis, ci, dimpotrivă, rolul 

său se amplifică, contribuind în mod decisiv la asigurarea legăturilor dintre membrii societății 

umane.  

 La începuturile cercetării limbajului (în secolul al XIX-lea), studiile asupra acestuia 

erau profund influențate de științele naturale. Abia începând cu 1870, „limba devine o 

instituție socială”4, iar componentele ei sunt supuse analizei. Chiar dacă utilizate de secole, 

cuvântul și limbile au avut nevoie de câteva sute de ani pentru a li se recunoaște importanța în 

cadrul formelor de organizare umană, hotărâtoare în acest sens fiind, după cum bine știm, 

cercetările lui Ferdinand de Saussure. Acestea au deschis drumul studiilor cuvântului, limbii 

și limbajului, în ansamblul său. Cuvântul își vădește importanța în viața cotidiană, în 

interacțiunile zilnice dintre oameni. El nu poate fi disociat de societate, contribuind în mod 

decisiv la stabilirea raporturilor din cadrul formelor de organizare socială.  

 Pentru Ștefan Afloroaei, lumea presupune raportarea constantă la alteritate: 

„temporalitatea omului, situarea în timp și în durată (aion) înseamnă, în cele din urmă, 

raportarea sa esențială  - oarecum definitivă - la celălalt5. În concepția filosofului amintit, 

lumea este însăși reprezentarea celuilalt, în raport cu care ne situăm și ne definim. Diferențele 

inerente dintre indivizi nu fac altceva decât să contureze un univers care se constituie și se 

cere recunoscut prin cuvânt și prin comunicare. Avem de-a face cu însuși principiul care 

guvernează existența lumii și recunoașterea istoriei omenești.  

  Filosoful Fred Poché sesizează unul dintre paradoxurile contemporane în legătură cu 

comunicarea: „Ca un paradox al societăților noastre, nu s-a vorbit niciodată atât de 

comunicare și, cu toate acestea, un număr însemnat de persoane se simt pierdute, neascultate, 

neînțelese”6. Asistăm la o situație în care cuvintele sunt folosite mult, însă comunicarea nu se 

(mai) realizează. Cel puțin acesta pare a fi sentimentul unei părți însemnate din societate. Fred 

Poché subliniază faptul că în societatea din zilele noastre există o serie de persoane care nu au 

un drept real la comunicare. Între exemplele enumerate de el se află imigrantul, categoriile 

sociale defavorizate din punct de vedere material. De cele mai multe ori, aceste persoane nu 

devin subiecți ai discuției, nu au dreptul la cuvânt, fiind, în cadrul schemei comunicării a lui 

Roman Jakobson, nu emițător sau receptor, ci un simplu referent care cântărește prea puțin în 

deciziile celor care au puterea de a le influența viața. Deși comunicarea este la îndemâna 

                                                           
3 A se vedea Mircea Eliade, Imagini și simboluri, București, Editura Humanitas, pp. 182 - 185.  
4 Pierre Bonte, Michel Izard (coord.), Dicționar de etnologie și antropologie, Ediția a II-a, traducere de 

Smaranda Vultur și Radu Răutu (coord.), Iași, Editura Polirom, 2007, p. 701.  
5 Ștefan Afloroaei, Lumea ca reprezentare a celuilalt, Iași, Institutul European, 1994, p. 5. Sublinierile îi aparțin 

autorului citat.  
6 Fred Poché, Sujet, parole et exclusion. Une philosophie du sujet parlant, Paris, Éditions L’ Harmattan, 1996, p. 

13, trad. noastră.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:04 UTC)
BDD-A25411 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
465 

tuturor, puțini sunt cei care au dreptul la cuvânt, la acel cuvânt care contează și poate să 

determine o schimbare în plan existențial. Astfel, este de datoria fiecărui participant la 

comunicare să învețe să-l asculte pe celălalt, nu doar să-l audă și să îi ofere ocazia să-și afirme 

identitatea.  

 Filosoful francez vorbește de „o filosofie a ascultării”, a înțelegerii - „une philosophie 

de l’entendre”7 - necesară în cazul comunicării interumane. Potrivit lui, nu e suficient a vorbi 

cu celălalt și a-l auzi, ci trebuie să căutăm, de asemenea, a-l înțelege, a pătrunde sensul 

cuvintelor pe care le rostește, precum și a fi atenți la contextul în care se produce acest lucru. 

Vorbim de un plan interpersonal în care fiecare participant la dialog este conștient și 

responsabil atât față de sine (de starea sa, cuvinte, intenții), cât și față de celălalt, angajat în 

același demers comunicativ.  

 O dimensiune esențială a comunicării și a puterii pe care o dobândesc cuvintele o 

reprezintă identitatea eului. Mai exact, când eul vorbește, în ce calitate face el acest lucru? 

Acționează în nume propriu, exprimă propriile convingeri sau este purtătorul mesajului unei 

corporații sau al unui grup de indivizi? La fel de importantă este identitatea receptorului, 

deoarece acesta poate să determine schimbări în discursul emițătorului. Jurgen Habermas 

vorbește de „relația de intersubiectivitate” și de „raportul dintre identitatea eului și a 

grupului”8. Raportul care se stabilește între participanții la o situație de comunicare 

influențează decisiv sensul discuției. Cuvântul este un element ce implică puterea socială. De 

altfel, pentru Habermas, comunicarea reprezintă „un fel de metainstituție de care depind toate 

celelalte instituții sociale, căci acțiunea socială se constituie abia în comunicarea curentă”9.  

 Potrivit filosofului Ludwig Wittgenstein, vorbirea reprezintă o practică socială ce 

poate fi percepută în mod antropologic, ca una dintre multiplele dimensiuni ale ființei 

umane10. Privită din acest punct de vedere, comunicarea se află în relație directă cu acțiunea și 

cu exprimarea sinelui în raport cu alteritatea, constituind însuși cadrul de afirmare și 

manifestare a ființei umane.  

 În general, a prins contur, de-a lungul timpului, ideea că vorbirea se opune acțiunii. 

Altfel spus, când transmitem o idee prin cuvânt nu înseamnă că și facem un anumit demers, 

fapt total neadevărat. Prin cuvânt, prin rostirea unei promisiuni, spre exemplu, punem bazele 

unei acțiuni viitoare, realizăm un act performativ. Universul înconjurător și societatea sunt 

influențate de cuvântul rostit și, mai mult decât atât, prin cuvânt ființa umană modelează 

existența, o masă amorfă și complexă ce se cere a fi denumită/definită. Nu numai că cuvântul 

nu se opune faptei, dar reprezintă însuși fundamentul ei. Având un profund sens pragmatic, 

cuvântul instituie o relație între sine și ceilalți, iar actul vorbirii redă chiar acțiunea exprimată 

prin cuvinte și, așa cum arată Habermas: „vorbitorul/ascultătorul folosesc în exprimările lor 

propoziții pentru a se înțelege asupra unor stări de fapte”11. Se instituie un plan al 

intersubiectivității în care ascultătorul și vorbitorul discută unul cu celălalt, stabilesc o relație 

de comunicare și, totodată, se pun de acord asupra subiectului despre care vor discuta. 

Habermas afirmă că nu putem utiliza propoziții pentru a (ne) exprima decât dacă, în prealabil, 

                                                           
7 Idem, ibidem, p. 25. 
8 Jurgen Habermas, Theorie und Praxis, apud Andrei Marga, Teoria societății în intenție practică, în Jurgen 

Habermas, Cunoaștere și comunicare, București, Editura Politică, 1983, p. 21.  
9 Jurgen Habermas, Zur Logik der Sozialwissenschaften, apud Andrei Marga, Teoria societății în intenție 

practică, în Jurgen Habermas, Cunoaștere și comunicare, București, Editura Politică, 1983, p. 21. 
10 A se vedea Fred Poché, op. cit., p. 29.  
11 Jurgen Habermas, op. cit., p. 192.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:04 UTC)
BDD-A25411 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
466 

am creat „condițiile comunicării posibile”12, am favorizat cadrul manifestării unei situații de 

vorbire. Participanții la comunicare pot, astfel, să se manifeste ca persoane capabile de a 

stăpâni cuvântul și de a acționa în consecință. Ideii existenței unui subiect vorbitor unic i se 

opune o realitate concretă în care între participanții la dialog se creează o „polifonie 

enunțiativă”13.  

 O atenție sporită trebuie acordată, în cadrul comunicării, contextului în care are loc 

schimbul de informații, precum și participanților la acest schimb. Situația de comunicare ține 

de domeniul concretului și nu este realizată și studiată într-un laborator ce reproduce în mod 

artificial condițiile vieții. Înțelegem, prin context, cadrul în care are loc schimbul de 

informații, cu tot ce presupune acesta. Angelica Hobjilă realizează un inventar referitor la 

ceea ce înseamnă contextul, identificând o serie largă de tipuri de context: social, 

„instituțional”, cultural, politic, circumstanțial sau „ambiental”, relațional/intersubiectiv, 

verbal și altele14. Autoarea punctează diferențele și nuanțele referitoare la tipurile de context 

identificate. Nu insistăm asupra lor deoarece nu contextul în sine face obiectul prezentului 

studiu, ci cuvântul și comunicarea privite ca liant social.  

 Identitatea indivizilor implicați în cadrul unei situații de comunicare poate să 

cântărească greu în impactul pe care îl au cuvintele. Ne gândim la nivelul de instruire, starea 

psihică de moment, bagajul de cunoștințe etc. Toate acestea influențează transmiterea 

informației și modul în care este ea percepută de celălalt. Subiecții vorbitori negociază sensul 

mesajului și îl decodifică în funcție de capacitatea de înțelegere și de cunoștințele avute în 

prealabil. Avem în vedere ceea ce Habermas identifică a fi obiectul pragmaticii empirice, „al 

unei teorii a comunicării care cercetează științific comportamentul”15. Totodată, în exprimarea 

mesajului nu utilizăm doar cuvinte, ci, odată cu acestea, transmitem și o serie de emoții pe 

care le resimțim pe moment. Se întâmplă ca scopul exprimării acestora să nu fie doar o 

descărcare afectivă, ci un mod prin care urmărim să-l influențăm pe cel de lângă noi. De pe 

planul teoriei, al cuvintelor, se trece înspre planul acțiunii, situat în imediata proximitate a 

vorbirii. 

 Cuvintele nu sunt doar ascultate, ci și interpretate, dobândind o dimensiune 

pragmatică. Ele nu rămân suspendate într-un vid, fără a avea ecou în planul concretului, ci 

dimpotrivă, atriculează existența. Sensul universului creat prin cuvânt se realizează pe planul 

intersubiectivității, unde locutorul și interlocutorul decodifică informația primită, negociază 

mesajul și acționează în funcție de acesta, pentru că, după cum am arătat, cuvântul este 

poziționat la baza faptei, iar „sensul vorbirii în general constă evident în aceea că cel puțin doi 

subiecți, vorbitorul și ascultătorul, se înțeleg asupra a ceva”16. 

 Comunicarea este un proces ce utilizează propriile elemente pentru a se construi și 

presupune un cadru flexibil, o permanentă adaptare și nenumărate repoziționări din partea 

participanților la situația de comunicare. Departe de a fi un proces rigid, inert, schimbul de 

informații înseamnă interacțiune și antrezează multiple modificări, astfel că subiecții trebuie 

să fie pregătiți să-și susțină ideea urmărită, având în vedere scopul pe care îl urmăresc inițial 

și de-a lungul schimbului de informații și de experiențe.  

                                                           
12 Idem, ibidem, p. 196.  
13 Pierre Bonte, Michel Izard (coord.), op. cit., p. 383. 
14 A se vedea Angela Hobjilă, Comunicare: discurs, teatru. Delimitări teoretice și deschideri aplicative, Iași, 

Institutul European, 2012, pp. 14 - 17.  
15 Jurgen Habermas, op. cit., p. 191.  
16 Idem, ibidem., p. 200.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:04 UTC)
BDD-A25411 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
467 

 Cuvântul și comunicarea reprezintă aspecte dintre cele mai importante ale societății 

contemporane, iar folosirea acestora se impune a se realiza cu deosebită atenție, deoarece nu 

trebuie să uităm că cuvintele pot să rănească și să ducă la marginalizare și segregație, la fel 

cum pot să creeze sau să stimuleze un anumit demers. „Imagine fidelă a omului”17, cuvântul 

se cere a fi utilizat în mod responsabil, iar ființa umană trebuie să manifeste față de el aceeași 

atitudine ca față de propria persoană.   

 

 

BIBLIOGRAPHY: 

 

Afloroaei, Ștefan, Lumea ca reprezentare a celuilalt, Iași, Institutul European, 1994; 

Bonte, Pierre, Izard, Michel (coord.), Dicționar de etnologie și antropologie, Ediția a II-a, 

traducere de Smaranda Vultur și Radu Răutu (coord.), Iași, Editura Polirom, 2007; 

Habermas, Jurgen, Cunoaștere și comunicare, prefață și îngrijirea versiunii în limba română: 

Andrei Marga, traducere din limba germană de Andrei Marga, Watler Roth, Iosif Wolf, 

București, Editura Politică, 1983;  

Hobjilă, Angelica, Comunicare: discurs, teatru. Delimitări teoretice și deschideri aplicative, 

Iași, Institutul European, 2012; 

Eliade, Mircea, Imagini și simboluri, prefață de Georges Dumézil, traducere din franceză de 

Alexandra Beldescu, București, Editura Humanitas, 2013; 

Poché, Fred, Sujet, parole, exclusion. Une philosophie du sujet parlant, Paris, Éditions L’ 

Harmattan, 1996; 

http://www.bibliaortodoxa.ro/vechiul-testament/25/Facerea, consultat la 12 septembrie 2016.

                                                           
17 Aurore Monod-Becquelin, în Dicționar de etnologie și antropologie, Ediția a II-a, p. 702. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:04 UTC)
BDD-A25411 © 2016 “Petru Maior” University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

