Communication and Argumentation in the Public Sphere ISSN 1843 - 7893
(2007) Year I, Issue 2
Galati University Press
Editors: Anca Gata & Adela Dragan
Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, SECOND VOLUME
April 12th-14th, 2007 — “Dunarea de Jos” University, Galati Romania
pp. 233-240

Muriel FENDRICH
Religion et espace public: le cas francais

Université du Havre, IUT, France
muriel.fendrich@univ-lehavre.fr

Introduction

Sur le plan international l'explosion dun islam radical, I'apparition d'une droite
américaine qui se revendique clairement religieuse, ou encore la renaissance des
religions dans un certain nombre des pays de I'ex bloc soviétique ont 'ambition de ne
pas séparer les ordres temporels et les ordres spirituels.

La France n’a pas échappé a cette vague porteuse. Ces dernieres années, le
théme sur la laicité est monté en puissance dans le débat public: du débat sur le
voile a 1'école a la création du Conseil francais du culte musulman; la semaine du 24
mars encore, l'actualité a vu se multiplier les sujets touchant a la laicité: le mercredi,
Alain Morvan, le recteur de I'Académie de Lyon hostile a l'ouverture d'un college
musulman dans le Rhone, a été limogé; dans le méme temps, Dominique de Villepin,
Premier Ministre, et Nicolas Sarkozy, Ministre de I'Intérieur et des cultes, ont signé
le 26 mars le décret qui fonde 1'Observatoire national de la laicité.

Les débats récents relatifs a la place de lislam en France, a la béatification
éventuelle de Jérome Lejeune, découvreur du géne de la trisomie 21, ou encore les
propositions de “toilettage” de la loi de 1905 soutenue par la présentation du rapport
parlementaire Machelon en septembre 2006 montrent assez que le lien entre
politique et religion continue de poser probléme en France ot on croyait la question
résolue depuis 1905.

L’objectif de cette communication n’est pas de faire ceuvre novatrice mais de
profiter du caractére international de ce colloque pour faire part de la spécificité
francaise dans le cadre de l'actualité et d’'insister sur la vigilance a laquelle notre
role d’enseignant nous invite.

Notre propos sera d’explorer la nature du lien entre religion et sphére publique
dans notre démocratie et de poser la problématique d’une résistance de l'esprit de
laicité a l'esprit de religion.

1. Le lien entre religion et sphére publique

1.1. Le concept de RELIGION

Le mot religion est dérivé du latin religio (“ce qui attache ou retient, lien moral,
inquiétude de conscience, scrupule”) utilisé par les Romains, avant Jésus Christ,
pour désigner le culte des démons.

L'origine de religio est controversée depuis l'antiquité. Cicéron [1] le dit venir de
relegere (“relire, revoir avec soin, rassembler’) dans le sens de “considérer
soigneusement les choses qui concernent le culte des dieux”; en latin classique, la
religio est synonyme de “soin méticuleux”, “ferveur inquiéte” et de ce fait exclut I'idée
de relation avec le sacré; le mot convient proprement a 'exercice du culte. C’est par

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)



ce biais que le mot s’est fixé sur 'expérience du sacré. Alors, avec la prolifération des
cultes et l'apparition du christianisme, Lucrece, Lactance, Tertullien peuvent voir
son origine dans religare (“relier”) pour désigner “le lien de piété qui unit a Dieu”.

Initialement wutilisé pour le christianisme, l'emploi du mot religion s'est
progressivement étendu a toutes les formes de manifestations sociales en rapport
avec le sacré.

La religion implique un élément substantif, “un systéme de narration”, qui
suppose une transcendance et une autorité définissant des pratiques, des croyances
et des principes moraux, et un élément fonctionnel, «répondre aux questions», que
posent la souffrance, la mort et diverses tragédies, ou que suscite le bonheur. Ceci
permet d’inclure ce qu'on appelle aujourd'hui «la spiritualité», c'est-a-dire des
«croyances et pratiques puisées dans les religions ou d'un contenu similaire, mais
pratiquées indépendamment des canaux habituels des religions» et qui parfois sont
de tendance sectaire.

1.2. Le concept d’ESPACE PUBLIC

La distinction entre sphére privée et sphére publique est particulierement pertinente
en matiére de religion. Est public ce qui concerne les hommes d’'une nation ou d'une
communauté politique. Est privé, ce qui concerne un homme ou plusieurs, librement
associés, par exemple dans une communauté religieuse. La dimension collective
d’'une confession ne lui confére donc pas un statut public qui ne peut correspondre
qu’a ce qui est universellement partagé.

La spheére publique est congue comme un espace ou 'opinion publique s’exprime,
et ce sous des formes qui sont censées assurer une validité morale et politique. Le
concept de «sphére publique» se situe dans le contexte d'une théorie plus large de la
démocratisation. Selon Nancy Fraser [2], il contribue a une théorie de démocratie
normative, politique.

De plus, une sphére publique doit étre un véhicule de mobilisation d'opinion
publique fonctionnant comme force politique. Elle devrait renforcer le pouvoir des
citoyens face aux pouvoirs privés et en leur permettant d'exercer une influence sur
I'Etat. Clest pourquoi une sphére publique est censée correspondre a un pouvoir
souverain auquel ses processus de communications sont finalement adressés.

Cette analyse permet entre autres de spécifier un éventail de facteurs qui
influencent la construction de la société civile: le mode de modernisation, les liens
historiques Etat-religion, 1'histoire de la construction de la nation, la politique des
autorités locales, les acteurs et le processus de diversification de la démocratisation.
Ainsi 1l existe de multiples sphéres publiques en interaction entre elles — a un
niveau restreint , des cercles de discussion et des groupes religieux; a un niveau
intermédiaire les journaux et les mass medias avec, entre autres, les pseudo débats
télévisés qui stimulent les échanges autour de sujets controversés comme les sans-
papiers, la pédophilie et la sexualité des adolescents; et au sommet, d'une part, les
sociétés multinationales de communication, Internet et autres médias électroniques
et d'autre part, des organisations a caractére international.

1.3. Les concepts d’ESPACE PUBLIC et de RELIGION

Si maintenant on tente de rapprocher les deux concepts, on remarque que deux tiers
de 'humanité acceptent la confusion des lois religieuses et des lois publiques,
n’éprouvent pas le besoin d’isoler la religion des autres institutions de la société dont
elle légitime les modes d’organisation, de pouvoir, dont elle définit les régles
matrimoniales, les pratiques alimentaires et sexuelles, etc.

234

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)



En second point , a I'évidence, les religions constituées représentent des pouvoirs
culturels et d’opinion: ces pouvoirs peuvent investir la politique ou s’y opposer, la
définir de l'intérieur — dans les théocraties par exemple — ou bien l'influencer de
Textérieur — lorsque par tradition une religion impose ses principes 4 un pouvoir en
principe indépendant (régimes des pays musulmans qui n'admettent pas forcément
la charia, régime démocratique de I'Inde qui ne peut contrevenir a ’hindouisme, ou
régime démocratique des Etats Unis qui multiplient les références a Dieu jusque sur
la tranche des piéces de monnaie. Au contraire, certains pays peuvent s’opposer a
une ou plusieurs religions qui deviennent alors des instruments de résistance comme
le catholicisme en Pologne ou 'orthodoxie en ex—URSS ou encore le bouddhisme au
Tibet.

La religion est affaire publique et politique lorsque la religion, lattitude
religieuse est obligatoire, lorsqu’elle est interdite, lorsqu’une religion est privilégiée
par la loi par rapport aux autres ou par rapport a I'absence de religion.

Cette définition des concepts invite a explorer la nature du lien entre religion et
sphere publique au regard d’'une dialectique qui met en vis-a-vis I'ambition de
visibilité publique de certaines confessions et 1'éventail des réponses que la
démocratie francaise leur oppose.

2. Analyse de la situation francaise

2.1. Perspective historique

Religion et politique (au sens étymologique de la vie de la cité) ont une longue
histoire commune et ont méme été étroitement liées tout au long des siecles: elles
sont deux émanations humaines créées pour structurer la pensée et l'action
humaines.

La religion a entretenu des rapports ambigus avec le pouvoir civil. Par exemple,
le christianisme a posé le principe d'une séparation des ordres (Dieu et César), mais
Thistoire illustre a ’envi une lutte, parfois violente, pour la prééminence temporelle.
Les rois de France bien que s’affirmant de droit divin absolu, ont toujours voulu
montrer la prééminence de leur pouvoir sur celui de I’Eglise, tout en donnant a la
religion catholique une place officielle quasi-exclusive. Les autres religions sont donc
alors opprimées (guerres de religion, révocation de 1'édit de Nantes) ou réduites a
une place secondaire.

Mais comme partout en Europe, la sécularisation, c'est-a-dire la séparation de
Dieu et de César, s’est imposée, certes de facon moins modérée en France qu’ailleurs.
En France, la sécularisation des institutions et des normes publiques prend peu a
peu la forme de la laicisation (en grec, laos veut dire peuple indivisible). I'idée en est
simple: considérer que le role de la puissance publique n’est pas de promouvoir une
option spirituelle particuliére -religion ou athéisme- car cela privilégierait une partie
des citoyens. L’égalité de tous va ainsi de pair avec la liberté de conscience, et I'Etat
n’entend s’occuper que de ce qui est d’intérét universel. La laicité n’est donc pas plus
antireligieuse qu’«antiathée».

C’est la Révolution francaise qui a posé les bases de la liberté religieuse et de la
séparation entre I'Etat et l’Eglise. La Révolution Francaise met fin 4 une monarchie
de droit divin, et a I'ordre considéré comme voulu par Dieu; le droit et I'organisation
de la «chose publique» n’ont nul besoin d'un fondement religieux et peuvent se
référer 4 un fondement purement humain. A partir de cette date, la France ne se
percoit plus comme «la fille ainée de ’Eglise». Condorcet [3] affirme que les affaires

235

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)



religieuses doivent se borner a la conscience et a la raison individuelles et ne pas
produire de regles collectives.

Ensuite, la Constitution Civile du Clergé du 12 juillet 1790 (nationalisation des
biens de I'Eglise) introduit une premiere rupture. Le Concordat de 1801 se charge
d’apporter un premier réglement de ce conflit avec par exemple la création du
mariage civil et de I'état civil. C’est le «premier seuil de laicisation» qui se caractérise
par une mise sous tutelle de 'Eglise par le pouvoir d’Etat. Trois autres éléments
fondamentaux de ce premier seuil sont a relever: tout d’abord, la fragmentation
institutionnelle ou la religion est concurrencée par d’autres institutions (médecine,
école) qui s’émancipent de son influence, ensuite la reconnaissance de la 1égitimité
sociale de la religion, qui reste une institution de socialisation et assure un service
public reconnu et enfin le pluralisme des cultes reconnus.

Celui-ci, émancipé de toute tutelle cléricale, devient I'Etat de tous et le cadre qu’il
constitue assure a tous une égalité d’accueil comme une liberté de conscience
authentique. Quel est le sens de la loi de séparation de I'Etat et des Eglises ? Elle
affirme une évidence: ce qui est le propre de certains ne peut simposer a tous, ni
étre a la charge de tous. Ainsi des croyances religieuses et de leur mise en ceuvre
cultuelle, qui ne doivent engager que les croyants, et ne sauraient engager les athées
ou les agnostiques:

La religion n’est pas un service public. Sa fonction sociale ne concerne que ceux qui se
reconnaissent dans un credo.
(Pena Ruiz 2007)

D’ou l'indissociabilité de trois principes laiques et républicains: la liberté de
conscience, I’égalité de droits sans distinction d’option spirituelle, et I'universalité de
Taction de la sphére publique, dévolue au seul intérét général.

Le XIXe siecle fut marqué par l'alternance entre affirmation de la place
privilégiée de la religion catholique et progrés de l'idée laique. Rapidement, la
question de la laicité se concentre surtout sur 1’école. Aprées les lois Guizot en 1844
sur l'instruction secondaire laique, vient en 1850 la loi Falloux qui fait disparaitre
les principes républicains. Aprés 1870 ce sont Jules Ferry et Paul Bert, entre 1879 et
1886, qui assurent le triomphe démocratique dans une vague laique prolongée par
Emile Combes dans une lutte contre I’école chrétienne. Cest dans ce contexte
qu'apparait le mot laicité sans équivalents réels dans les autres langues.

On arrive ainsi a une égalité formelle de cultes, séparés de I'Etat. Deux dates
sont a retenir, outre la loi sur les associations du ler juillet 1901: il s’agit d’abord de
T'année 1882, année de la loi Jules Ferry sur 'instruction publique «gratuite, laique
et obligatoire». Il s’agit ensuite de 'année 1905, année de la loi de séparation des
Eglises et de I'Etat, qui abolit le Concordat de 1801 et qui met fin au systéme des
«cultes reconnus». La loi de 1905 en 44 articles, dispose ainsi que

la République assure la liberté de conscience. Elle garantit le libre exercice des cultes ...
[mais] ... ne reconnait, ne salarie ni ne subventionne aucun culte.

On a la le «second seuil de laicisation» qui, comme le premier seuil, se caractérise
par trois éléments. Tout d’abord, il y a une dissociation institutionnelle: la religion
peut fonctionner en interne comme institution, mais socialement, elle prend une
forme analogue a l'association. Par ailleurs, il faut noter l'absence de légitimité
sociale institutionnelle de la religion: les préceptes moraux de la religion ne sont ni
imposés ni combattus par la puissance publique. Et enfin, la liberté de conscience et
de culte fait partie des libertés publiques sans distinction entre les cultes reconnus
et d’autres non reconnus. (Bauberot 2006)

La loi de 1905 clot ce mouvement, la République s’affirmant laique et la religion
étant définitivement cantonnée a la sphére privée, méme si c’est une cloture modulée

236

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)



par les 13 remaniements de la loi entre 1905 et 2005. Pour garantir cette neutralité,
cette indétermination de I’Etat qui est la condition de 'universalité ainsi visée par la
laicité, la loi du 9 décembre 1905 a séparé I'Etat de toute Eglise. Une double
émancipation s’est ainsi réalisée. Certes I’Eglise ne jouit plus de priviléges publics,
mais elle s'affranchit de tout contréle de I'Etat. A partir de 1905 et jusqu’a la fin de
la 2¢ guerre mondiale, la France retrouve une relative paix religieuse que la
Constitution de 1958 n’a pas voulu de nouveau fragiliser. Certes des zones de France
échappent a la loi de 1905 au nom dune paix civile: c’est le cas de ’Alsace Lorraine,
annexée par ’Allemagne au moment du vote de la loi de 1905, qui, a son retour dans
le territoire francais, a bénéficié du statut antérieur a 1905, a savoir les lois
concordataires: aux traumatismes humains de cette région déchirée par la
séparation les gouvernements successifs n'ont pas voulu ajouter une nouvelle
difficulté en faisant entrer en vigueur la loi de 1905. En Alsace donc comme dans les
DOM TOM sauf la Guyane et Mayotte, les ministres du culte sont des fonctionnaires
de I’Etat, les lieux de culte sont entretenus par I’Etat dans leur fonctionnement.

Le principe de laicité inscrit dans la constitution constitue aujourd’hui un des
fondements de la République frangaise. La laicité est affirmée en 1946 et réaffirmée
dés le premier article de notre Constitution de 1958 qui dispose que

La France est une République indivisible, laique, démocratique et sociale.

Elle ajoute qu’
elle assure 'égalité devant la loi de tous les citoyens sans distinction d’origines, de race ou
de religion. Elle respecte toutes les croyances. [4]

La laicité trouve sa principale expression dans I'enseignement, mais se traduit
aussi par un encadrement des relations financiéres entre les collectivités publiques
et les religions et par le principe de neutralité des services publics. Elle repose sur
deux principes affirmés avant ’heure officielle par Victor Hugo: L'Etat chez lui,
I'Eglise chez elle: I'obligation de I'Etat de ne pas intervenir dans les convictions de
chacun et 1’égalité de tous devant la loi, quelle que soit leur religion. Elle implique
ainsi la liberté de conscience et de culte, la libre organisation des Eglises, leur égalité
juridique, le droit a un lieu de culte, la neutralité des institutions envers les
religions, ainsi que la liberté d’enseignement.

La question laique continue d’agiter la vie politique: ainsi en 1959 la loi Debré
parvient a étre votée:

I'Etat proclame et respecte la liberté de l'enseignement et en garantit I'exercice aux
établissements privés régulierement ouverts.

Dans les années 70, c’est le grand triomphe du libéralisme: la religion n’englobe
plus tous les aspects de la vie des personnes et de la société, elle devient une affaire
privée. Le succes de la thése de la sécularisation a relégué le questionnement dans le
champ de la seule sociologie des religions. Puisque le christianisme avait
définitivement perdu sa fonction de structuration de lordre social et que le
phénomeéne religieux se cantonnait désormais dans la sphére privée, la religion ne
devait pas étre considérée comme un objet de la science politique.

L’'importance prise en France par lislam — due a la décolonisation, a
I'immigration puis a la stabilisation des immigrés, et également au recul d’influence
du catholicisme en France — introduit des problemes nouveaux amplifiés par le
caractére communautaire, identitaire de cette religion influencée par des
mouvements intégristes accompagnés par des traits culturels multiples. Les prises
de position sur le port du voile dés 1984 ont relancé les discussions. Ensuite, les
demandes d’heures de piscine municipale réservées aux femmes exclusivement, plus
récemment les agressions contre des médecins, gynécologues ou obstétriciens de
T’hopital public par des maris refusant 'examen médical de leur épouse, tout comme

237

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)



les commandos catholiques anti avortement dans les hopitaux publics, maintenant la
question du financement de la construction des mosquées ravivent les prises de
position; le développement du christianisme évangélique et des spiritualités diverses
contribuent au débat.

2.2. La laicité dans Uactualité

Fin 2006 la commission de réflexion juridique sur la relation des cultes avec les
pouvoirs publics, présidée par Jean Pierre Machelon fait connaitre son rapport.

Trois difficultés majeures y sont répertoriées: la question immobiliere car les
communautés religieuses en expansion récente ne possédent pas de patrimoine,
mosquées ou temples, et ont des difficultés a4 s’en constituer un; la question des
statuts des associations cultuelles défini dans la loi de 1905 qui permet des
avantages fiscaux et la perception de dons et legs, mais cette structure n’est pas
dans les habitudes de ces confessions qui y ont finalement peu recours; enfin la
questions de carrés confessionnels dans les cimetiéres.

Quatre propositions sont retenues: renforcer les possibilités d’'intervention des
collectivités territoriales dans le droit d’édification des lieux de culte et donc financer
les lieux de culte; assouplir le statut de 'association cultuelle les transformant ainsi
en association de bienfaisance ou reconnues d’utilité publique; accroitre la
transparence et la sécurité juridique, c'est-a-dire former et subventionner les
imams et enfin réaffirmer les principes républicains du respect des croyances de
chacun.

Les deux premiers points notamment sont fortement contestés par les défenseurs
de la laicité définie comme neutralité de 'Etat et des collectivités, comme respect de
toutes les diversités en instituant la liberté absolue de conscience. Non seulement
sont dénoncés les risques émanant directement de ces propositions mais aussi les
risques de dérives sectaires qui pourraient en résulter. Ainsi, I'article 18 de la loi de
1905 oblige, en effet, les cultes a se constituer en associations cultuelles; la
suppression de la distinction entre associations cultuelles régies par la loi de 1905 et
associations type loi de 1901 entrainera fatalement le subventionnement de tout ce
qui pourrait justement ou non se dénommer culte; dans ce contexte on peu tres bien
craindre que les subventions de I'Etat, des régions, des déparlements ou des
communes ne viennent entretenir I'Eglise de Scientologie ou les Témoins de
Jéhovah. On peut trouver des solutions pratiques dans la réaffectation de lieux de
culte désaffectés, dans le bon sens du bien vivre ensemble qui ferait accepter dans
tous les cimetiéres des carrés réservés a toutes les confessions par exemple.

Seul le principe de laicité garantit la séparation de la sphére publique et de la
sphere privée. La laicité ne peut et surtout ne doit pas étre assimilée a un combat
contre les religions, justement tant que celles-ci restent, strictement et
exclusivement, dans la sphere privée. Par contre, il faut étre intraitable vis-a-vis des
incursions, et elles sont de plus en plus nombreuses, des religions dans les spheéres
publique et politique, au sens étymologique global des affaires de la cité, dans les
appareils décisionnels, quels qu’ils soient, de I'Etat et cest ce qui est le plus grave. I1
faut refuser systématiquement de céder aux revendications communautaristes
comme la construction de piscines spécialement réservées selon le sexe; il faut
refuser de lire dans les informations des bulletins municipaux des pages
paroissiales. Il faut faire appliquer la circulaire Bayrou et la loi de 2004 en ce qui
concerne le port de signes distinctifs a I’école et dans tout établissement public. Si on
veut définir la laicité dans une formule: pas de manifestation culturelle dans les
lieux de culte, pas de culte dans les lieux cultuels.

238

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)



La laicité est la sphére publique ou je ne sais ni ne pense a reconnaitre en face
de moi a quelle religion appartient une personne. Le bien général impose des regles
de vivre ensemble, dont les symboles doivent étre ceux de la République; ainsi on
pourrait penser a des cérémonies officielles laiques (pourquoi les obséques des
présidents de la République ont-ils toujours lieu a 'Eglise ?)

Vouloir faire entrer la religion dans la sphére politique c’est oublier que la
laicisation a signifié '’émancipation du droit par rapport a toute vision religieuse
particuliére, son ouverture a 'universel du fait de I’émancipation de ses références.
Qui peut oublier la disparition de la notion religieuse de chef de famille, le droit au
divorce, I’émancipation de la vie sexuelle, la liberté reconnue de décider d’avoir un
enfant, le progres de I'égalité des sexes, bref 'avénement d’une liberté réelle de se
choisir et de définir son mode d’accomplissement, a mesure que la loi commune se
laicisait ? Depuis 1968, on assiste, souligne le philosophe Luc Ferry (2007), a une
inversion public / privé; la politique n’est plus la finalité, elle est l'auxiliaire de
Iépanouissement de la vie privée; la vie privée devient ainsi le creuset d’élaboration
des politiques d’aujourd’hui, du collectif.

La laicisation fait de la croyance une sphére privée. (...) Cet espace privé progressivement
s’enrichit de choix amoureux, éthiques ou politiques. L’espace public est alors réservé au
débat, a ce que 'on peut partager, “mettre au centre” selon la belle expression de Jean
Paul Vernant, parlant de la démocratie grecque. Si I'espace public et I'espace privé sont
mal délimités, le débat ne peut avoir lieu. Il est remplacé par du politiquement correct, une
expression de la pensée unique.

(Fournier & Picard 2002)

La neutralité laique de I'espace public n’exprime aucun relativisme religieux; elle
est selon Henri Pena-Ruiz (2007),

le recto d’'un verso qui est le souci de I'universel et des valeurs communes a tous. Or il
existe deux facons de bafouer cette neutralité. Soit en privilégiant ouvertement ou
insidieusement une confession particuliére. Ouvertement avec la religion d’Etat;
insidieusement avec le systéeme concordataire. Soit en laissant 'espace public entiérement
investi par les confessions.

On doit donc concevoir la laicité de facon large comme la condamnation de toute
atteinte a des valeurs jugées universelles.

Remarques finales

La religion se trouve-t-elle désormais bien reléguée dans la sphére privée ? Clest
parfois bien fragile. Le discours de la modernité qui tente de minimiser l'effet des
communautés de sens dans la sphere publique n’est pas aussi neutre qu’on pourrait
d’abord le croire. C’est toute l'ambivalence de la société, qui oscille entre la
reconnaissance de 'importance du religieux et sa marginalisation. Dans les milieux
de I'éducation, de la santé et a travers les politiques publiques, la «séparation entre
la religion et I'Etat» reste une problématique complexe; c’est un défi qui se présente
a nous pour mieux vivre ensemble. Et pour conclure sur la thématique de ce
colloque, si la spécificité de 'argumentation est de mettre en ceuvre un raisonnement
dans une situation de communication, la laicité est bien la le raisonnement, celui qui
permet de communiquer dans la différence.

239

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)



Notes

[1] CICERON. 2002 (réimpr. 2004). De natura deorum, trad. Clara Auvray-Assayas, coll. “La
Roue a livres”. Paris: Les Belles Lettres.

[2] FRASER, N. 2005. La transnationalisation de la sphére publique, trad. Yasemin Vaudable,
www.republicart.net.

[8] CONDORCET, 20 avril 1792, Rapport sur I'Instruction publique.

[4] Constitution francaise de 1958, article 1er.

Références

BAUBEROT, J. 2006. Histoire de la laicité en France, 3®me édition, coll. “Que sais-je ?”. Paris:
PUF.

FERRY, L. 2007. Famille, je vous aime, Politique et vie privée & U'heure de la mondialisation.
Paris: Ed. XO.

FOURNIER, A. & C. PICARD. 2002. Sectes, démocratie et mondialisation. Paris: PUF. PENA-
RUIZ, H. 2003. Qu'est-ce que la laicité ¢ Paris: Gallimard.

PENA RUIZ, H. 2007. Lettre ouverte a Monsieur le ministre de I'Intérieur de des cultes, Le
Monde.

240

BDD-A25307 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:30 UTC)


http://www.tcpdf.org

