
Communication and Argumentation in the Public Sphere  ISSN 1843 - 7893 

(2007) Year I, Issue 1 

Galati University Press 

Editors: Anca Gâţă & Adela Drăgan 

Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, FIRST VOLUME 

April 12th-14th, 2007 Ŕ ŖDunărea de Josŗ University, Galaţi Romania 

pp. 174-181 

 

 

André Liboire TSALA MBANI  

La dignité humaine: état des lieux d’un principe éthique en état de 

grâce 
 

Université de Dschang, CAMEROUN 

altsalambani@hotmail.com, tsalambania@yahoo.fr 

 

Introduction 
 

Après la bourrasque déconstructiviste et le relativisme tous azimuts qui ont 

proclamé tantôt la mort de Dieu, tantôt celle de lřhomme, pour tout ramener à 

lřimmanence du rhizome, pour parler comme Deleuze, la consternation qui 

accompagne la faillite du sens de lřexistence humaine à la faveur du 

surinvestissement de la rationalité biotechnologique postmoderne laisse pantois. 

Mais, en dépit de la ruine du sacré, des valeurs nivelées, des hiérarchies destituées, 

la question demeure lancinante: Et lřhomme dans tout ça ? Des anciens Grecs à Axel 

Kahn, en passant par Emmanuel Kant, cette interrogation nřa vraiment jamais cessé 

de hanter les esprits. Elle connaît simplement aujourdřhui un regain dřacuité induit 

par la dynamique biotechnologique et lřingénierie génétique ou procréatique qui 

ambitionnent fortement de refaçonner, remodeler et falsifier le patrimoine génétique 

de lřhumain en le soumettant à une programmatique plutôt déshumanisante, voire 

antihumaine. Cřest ce qui justifie cette mobilisation de la réflexion bioéthique de 

grande envergure, en vue de promouvoir le principe éthique quřest la dignité 

humaine. 

Mais, aussi curieux que cela puisse paraître, cette prise en charge tous azimuts 

du principe de la dignité humaine par la réflexion bioéthique dans le sens de sa 

protection, contraste avec le peu dřengouement affiché par certains Américains pour 

son inscription dans le principlisme par eux conçu, cřest-à-dire lřensemble de 

principes éthiques minimaux universellement acceptables destinés à guider la solution de 

conflits survenant dans la pratique biomédicale en milieu pluriethnique  

(Hottois 2004:43),  

voire pluraliste, symptomatique de la postmodernité ambiante. Quřest-ce qui 

pourrait donc justifier la réticence dřune tendance de la bioéthique américaine à 

légitimer le principe éthique de la dignité humaine? Pour tenter dřapporter quelques 

éclairages à cette question, nous ferons un état des lieux de la notion de dignité 

humaine, qui va nous conduire tour à tour à lřesquisse dřune approche archéologique 

pour cerner son historique, à la mise en relief de ses fondements en vue de 

comprendre les raisons et les enjeux de son inflation contemporaine, et enfin, à un 

plaidoyer pour son insertion dans le giron encore incomplet des principes éthiques 

susceptibles dřaccorder les étrangers moraux, car la dignité constitue un patrimoine 

commun à toute lřhumanité. 

 

 

1. Cartographie archéologique de la notion de dignité humaine 
 

Toutes les cultures, quel que soit le contexte spatio-temporel, ont témoigné dřune 

exigence plus vieille que toute formulation philosophique, à savoir que quelque chose 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

175 

est dû à lřêtre humain du seul fait quřil est humain (Ricoeur 1988: 236-237). Elle sřest 

souvent manifestée au travers dřun fragment de tragédie, un épigramme, un texte 

législatif, un proverbe, une inscription funéraire, un conte, une chanson, une œuvre 

dřart ou une œuvre de sagesse. La reconnaissance de cette exigence se précise à 

mesure que sřaffirment les civilisations, elle se fait particulièrement remarquer 

lorsquřelle est accordée dřemblée aux faibles et autres démunis, cřest-à-dire la 

mansuétude et le respect à lřégard des pauvres. En Inde, la législation de Manu, qui 

tire ses origines dans lřAntiquité, stipule sans fioriture:  

Les enfants, les vieillards, les pauvres et les malades doivent être considérés comme des 

seigneurs de lřatmosphère.  

La sagesse chinoise met en exergue la capacité de conforter les autres: le ren(ou jen) 

fait valoir que lřon ne  

devient humain que dans la relation à autrui et que cřest le lien moral qui est premier en 

ce quřil est fondateur et constitutif de la nature de tout être humain.  

(Cheng 1997: 68) 

Le respect des pauvres dans tous les sens du terme, de ceux qui souffrent, occupe 

une place centrale dans les traditions judéo-chrétiennes. Le Coran fait mention des 

devoirs envers les orphelins, les pauvres, les voyageurs sans logis, les nécessiteux, 

ceux qui sont réduits à lřesclavage. La compassion constitue un des deux piliers du 

bouddhisme. Partout, écrit Thomas De Koninck,  

on semble pressentir que cřest dans le dénuement que lřhumain se révèle le plus clairement 

et impose aux consciences sa noblesse propre- celle de son être, non de quelque avoir.  

(De Koninck 2005: 17)  

Chez les anciens Grecs, la parole du vieil OEdipe, aveugle, loqueteux et laissé pour 

compte, exprime davantage mieux cette idée selon laquelle la dignité de lřhomme 

réside non dans son avoir mais dans son être:  

Cřest donc quand je ne suis plus rien, que je deviens vraiment un homme. 

(Sophocle 1960: 393) 

Plus édifiant est le respect dû aux morts, manifesté depuis les temps 

immémoriaux par les premiers humains, dont le signe le plus emblématique est la 

sépulture offerte à leurs morts. En guise dřillustration, Loren Eiseley présente la 

découverte dans la petite grotte française près de La Chapelle-aux-Saints en 1908, 

dřun spectacle émouvant, qui se déroulait à travers des millénaires, et dont les 

protagonistes étaient des hommes aux cerveaux logés dans des crânes au profil 

présageant le singe, ces hommes, écrit-il,  

dont des savants avaient soutenu quřils ne sauraient posséder de pensée au-delà de celles 

de la brute, avaient enseveli leurs morts dans la douleur. (…) Tel est le geste humain par 

lequel nous reconnaissons un homme, même si cřest sous un front rappelant celui du singe 

quřil nous considère. 

(Eiseley 1962: 112-113) 

Dès lors, il nřy a plus lieu de sřémouvoir outre mesure devant lřoption prise par la 

jeune Antigone, personnage de la grande tragédie de Sophocle qui porte son nom, de 

refuser, au risque de perdre sa propre vie, dřabandonner là sans larmes ni sépulture, 

pâture des oiseaux ou des chiens, le corps de son frangin Polynice, qui traîne 

pourtant la détestable réputation de traître, et de défendre, contre vents et marées, 

son droit à la sépulture, son appartenance à la communauté humaine, au nom de lois 

non écrites, inébranlables, des dieux (Sophocle 1955: 395). Dans la même logique, 

Thomas de Koninck pense que  

le mort à lřétat de cadavre nřétant plus, et entièrement à la merci  des forces naturelles, les 

vivants ont à son endroit un devoir sacré: celui de faire en sorte que, tout cadavre quřil soit, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

176 

il demeure membre de la communauté humaine. Le symbole du rite de la sépulture le rend 

à nouveau présent.  

(De Koninck 2005:18) 

Il convient de souligner à propos de la tragédie de Sophocle, que le jugement 

dřAntigone revêt une dimension éminemment éthique, dans la mesure où il a la 

forme dřun engagement. Le fait quřAntigone ait pu soutenir dans des circonstances 

aussi délétères que son frère demeurait malgré tout un être humain, est un 

jugement moral, car il lřengage. Je déclare, martela-t-elle,  

que le cadavre de mon frère mérite tous les honneurs dus à un être humain et cřest mon 

devoir, puisque je suis sa sœur et que nos parents ne sont plus, dřagir en conséquence, 

même au prix de ma vie.  

(De Koninck, 2005: 18) 

Lřadhésion générale que suscita cet engagement dřAntigone est la preuve que les 

restes dřune personne, quels que soient son rang social, son état civil ou son casier 

judiciaire, méritent quřon leur rende hommage; celui-ci a pour vocation de réhabiliter 

la personne et de la restituer à la communauté humaine à laquelle elle appartient en 

droit. Or si cela est juste sřagissant des morts, si même les restes dřun homme jugé 

criminel comme Polynice méritent pareil respect, que penser dřun corps humain 

vivant, si démuni ou vulnérable quřil puisse être ? 

Emmanuel Levinas répond aujourdřhui à cette question sans ambiguïté: pour lui, 

le visage humain, quřil soit nu, vulnérable ou pauvre, impose du respect. Ainsi, 

lřaccès au visage revêt une connotation éthique. Cřest pourquoi il est difficile à un 

assassin de regarder sa victime dans les yeux, comme sřil pressentait la présence de 

quelque chose de sacré (Levinas 1972). 

Au regard de lřanalyse qui précède, deux constats se dégagent: premièrement, le 

concept de dignité humaine dépasse le seul héritage des Lumières et la seule culture 

occidentale où on a souvent voulu le cloîtrer, parce quřil est, comme le souligne avec 

pertinence Thomas De Koninck, une exigence antérieure à toute formulation 

philosophique (De Koninck 2005: 15). Deuxièmement, la dignité humaine apparaît 

comme une réalité humaine assez paradoxale: cřest dans la finitude même de lřêtre 

humain quřelle sřaffirme. On a lřimpression que depuis lřAntiquité pré-philosophique,  

la représentation par lřart de la souffrance, de la maladie et de la mort suscitait 

encore plus la grandeur humaine. Nous notons dans les exemples évoqués une 

constante assez troublante: la dignité humaine correspond prioritairement à lřêtre 

humain confronté à sa fragilité et à sa vulnérabilité. Une question demeure 

cependant: sur quoi repose la dignité ainsi reconnue au pauvre ou à lřinfirme, au 

malade et au mourant, à celui qui nřa rien, voire, diront certains, qui nřest rien ? 

 

 

2. Les fondements de la dignité humaine 
 

Selon les termes du décret du Conseil de lřEurope sur le clonage humain,  

lřinstrumentalisation des êtres humains par la création délibérée dřêtres génétiquement 

identiques est contraire à la dignité humaine et constitue ainsi un détournement coupable 

de la médecine et de la biologie.  

(Collectif 1997) 

Ainsi donc, pour les sages du Conseil de lřEurope sur le clonage, utiliser des êtres 

humains pour la fabrication des êtres sans identité, sans autonomie et donc sans 

humanité, constitue à la fois une atteinte avérée à la dignité humaine et une 

déviance de la biomédecine. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

177 

En ambitionnant dřétendre la technique procréatique du clonage déjà pratiquée 

chez lřanimal à lřhomme, les biologistes veulent ainsi établir une profonde unicité du 

vivant. Cependant, il est raisonnablement impossible dřéluder cette question 

fondamentale: quřest-ce qui permet de qualifier dřillégitimes certaines pratiques, 

applicables et appliquées à dřautres vivants, dès lors quřon voudrait les utiliser chez 

lřhomme ? Est-ce parce que la dignité de la personne est incompatible avec ces 

pratiques ? Si cřest le cas, comme lřaffirment les conseillers européens sur le clonage 

humain, il faudrait alors définir les fondements de cette dignité et la raison pour 

laquelle celle-ci serait agressée par lesdites pratiques. 

Dřun point de vue religieux, écrit Axel Kahn,  

tout est simple: si lřhomme a été créé à lřimage de Dieu, la question de sa dignité 

supérieure ne se pose pas. De même si, dans le règne vivant, lřHomme seul possède une 

âme, cela suffit à lui conférer une dignité et, donc, des droits particuliers. 

(Kahn 2000: 64) 

En clair, si lřhomme participe de la sainteté divine, parce que créé à lřimage de 

Dieu, cela le qualifie pour un degré de respect supérieur par rapport au reste de la 

création naturelle. Pour cela, précise le pape Jean-Paul II,  

lřindividu humain ne saurait être subordonné, en tant que pur moyen ou pur instrument, ni 

à lřespèce ni à la société: il a une valeur par lui-même. Il est une personne. Avec son intellect 

et sa volonté, il est capable de former une relation de communion, de solidarité et de 

désintéressement avec ses pairs (…). Cřest par la vertu de son âme spirituelle que la 

personne entière possède une telle dignité, même dans son corps.  

(Kahn 2000: 64) 

Mais un tel discours, même sřil nřest pas radicalement contraire à la raison, ainsi 

que le concevait Saint Thomas DřAquin, la raison et la foi étant pour lui des filles de 

la divinité et étant toutes les deux investies de la même mission, à savoir celle de 

rechercher la Vérité, il est extrêmement difficile de le faire passer dans des milieux 

séculiers; cřest dřailleurs pour cette raison que René Descartes, conscient de la 

difficulté quřil y a à faire admettre des vérités métaphysiques à des personnes athées 

par les seuls moyens fidéistes, entreprit dans ses Méditations métaphysiques 

dřétablir lřexistence de Dieu non pas par une rhétorique fidéiste, mais plutôt au 

travers des canons de la raison, à lřeffet de fédérer les esprits à la fois séculiers et 

croyants: cřest la fameuse preuve ontologique de lřexistence de Dieu développée dans 

la troisième méditation. 

Fort de ce postulat, existe-t-il des arguments séculiers et rationnels pour penser 

que les êtres humains méritent un statut moral à part ou une dignité spéciale ? La 

référence principale du discours éthique appliqué à la biomédecine est Emmanuel 

Kant, pour qui lřéthique consiste dans la libre acceptation dřun devoir que la raison 

représente à la volonté comme nécessaire. Cřest ainsi quřémerge lřidée dřune loi 

morale qui tire ses sources dans la raison pure elle-même, a priori, et qui se traduit 

par lřimpératif catégorique. Ce dernier peut sřénoncer sous la forme des préceptes 

dont lřusage est courant dans la réflexion sur lřéthique en biologie et en médecine, à 

savoir ceux de lřuniversalité du champ opératoire de la loi morale et la dignité en soi 

de lřhumanité:  

Agis suivant une maxime qui puisse valoir comme loi universelle ! Toute maxime non 

qualifiée pour cela est contraire à la morale, dit le premier précepte, alors que le second 

dispose: Agis de telle sorte que tu traites lřhumanité, aussi bien dans ta personne que dans 

la personne de tout autre, toujours en même temps comme une fin et jamais simplement 

comme un moyen.  

(Kant 1959: 25) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

178 

Comme on le voit, la spécificité humaine la plus avérée réside, dřaprès Kant, dans 

ses capacités intellectuelles: son aptitude au sens moral, sa créativité, sa capacité à 

construire des concepts pour organiser le chaos sensible, etc. Mais, précise Axel 

Kahn,  

pour autant, on ne peut limiter la définition de la personne à des capacités mentales 

largement liées aux propriétés biologiques du cerveau sans risquer dřen déduire que 

quiconque a des aptitudes intellectuelles insuffisantes nřa point droit à prétendre à une telle 

dignité humaine.  

(Kahn 2000: 67) 

La dignité est donc, pour Axel Kahn, une valeur partagée par lřensemble de la 

communauté humaine, la fonder exclusivement sur les performances intellectuelles 

serait fausser le jeu, car il est absurde de penser que tous les hommes puissent avoir 

le même quotient intellectuel, celui-ci étant lié à des facteurs à la fois intrinsèques et 

extrinsèques à la personne. Estelle Jacquemont ne voit pas différemment les choses 

lorsquřelle affirme quř 

en nous reconnaissant lřun lřautre comme personnes, nous nous rappelons mutuellement 

que nous possédons une égale dignité.  

(Jacquemont 2000: 72) 

Francis Fukuyama nřest pas en reste, il soutient que la dignité est une 

caractéristique fondamentale de la nature humaine, tout comme lřégalité, les deux 

caractéristiques naturelles étant dřailleurs indissociables. Elles constituent le socle 

de lřhumanité de lřhomme que la biotechnique menace de détruire. Ce qui justifie la 

crainte de Fukuyama envers lřingénierie génétique, en effet, cřest la crainte quřelle ne 

nous fasse finalement  

perdre dřune façon ou dřune autre, notre humanité Ŕ cřest-à-dire cette qualité essentielle 

qui a toujours sous-tendue le sens de ce que nous sommes.  

(Fukuyama 2002: 184) 

En revanche, la perception que Jean-Paul Sartre a de la dignité humaine est 

éthiquement irrecevable. Pour lui, en effet, la dignité de lřhomme est 

inextricablement liée à sa capacité à pouvoir se bâtir une nature et donner un sens 

au monde. Ce faisant, il fonde la dignité dans la liberté, qui constitue lřétoffe même 

de lřêtre. Cřest à ce niveau que surgit le problème. Si la liberté est le fondement de la 

dignité et non plus une prétendue nature humaine qui la constituerait dřemblée, est-

ce à dire que la dignité est la résultante des actions de chaque individu ? Puisque 

désormais, on est visiblement dans lřhypothèse périlleuse quřelle ne soit plus 

lřapanage de tout homme en tant quřindividu et personne de nature humaine, mais 

plutôt réservée uniquement à lřélite humaine qui aura eu le privilège de traduire la 

liberté dans ses actes: 

Ce qui reviendrait à dire que lřhomme est créateur de sa dignité en étant le créateur de lui-

même par ses actes. Et le respect quřon lui doit serait-il tributaire du jugement que nous 

porterions alors sur la qualité de ses actes, à savoir le degré de responsabilité Ŕ 

conséquence directe de la liberté Ŕ que nous pourrions y remarquer ? Serait Ŕ il donc 

dépourvu de toute dignité ?  

(Jacquemont 2000: 64],  

sřinterroge Estelle Jacquemont, non sans stupéfaction. 

Comme on le voit, lřexistentialisme de Sartre se heurte frontalement à une 

aporie: vouloir associer liberté et dignité de lřhomme en faisant abstraction de sa 

nature, ce qui le condamne fatalement à la contradiction qui consiste à refuser 

dřattribuer la dignité à tous les hommes (Jacquemont 2000: 64). Il développe ainsi 

une vision élitiste de la dignité humaine. En outre, Sartre semble établir un lien 

entre dignité et honneur, comme cela se faisait injustement dans la Grèce antique. A 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

179 

Athènes, en effet, seul le citoyen, cřest-à-dire lřhomme libre, avait droit à la dignité, 

ce qui était tributaire concomitamment de son statut social et de ses conditions 

existentielles. Il sřagit là dřun confusionnisme conceptuel, voire axiologique, 

éthiquement absurde, car la dignité renvoie à la nature universelle et nécessaire de 

lřhomme, tandis que lřhonneur est lié à sa condition existentielle individuelle, 

contingente et conjoncturelle. 

En tout état de cause, la dignité apparaît comme une valeur inscrite dans la 

nature même de lřhomme, et sur laquelle repose lřégalité de tous les humains. Ainsi, 

la dignité est un patrimoine commun à toute lřhumanité, quřon soit croyant, athée ou 

agnostique. Voilà pourquoi il est absurde, pensons-nous, que la tendance 

postmoderne, utilitariste et athéiste de la bioéthique américaine lřait exclue du giron 

des principes éthiques à même de réaliser la synchronie de lřespèce humaine, pour 

des raisons purement idéologiques. 

 

 

3. Dignité humaine et principlisme: plaidoyer pour une légitimation 
   

Principlisme est un anglicisme (principlism) renvoyant, comme nous lřavons dit plus 

haut, à un ensemble de principes éthiques susceptibles dřaccorder les esprits dans la 

résolution des conflits générés par la dynamique biomédicale ou biotechnologique 

dans un contexte pluraliste et cosmopolite. Le principlisme est une invention 

américaine qui a vu le jour vers la fin des années 1980, qui coïncide avec 

lřaccroissement des critiques dont lřessor de la bioéthique fut lřobjet, à cause du 

relativisme et du cosmopolitisme axiologiques débridés dont il est le promoteur, et 

qui rendaient la prise de décision en milieu pluraliste extrêmement complexe. Le 

contexte de sa conception est donc la société américaine multiculturelle, 

communautariste et individualiste, où on assiste à  

une pratique médicale de plus en plus technologique et contractualiste, en rupture avec le 

paternalisme dominant dans lřéthique médicale traditionnelle. 

(Hottois 2005: 45) 

Ainsi, lřinstitution du principlisme est consécutive à la demande de règles simples et 

claires pouvant guider la prise de décision en milieu pluraliste. Sa première mouture 

sřintitule Rapport Belmont (1978-1979), qui ne comporte que trois principes: respect 

des personnes, bienfaisance et justice. La mouture classique est concoctée par 

Beauchamp et Childress (1979) dont le titre est Principles of Biomedical Ethics 

(Collectif 2001); elle présente quatre principes: autonomie (PA), bienfaisance (PB), 

non-malfaisance (PNM), justice (PJ) (Engelhardt1986). 

Sommairement, voici comment se présentent ces principes. 

a) Le PA affirme la liberté du patient de décider de son propre bien et que celui-ci ne 

lui soit imposé contre sa volonté. Le PA apparaît ainsi comme le fondement de la 

règle du consentement libre et éclairé. Il est contraire au paternalisme, même sřil 

nřinterdit pas au patient de sřen remettre volontairement à son médecin. 

Philosophiquement, il est en cohérence avec la morale kantienne du respect de la 

personne et associé à la défense de la liberté individuelle de John Stuart Mill. 

b) Le PB quant à lui se rapporte aux conceptions substantielles du bien. Lřagir 

éthique postule non seulement le respect de la liberté dřautrui mais également le 

bien. Toutefois, eu égard à la relativité de la notion du bien, le PB est 

inextricablement subordonné au PA. Ainsi, la traditionnelle règle dřor, à savoir: Fais 

à autrui ce que tu voudrais quřil te fît, est remplacée par une nouvelle règle: Fais à 

autrui ce quřil veut quřon lui fasse. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

180 

c) Le PNM rappelle un aspect de lřéthique médicale traditionnelle remontant 

jusquřau corpus hippocratique: le fameux primum non nocere (« avant tout ne pas 

nuire »). Mais il le relativise en lřactualisant: la volonté du patient ne doit pas être 

suivie par le médecin si celui-ci la juge contraire à sa propre éthique. Celle-ci 

coïncide le plus souvent avec la bonne pratique médicale qui enjoint au médecin de 

donner au patient les meilleurs soins prescrits par lřétat de lřart. Mais la position 

morale du médecin sřinspire aussi de conceptions philosophiques ou religieuses que 

ses patients ne partagent pas: si un médecin estime contre sa conscience de 

pratiquer un avortement ou une IAD, le PNM lřautorise à opposer un refus à cette 

demande. Mais, au sein dřune société suffisamment plurielle, transparente et riche, 

la patiente pourra sřadresser à un confrère plus libéral. 

d) Avec le PJ, on est en plein dans le domaine de la philosophie sociale et politique: il 

sřagit de réguler la distribution ou lřallocation de moyens et de ressources limités, 

insuffisants pour la satisfaction de tous les besoins  et de toutes les demandes. Ces 

problèmes se situent à la fois au niveau local (listes dřattente pour les greffes 

dřorganes ou pour lřaccès à des technologies coûteuses) et au niveau global 

(répartition des budgets de la politique de santé). Les réponses apportées en termes 

de justice distributive recourent à des critères multiples (âge, gravité, espérance de 

vie, ressources économiques…) et oscillent entre les tendances libérales, utilitaristes 

et socialistes. 

Les critiques généralement formulées contre le principlisme tournent autour du 

caractère idéaliste des principes retenus et que nous venons de présenter; principes 

qui ne sont pas dřune aide déterminante pour éclairer les décisions à prendre dans 

des situations concrètes complexes (Hottois 2005: 46). Cřest le cas du principe 

dřautonomie (PA) qui semble bénéficier dřun statut privilégié. Celui-ci, écrit G. 

Hottois,  

postulerait une sorte de patient idéal: conscient, informé, libre, éduqué à lřoccidentale, 

capable et désireux de prendre son destin en mains et subissant peu de contraintes 

contextuelles. Or, le patient réel est surtout caractérisé par des limites, des dépendances  

et des servitudes, durables ou temporaires, associées à sa culture, son éducation, sa 

situation familiale et professionnelle, son état psychologique, ses ressources économiques… 

(Hottois 2005: 46) 

En clair, considérer tout adulte comme autonome et capable de donner son 

consentement libre et éclairé, relève dřune illusion dangereuse à même dřinduire 

peut-être plus dřabus que lřautoritarisme paternaliste. 

Mais, au-delà de cette critique traditionnelle, il y a une autre plus pertinente à 

notre sens: elle porte sur lřexclusion idéologique de la dignité humaine du 

principlisme par ses concepteurs, parce que, disent-ils, son fondement, cřest-à-dire la 

nature humaine, présente des présupposés ou des prémisses métaphysiques. Et 

pourtant, le principe de dignité est largement reconnu par des membres de la 

communauté bioéthique comme principe intangible, indépendamment des croyances 

des uns et des autres, car cřest lui qui établit décisivement la démarcation entre le 

vivant animal et le vivant humain. Ce faisant, il doit logiquement faire partie des 

principes susceptibles rallier les esprits dans la solution des conflits suscités par la 

révolution biotechnologique. G. Hottois, dont lřathéisme et lřattachement au 

relativisme axiologique postmoderne est pourtant de notoriété publique, semble 

lřavoir compris lorsquřil affirme:  

Si le principlisme classique comporte seulement quatre principes, la bioéthique nřa cessé 

dřinventer ou de redécouvrir dřautres principes tout au long de son histoire. Citons les 

principes de dignité, de sacralité de la vie, etc.  

(Hottois 2005: 47) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

181 

En tout état de cause, le principe de dignité doit être légitimé et intégré dans le 

principlisme dont la rénovation en termes dřélargissement et dřenrichissement 

sřimpose, comme le suggère fort opportunément G. Hottois. Car du fait de sa force de 

ralliement qui, elle-même, tient au fait quřil est un patrimoine de lřhumanité, le 

principe de dignité est à même de favoriser le consensus autour de certains 

problèmes éthiques générés par la dynamique biomédicale. 

 

 

Conclusion 
 

Au terme de notre réflexion, il apparaît de toute évidence que le principe de dignité 

humaine nřest pas la préoccupation des seules Lumières encore moins lřaffaire de la 

seule culture occidentale. Elle a été reconnue par lřensemble des cultures du monde, 

parce quřelle est une exigence qui précède tout symbolisme philosophique. La dignité 

est reconnue à tout homme quels que soient son statut social et sa condition 

existentielle. Mieux, cřest même à lřêtre humain confronté à sa fragilité quřelle 

correspond en priorité. Mais quřest-ce qui pourrait bien fonder cette dignité qui 

appartient ainsi à toute lřhumanité ? Pour les religieux, cřest lřâme mise en lřhomme 

par Dieu qui fonde sa dignité. En revanche, pour le discours philosophique, 

notamment éthique, la dignité repose non seulement sur les facultés intellectuelles 

de lřhumain, mais aussi sur sa nature même; elle est une caractéristique de la 

nature humaine, dřoù son universalité. Malheureusement, une tendance de la 

bioéthique américaine tente de lřexclure des principes universellement acceptables et 

susceptibles de favoriser la solution consensuelle des conflits occasionnés par les 

technosciences biomédicales, pour des raisons idéologiques. Aussi plaidons-nous pour 

sa légitimation comme principe éthique universel. 

 

                    

Bibliographie  
  

*** Projet de Protocole additionnel à la Convention sur les droits de lřhomme et la biomédecine, 

au sujet de lřinterdiction du clonage des êtres humains, Doc.7884, 16 juillet 1997. 

CHENG, A. 1997. Histoire de la pensée chinoise. Paris: Éditions du Seuil. 

EISELEY, L. 1962. The Firmament of Time. New York: Atheneum. 

DE KONINCK, T. 2005. Archéologie de la notion de dignité humaine. In La dignité humaine. 

Paris: P.U.F. 

FUKUYAMA, F. 2002. La fin de lřhomme. Paris: La Table Ronde. 

HOTTOIS, G. 2004. Quřest-ce que la bioéthique ? Paris: Vrin. 

JACQUEMONT, E. 2000. Penser lřhumain. Paris: Pommier-Fayard. 

JEAN-PAUL II, Message à lřAcadémie Pontificale de la science, 22 juin 1996. 

KAHN, A. 2000 Et lřhomme dans tout ça ? Paris: NIL éditions. 

KANT, E. 1959. Fondements de la métaphysique des mœurs. Indianapolis: Bobbs-Merrill. 

LÉVINAS, E. 1972. Humanisme de lřautre homme. Paris: Fata Morgana. 

RICOEUR, P. 1988. Pour lřêtre humain du seul fait quřil est humain. In Les enjeux des droits de 

lřhomme. Paris: Larousse. 

SOPHOCLE, 1955. Antigone. Paris: Les Belles Lettres. 

SOPHOCLE, 1960. Œdipe à Colone. Paris: Les Belles Lettres. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:29 UTC)
BDD-A25301 © 2007 Galați University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

