Communication and Argumentation in the Public Sphere ISSN 1843 - 7893
(2007) Year I, Issue 1
Galati University Press
Editors: Anca Gata & Adela Dragan
Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, FIRST VOLUME
April 12th-14th 2007 — “Dunérea de Jos” University, Galati Romania
pp. 44-53

Mihaela BONESCU
Convivialité et espace public

Université de Bourgogne (Dijon) - LIMSIC (EA CIMEOS)
mbonescu@yahoo.fr

Introduction

La convivialité est devenue aujourd’hui un des mots que tout le monde emploie, dans
les circonstances les plus diverses de la vie quotidienne, pour qualifier une multitude
de faits. On peut participer a un repas convivial, on peut faire la connaissance d'une
personne qui a 'air convivial, on peut bien sir se retrouver dans une salle d’attente
conviviale, s’acheter une voiture conviviale, entretenir des relations conviviales avec
les autres ou tout simplement vivre dans une ambiance conviviale.

Quand on prononce le mot convivialité, on pense instinctivement aux plaisirs de
la table et aux relations interpersonnelles. Cependant, on applique l'étiquette de
“convivial ” aux objets qui nous entourent aussi bien qu’a 'espace. Comment définir
alors ses frontiéres et comment considérer un concept tellement flou et donc facile
d’'usage ? Entre I'univers de la table, la scéne sociale, le monde de l'entreprise, du
marketing et de la publicité, sans oublier le secteur informatique et ses capillarités
dans le domaine de la haute technologie, le convivial déploie ses multiples capacités
de modulation et d’activation.

L’explosion de l'usage des mots convivial et convivialité au cours des derniers
quarante ans, dans des espaces sémantiques appartenant a de nombreux univers de
la vie quotidienne aussi bien que de la vie sociale dans les sociétés post et
hypermodernes (Lipovetsky), nous permet aujourd’hui d’interroger un concept qui
s’est rapidement imposé dans le vocabulaire. Née avec le raffinement de la table et
avec la culture gastronomique dans la premiére moitié du XIXe siécle, la convivialité
a transgressé I'espace de la table et, transposée dans l'espace idéologique ou virtuel,
se préte a des nouveaux usages et élargit son champs sémantique.

Ce processus de glissement de sens et de contamination métonymique est
particuliérement intéressant a étudier dans le champ des SIC puisquil est
révélateur des extensions figuratives possibles de certaines valeurs d’époque et de
leur injection dans I'espace public. La convivialité en est un exemple bien intéressant
car, comme le rappelle Dominique Quessada,

tout aujourd’hui - les organisations, les rapports humains, les situations, les ambiances,
mais aussi les formes, les objets, les machines, le design, les idées, les mises en scéne et les
ritualités — se doit d’étre convivial.

(Quessada 2004: 69)

Nous allons d’abord baliser le territoire de la convivialité pour retrouver ensuite
ses signes, visibles dans ’espace public.

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



1. La convivialité gourmande

Dans la plupart des cultures le savoir-vivre et la convivialité accompagnent
idéalement le repas qui, selon Jane Cobbi
est vécu le plus souvent comme un fait social, un acte de commensalité, un lieu de cohésion
ou se partagent nourritures et valeurs sociales.
(Cobbi 1999: 15)

Lieu de rencontre et de partage, la table est d’abord un lieu commun de
régulation des relations familiales. Par extension, elle représente aussi un important
vecteur d’échange dans des circonstances diverses de la vie sociale. I’espace de la
table configure un dispositif complexe, qui conjugue des dimensions matérielles,
délimitées dans l'espace et dans le temps, et des dimensions socio-symboliques, qui
font vivre autour de la table des acteurs et des multiples jeux d’interactions. Mais
quelle est place de la convivialité dans cet univers animé par l’hédonisme et
Taltérité, et quelles sont ses formes de manifestation autour de la table ?

Envisagé comme “une prise de nourriture réguliére, constante, qui se déroule a
priori selon une régle d’'unité spatiale, temporelle et sociale” (Cobbi 1999: 15) le repas
est aussi le reflet d’'une certaine vision du monde. L'incorporation de la nourriture
convoque par ailleurs 'appétit et le plaisir du manger dans la méme mesure que la
méfiance ou lanxiété du mangeur (Fischler) face a la confrontation directe et
irréversible avec 'extériorité. Les modalités de manger ensemble s’organisent dans
un systeme tributaire du modéle social de I'époque, qui comporte, a part des
dimensions matérielles et spatio-temporelles, un espace de différenciation sociale
(Poulain). Ce dernier concerne notamment les négociations des roles et des frontiéres
identitaires qui configurent les groupes sociaux, et si I'on parle de convivialité autour
de la table, c’est d’abord a ce niveau qu’elle peut se construire.

En général on mange un certain nombre de fois par jour, a certains moments bien
définis de la journée, tout en faisant du plaisir gourmand “un plaisir convivial: un
plaisir que l'on aime prendre en commun et que l'on doit prendre ainsi” (Flandrin
1999: 31). Si la société utilise “les plaisirs de la vie pour établir ou conforter des liens
sociaux” (Flandrin 1999: 31), il est aussi vrai que le fait de manger ensemble est 'un
des moyens les plus efficaces de création ou de revitalisation des liens. La prise de
risque alimentaire, dans sa dimension symbolique, est annulée par son partage a
table et le repas devient alors une féte, par l'existence méme de cette dimension
joyeuse due au plaisir convivial. Une distinction s'impose toute de méme en ce qui
concerne le nombre des convives, car manger et boire seul par exemple ne peut pas
engendrer la convivialité.

La convivialité nécessite une certaine préfiguration des plaisirs de table, qui ne
se retrouve pas nécessairement au niveau de toutes les formes de repas pratiquées
aujourd’hui. Jean-Jacques Boutaud propose dans ce sens une projection de l’ethos
moderne de la commensalité (Boutaud 2005: 59) sous le rapport: /construit/ vs
/déconstruit/ conjugué a l'opposition: /fermé/ vs /ouvert/, projection qui met en
évidence un envol des pratiques déconstruites telles que le plateau télé, les plats pré-
cuisinés ou les buffets a grignoter, fortement critiquées en raison de leur logique
individualiste, plutét éloignée de la logique conviviale. La commensalité conviviale
serait compatible en premier lieu avec les types construits de repas, alors que toutes
les autres formes, plus déconstruites, fussent-elles ouvertes ou fermées, préfigurent
la convivialité, mais selon des modalités plus anthropiques (liberté des choix, des
séquences, des places).

45

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



Tributaires d'une part des traditions historiques et d’autre part des attributs du
contexte dit hypermoderne, ces dispositifs s’ajustent et s’adaptent sans cesse dans un
mouvement esthétique et homéostasique, a la recherche d'un équilibre quelquefois
paradoxal, puisque stable et éphémere a la fois. Si ’espace et le temps s’organisent
autour d’'un axe multimodal, de nature sensorielle ou culturelle, les relations que cet
espace-temps crée autour de la table peuvent étre concgues sous le signe de
l’hospitalité, qui évolue soit vers une simple commensalité, soit vers la convivialité.
La commensalité suppose dans la société des normes, des regles et des interdits qui
ont évolué avec le temps et qui agissent sur la mise en scéne des comportements. Si
nous sommes d’accord avec Paul Ariés que

la table partage avec toute religion d’étre en méme temps transcendante et socialisante
et qu’
elle joue sur les deux axes essentiels de notre humanisation, le vertical et I’horizontal
(Aries 2000: 66),
nous pouvons alors conclure avec Jean-Jacques Boutaud que
P’axe horizontal c’est la force et d’agrégation et de cohésion que la commensalité nourrit
(Boutaud 2004: 1711-1712),
alors que
sur l'axe vertical, la commensalité invite au respect des hiérarchies, des places, des roles, a
la recherche du beau, du bon golt, du goat raffiné ou élevé, jusqu’au grandiose ou au

sublime que chacun s’invente a travers fétes et banquets, repas d’apparat ou moment
d’extase gastronomique.

(Ibidem)
Mais ou se trouve, en effet, la frontiére entre la commensalité et la convivialité ?
Si la convivialité correspond, selon 'expression de Jean-Pierre Corbeau, au
processus par lequel on développe et assume le role de convive
(Corbeau 1994: 207),

il est aussi vrai qu’elle se superpose a la commensalité par le partage de la table
comme lieu d’incorporation des aliments. Ce qui les distingue c’est la conception
“active” de la convivialité par rapport a la dimension “passive” ou “subie” de la
commensalité. Cette dimension active est mise en évidence tant par le créateur du
mot, Brillat-Savarin dans sa Physiologie du gotit (1826), que par Ivan Illich dans sa
conception de La convivialité (1973) comme l'inverse de la productivité industrielle.
La commensalité permet un partage formel de la nourriture, sans émotion et sans
aucune implication. Manger sans échanger le moindre sourire, sans établir de
relation et sans faire le moindre effort de plaire et de partager le plaisir de la table,
cela représente une forme de commensalité. La convivialité réclame la commensalité
comme “condition nécessaire, mais non suffisante” (Corbeau, Poulain 2002: 98), car
Iéchange amical et décontracté autour de la table peut étre spontané, mais il n’est
jamais “donné”, il doit étre construit.

Cette exploration succincte de 1'univers de la table nous permet d’y intégrer la
convivialité et de lui attribuer un statut d’élément actif, sujet a une construction
consciente et volontaire, qui nait avec le gout et le plaisir de partager sa table. Le
partage convivial de la table réunit donc le plaisir de manger ensemble, 'art de la
conversation et la création/confirmation du lien social.

Premier a utiliser le mot convivialité pour désigner le plaisir d’étre ensemble et
de partager le repas dans la bonne humeur, Brillat-Savarin est aussi le premier qui
fait la distinction entre le plaisir de manger et le plaisir de la table. Il nous enseigne
d’abord que

le plaisir de manger est la sensation actuelle et directe d’'un besoin qui se satisfait,

46

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



alors que
le plaisir de la table est la sensation réfléchie qui nait des diverses circonstances de faits,
de lieux, de choses et de personnages qui accompagnent le repas.
(Brillat-Savarin1982: 170)

Le partage de la table suppose au préalable une certaine mise en appétit des
convives. Elle se réalise par un processus d’anticipation, de préparation aux plaisirs
du palais, par une mise en éveil des sens et par un souci permanent de mise en
valeur de I'esprit gourmand, voire gourmet. Ce travail de préfiguration (Goffman) du
repas proprement dit conforte la sociabilité et le lien social. En outre, il offre le cadre
d’actualisation des rites d'intégration et d’initiation, le cadre propice au
rapprochement d’anciens adversaires, ou encore a l'accueil d'un “néophyte” dans
quelque communauté. Les maniéres de table, dérivées en quelque sorte de cette
étymologie a double portée, physique et symbolique, indiquent “comment on mange”
et prescrivent le comportement des convives avant, pendant et apres le repas.

Le savoir du bien manger appelle naturellement le savoir du bien parler, car
lesprit gourmand n’existe que dans la logique du partage et de I’échange. Ce n’est
pas par hasard que la disposition des commensaux change au tout début du XVIIIe
siecle, et qu’ils se retrouvent placés des deux cotés de la table. Cest le signe du
“poids grandissant de la conversation dans les repas mondains”, ou “des facteurs de
rationalité et de raffinement intellectuel marquent davantage la gastronomie elle-
méme” (Montandon 1995: 679). Le raffinement du bon gott, dans les deux sens du
terme, cultive la variété et les nuances.

La lecture critique de la Physiologie du gotit par Roland Barthes met en évidence
le statut que la conversation peut avoir: celui de

loi qui garde le plaisir culinaire de tout risque psychotique et maintient le gourmand dans
une “saine” rationalité: en parlant — en devisant — cependant qu’il mange, le convive
confirme son moi et se protége de toute fuite objective, par 'imaginaire du discours.

(Barthes 1982: 12)

Il existe par ailleurs certains aliments qui, par leurs qualités phoriques,
favorisent et dynamisent I'’échange verbal (le vin, le thé, le café ou encore le tabac).
La conversation suit généralement un parcours, prédéfini en quelque sorte par des
moments bien précis dans I’économie du repas, ou l'on remercie et honore la
maitresse de la maison, on porte des toasts, etc.

Surmontant la commensalité par la complexité et la subtilité des liens qu’elle
tisse, la convivialité interroge notamment la dimension relationnelle et hédoniste de
la table, et y assure trois fonctions de base: une fonction homéostasique, une fonction
phorique et enfin une fonction transcendante. Une homéostasie rigide, par exemple,
risque de briser la convivialité, traduite notamment par le respect des regles et des
normes de civilité et de politesse, normes naturellement inscrites dans l'idéal
d’époque de la société. Monter au-dela de l'ordre habituel de la table, lors des
moments intensément symboliques et ritualisés, c’est la finalité a accomplir par la
fonction transcendante, qui est I'ingrédient indispensable de la convivialité a toute
féte, cérémonie ou célébration. C’est elle qui active les mécanismes du temps sacré et
qui accompagne certains rites de passage.

2. La convivialité sociale

Une des problématiques de cet article est de suivre et de comprendre le déplacement
du paradigme de la convivialité de la table a 1’écran, en passant par le social. Ce
déplacement est manifeste a partir de 1973, date de parution de I'ouvrage de Ivan

47

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



Illich intitulé La Convivialité. Cest un tournant car sa sphére de sens s’enrichit
dorénavant d’'une nouvelle acception, qui abandonne l'univers de la table, pour
qualifier une société de plus en plus dépendante des technologies et des outils.
En réponse a la surproduction industrielle et a la nouvelle relation de ’homme
aux outils, Ivan Illich propose la création d'une société conviviale,
une société ou l'outil moderne est au service de la personne intégrée a la collectivité, et non
au service d’un corps de spécialistes. Conviviale est la société ou I'homme contréle Uoutil.
(Illich 1973: 13)
11 entend donc par convivialité
I'inverse de la productivité industrielle. Chacun de nous se définit par relation a autrui et
au milieu et par la structure profonde des outils qu’il utilise. Ces outils peuvent se ranger
en une série continue avec, aux deux extrémes, 'outil dominant et l'outil convivial. Le
passage de la productivité a la convivialité est le passage de la répétition du manque a la
spontanéité du don. La relation industrielle est réflexe conditionné, réponse stéréotypée de
Iindividu aux messages émis par un autre usager, qu’il ne connaitra jamais, ou par un
milieu artificiel, qu’il ne comprendra jamais. La relation conviviale, toujours neuve, est le
fait de personnes qui participent a la création de la vie sociale. Passer de la productivité a
la convivialité, c’est substituer a une valeur technique une valeur éthique, a une valeur
mathématique une valeur réalisée. La convivialité est la liberté individuelle réalisée dans
la relation de production au sein d’une société dotée d’outils efficaces.
(Illich 1973: 28)

Compte tenu du fait que cette convivialité est “multiforme” et que son mécanisme

de base est la créativité, sa finalité est de donner a ’homme

la possibilité d’exercer 'action la plus autonome et la plus créative, a I'aide d’outils moins

controlables par autrui. La productivité se conjugue en termes d’avoir, la convivialité en

termes d’étre.

(Illich 1973: 43)

Si la productivité a pour but la consommation, généralement démesurée, de biens
matériels aussi bien que symboliques, la convivialité, au contraire, se tourne vers
T'unicité de 'homme et vers sa capacité de jouer, de découvrir, de s’adapter.

La convivialité permet a 'homme de choisir librement, d’étre responsable de ses
choix et d’étre davantage a I’écoute d’autrui, au lieu de se replier sur soi. Bref, la
convivialité développe une axiologie fondée sur la relation qui prend, et qui prend
une forme toujours neuve, car imprévisible et spontanée. Nous précisons une fois de
plus, avec 'auteur, que dans cette acception du mot, c’est I'outil qui est convivial, et
non '’homme. Cela est trés important, car pour Brillat-Savarin la convivialité
caractérisait 'homme et ses relations avec ses semblables. Les rapports plutot
égalitaires, les échanges symétriques, I’engagement réciproque dans 1’échange et
dans la conversation, sont convertis par Ivan Illich, et on retrouve ’homme en
relation avec ses outils.

Un exemple de relation non conviviale, dans le sens d’Illich, nous offre Georges
Ritzer, trente ans plus tard. Pour lui, la restauration rapide, dont McDonald’s est
devenu métonymiquement le symbole, encourage et cultive d’abord la soumission de
T’homme a la machine. Cest elle qui contrdle et qui régule l'activité de 'homme,
devenu une petite roue qui tourne, malgré elle, dans I'’engrenage. La monitorisation
des temps de cuisson, des quantités de boissons et de nourriture servies par portion,
ainsi que du temps accordé au service du client par I’employé, tout cela participe
d’une réelle emprise de la machine sur 'homme. Pas de surprise, aucun moyen de se
tromper, ni de générer la moindre variation.

Un autre aspect, tout aussi important, est I'affaiblissement - et souvent ’absence,
de lien entre le personnel et la clientéle, tout comme entre les employés eux-mémes.
Cela s’explique par une certaine précarisation de ’'emploi:

48

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



comme l'employé travaille le plus souvent & temps partiel, qu’il ne reste en place que
quelques mois, il est rare que le client puisse développer avec lui des rapports suivis.
(Ritzer 2004: 216)

Donc pas de relations entre employés, aucune relation non plus entre
consommateurs. Les relations sont en regle générale glacées, et la familiarité entre
Temployé et le client fictive et éphémere. La société McDonaldisée est donc I'une des
multiples facettes de la société de production industrielle, exportée ensuite et greffée
avec succes dans des sociétés qui gardaient encore un caractere convivial, et tel est le
cas des pays les plus pauvres. Elle s’oppose alors pleinement a la société conviviale
imaginée par Illich et fondée sur des valeurs de base trés simples, comme la survie,
l'équité ou I'autonomie créatrice.

3. La convivialité multimédia

La convivialité utopique imaginée par Ivan Illich, transfigurée par des mutations
successives au cours des années 80 et 90, trouvera cependant sa place dans le jargon
aussi bien que dans la réalité du monde des machines et de leurs relations avec les
humains. C’est I'univers de l'espace numérique qui récupere le mot avec tout son
potentiel sémantique, pour en faire l'une des qualités majeures des outils
informatiques.

La convivialité multimédia accompagne essentiellement deux types de
relations possibles entre le systéme informatique et son utilisateur: l‘usage, dans le
sens d’'un échange complémentaire, fondé sur la réactivité et la stimulation, et le
dialogue, dans le sens d’'un échange plutét symétrique, qui réclame le partage et la
coopération. Bien évidemment, les propriétés retenues comme base de la convivialité
numérique (telles que l'agrément, la simplicité, la facilité, le plaisir, la liberté ou
I'interactivité) sont déclinables et la liste est loin d’étre close. C’est 'usage du mot et
Iévolution des technologies et des systéemes de traitement des données qui
élargissent et qui déplacent son champ sémantique. L’intuitivité ou le ludique
peuvent, par exemple, augmenter la capacité d'un programme a faire oublier les
limites de son utilisation et le rendre, en conséquence, plus convivial. La convivialité
a distance peut par ailleurs caractériser les communautés virtuelles et peut étre une
forme de sociabilité sur et avec Internet. A 1’ére des réseaux, I'idée d'une “mutation
des modes de convivialité” (Castells 2002: 157) est tout a fait pertinente dans le
contexte des nouvelles formes de sociabilité en ligne.

L’écran de l'ordinateur, du téléphone portable, ou encore du PDA incarne le
monde numérique et devient le partenaire quotidien de jeu ou de travail. Au niveau
de I’écran, la convivialité se déploie a la fois sur un axe longitudinal, sous le signe de
Iexpression multimodale, et sur un axe transversal, sous le signe de I’échange et de
la négociation. De plus en plus protéiforme et polysensorielle, 'information se donne
a voir mais aussi a écouter, a sentir ou a toucher. La reconnaissance vocale et
Técriture intuitive accélérent la vitesse de réaction des programmes et amplifient
T'illusion d’'une grande liberté. Des diffuseurs d’odeurs peuvent accompagner certains
programmes alors que le texte, I'image fixe, la vidéo, le son se combinent a l'envie
pour fournir des formes hybrides de communication. Mais, pour étre conviviales,
toutes ces modalités doivent étre faciles a apprendre et surtout simples a utiliser,
clairement enseignées pour générer du plaisir et de la satisfaction pendant I'activité.

L’articulation de plusieurs codes et systémes d’écriture, l'adaptabilité des
interfaces aux besoins individuels des usagers, 'aide en ligne, la créativité ou encore
la personnalisation des services proposés renforcent la convivialité, qui assure un

49

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



usage optimal de l'interface. On y retrouve sa fonction homéostasique, qui, par des
rétroactions circulaires, met 'usager en confiance et lui confirme son savoir-faire.
Mais les connaissances et les habiletés de I'usager peuvent évoluer avec et grace a la
technologie. Une vraie relation, active et dynamique, peut se construire entre
l'utilisateur et son interlocuteur virtuel. La dimension conviviale des nouvelles
technologies préserve aux utilisateurs la capacité de jouer, de découvrir, de
s’adapter, de combiner spontanément les codes, de les transgresser, de vivre des
moments uniques et d’en garder un bon souvenir. Tout cela nous améne a considérer
que la performance de la convivialité peut étre vécue comme une expérience a part
entiere, par le caractére unique, phorique et non répétable des instants qui la
composent.

La convivialité performée suppose, dans 1'idéal, d’abord un support convivial,
capable d’assurer ensuite les prémisses de I’émergence d’'une relation conviviale.
Cette relation prend une forme et se construit forcément dans la durée. La forme de
la relation, de nature sensible et symbolique, se définit au cours de la pratique et
peut évoluer dans le temps, performée au gré du désir et du mouvement, que ce soit
dans 'espace privé, public ou a leurs frontiéres.

4. Convivialité et espace public

Avant d’aborder les signes de convivialité qui émergent dans l'espace public,
quelques précisions s'imposent, car I’espace public préoccupe et interroge la réflexion
dans des domaines divers: entre analystes politiques, anthropologues, sémioticiens
ou urbanistes, le débat est riche. Depuis le lancement du terme en 1978 par
Habermas, il ne cesse de faire couler de ’encre.

De notre point de vue, I'espace public peut étre envisagé non seulement comme
un espace de rencontre, d’échange, de libre expression et de débat entre des
personnes privées (Habermas), mais aussi comme un objet de consommation
(Heilbrunn) [1], dans le sens ou l'espace public permet I'émergence de nombreuses
pratiques de manipulation de la valeur et du sens. Partant de 'hypothéese que les
lieux de transit, en tant que lieux typiques de I'espace public, peuvent générer des
formes de convivialité, nous proposons une relecture de la morphologie et du mode
d’emploi de I'espace public urbain. Une lecture socio-sémiotique de la ville, dans ses
dimensions fonctionnelles, esthétiques et identitaires, nous permet de mieux cerner
et intégrer les signes de convivialité dans le paradigme des lieux de transit, comme
composante de I’espace public.

Si Thistoire de l'espace public commence dans les premiéeres villes des sociétés
antiques, I’évolution des représentations de 'espace public est intimement liée a
I’évolution des modéles de communication médiatique (Miége). La presse d’opinion
du XVIIIe siecle et méme la presse commerciale ne peuvent concurrencer, dans ce
sens, les médias audiovisuels de masse, ou encore les relations publiques
généralisées. L'agora grecque se métamorphose au sein de la ville industrielle et
explose dans les grandes villes contemporaines. Mais, ’espace public, de plus en plus
morcelé, aux frontiéres floues et labiles (Semprini), ne peut exister que par ses
relations (d’opposition ou de complémentarité) avec 'espace privé. La porosité des
frontiéres explique, par exemple, I’émergence dun espace public partiel (Floris) a
I'intérieur des organisations.

Il est d’autant plus intéressant d’interroger la proximité, voire I'interpénétration
entre l'espace public et l'espace privé, afin de comprendre la dynamique de la
complexité urbaine. La volonté politique doit composer avec la transformation des

50

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



modes de vie et, notamment, avec la généralisation de la communication et avec le
perfectionnement de ses techniques. Le citoyen agit au sein de I'espace public, qu’il
soit matériel (rue, place, centre commercial etc.) ou dématérialisé (internet et
nouvelles technologies), selon quatre logiques comportementales de base: cognitive,
affective, individuelle et collective (Oettgen 2004: 102-103). Méme si une logique
peut étre dominante, les autres sont également présentes, et leur alchimie débouche
sur quatre dimensions canoniques de la consommation (réaliste, responsable,
ludique et fusionnelle). Si la vie culturelle est consubstantielle a 'espace public, la
vie professionnelle réussit son entrée sur la scéne publique, qui devient un point
central des stratégies globales de communication développées par les organisations,
manipulant (de maniére explicite ou masquée) le potentiel symbolique de la
convivialité.

Mais n’oublions pas que l'espace public est, avant tout, un espace de libre
circulation et de libre échange, donc un espace de mobilité et de déplacement.
L’histoire sémiotique de la ville montre, par ailleurs, comment les différentes formes
urbaines peuvent figurer l'espace public et comment les codes de la ville se
répercutent sur la structure identitaire des populations. Chaque forme de ville, que
ce soit la wville antique, la ville médiévale, la ville industrielle ou la ville
contemporaine, met en scéne de maniére différente son espace public, y compris les
formes de convivialité. Le progres technique, inauguré au XIXe¢ siécle, accélere les
rythmes de vie et enclenche en méme temps un vaste chantier social, qui se
matérialise dans la migration des populations vers les grandes villes et qui redéfinit
les contrats sociaux. Plus de vitesse signifie aussi plus de mobilité et plus de
déplacements. C’est plus précisément le cas des villes contemporaines, réorganisées
dans une logique de zones, ou le centre-ville se distingue des quartiers et la zone
industrielle de la cité. Au quotidien, la mobilité s’accompagne de la multimodalité
des transports et d’'une perception nouvelle du temps de voyage, qui doit se
transformer en temps de vie. Le passager se convertit en “voyageur de 'immédiat”
(Urbain) et recherche, au-dela de la logique fonctionnelle, I'expérience, selon une
logique hédoniste.

La gestion et 'aménagement de ’espace public interpellent les acteurs politiques
et économiques dans la méme mesure que les citoyens ordinaires. Si les premiers
sont les artisans de la mise en dialogue entre la configuration spatiale et la
configuration sociale, ce sont les usages de l'espace public qui en font des péles
interactionnels dans la vie de la ville actuelle. L’espace public est un lieu fort
d’expression identitaire qui s’inscrit dans une logique de consommation hédonique,
“pour laquelle les désirs émotionnels prennent le pas sur les motivations utilitaires”,
comme le souligne Benoit Heilbrunn (2005: 16).

Conclusions / Remarques

La convivialité, telle que nous 'avons définie et décrite, se diffuse dans l'espace
public et, diluée par un usage abusif ou bien valorisée par une démarche de
réenchantement, y apparait souvent comme un impératif. Créatrice de lien social ou,
au contraire, valeur vidée de sens et de substance, instrumentalisée par les
stratégies de communication, la convivialité s'impose aujourd’hui une dimension non
négligeable de I'espace public qui oscille entre une désincarnation du lien (Breton),
une relation spectralisée (Guillaume) ou encore une relation enchantée (Winkin) ou
réenchantée (Boutaud). Elle caractérise donc la dimension relationnelle des ces

51

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



espace, matériels ou virtuels, mais peut bien évidemment caractériser les objets et
les lieux.

Dans le contexte des lieux de transit, le paradigme de la convivialité se décline
principalement au niveau de l'espace et du temps, des relations, des objets, des
ambiances, des activités, etc. Sa figuration est par conséquent polarisée autour de
plusieurs axes thématiques: spatio-temporel, technique et matériel, praxique et
pragmatique, relationnel interpersonnel et, enfin, un axe psychologique et affectif.

Au niveau figuratif de surface, 'espace du transit multiplie des formes qui
mettent en scéne une logique globale de liberté, de modularité et de flux. Les
qualités sensibles de 'espace composent avec un temps polychrone, inscrit dans la
durée, présent et subjectif. Investi par des objets multifonctionnels, innovants, de
plus en plus performants sur le plan technique, I'espace se plie a de nouvelles
exigences de facilité, d’accessibilité et de connectivité. Des activités diverses s’y
insérent, du transport aux commerces, a 'image des styles de vie incarnés par les
voyageurs. Les pratiques de voyage intégrent une dimension polyvalente de plus en
plus accentuée et développent la capacité de s’adapter aux fluctuations du trafic et
aux aléas du moment.

La dimension relationnelle de la convivialité concerne principalement les
interactions en coprésence et cultive la liberté, la spontanéité et 'esprit d’ouverture.
Son émergence est liée souvent a l'existence d’'un climat de confiance et au respect de
Tordre rituel, culturellement défini et socialement négocié par les individus. Le bien-
étre et le plaisir, la détente et le “réenchantement”, portés par les expériences
possibles dans le périmétre du transit, complétent et enrichissent la figuration
thématique de la convivialité.

Note

[1] Nous considérons avec Benoit Heilbrunn (2005: 15) qu™au-dela de la stricte consumation qui
signifie essentiellement la destruction d’'un bien, on peut comprendre la consommation de fagon
plus générale comme un ensemble de pratiques par lesquelles les individus manipulent et
échangent de la valeur et du sens. De ce fait, la consommation ne renvoie pas uniquement a un
processus économique d’optimisation de 1'utilité en fonction de ressources limitées, mais rend
compte d’'un processus existentiel (au sens ou il engage l'existence et ne l'affecte pas qu’a la
périphérie) englobant des dimensions affectives, hédoniques, émotionnelles, symboliques et
donc sociales”.

52

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)



Références et bibliographie

ARIES, P. 1997. Les fils de McDo. La McDonalisation du monde. Paris: ’Harmattan.

BONESCU, M. 2006. Dimensions sensibles des dispositifs de communication dans les lieux de
transit. L’'exemple des gares. In Yves Chevalier (éd.), Actes du XVe Congrés des sciences de
linformation et de la communication: 103-110. Condé-sur-Noireau: Corlet Numérique.

BOUTAUD, J. J. 2004. Commensalité. Le partage de la table, in Montandon, Alain, Le livre de
Thospitalité: Accueil de I'étranger dans I'histoire: 1711-1737. Paris: Bayard.

BOUTAUD, J. J. 2005. Le sens gourmand. De la commensalité - du gotit - des aliments. Paris:
Jean-Paul Rocher.

BRETON, P. 2004. La convivialité: variante de la désincarnation contemporaine ? Quaderni 53:
61-67.

BRILLAT-SAVARIN, J. A. (1826) 1975. Physiologie du gotit, édition mise en ordre et annotée,
avec une lecture de Roland Barthes. Paris: Hermann.

CASTELLS, M. 2002. La Galaxie internet. Paris: Fayard.

CORBEAU, J. P. 1994. Le manger, lieu de sociabilité. Quelles formes de partage pour quels
types d’aliments ? In Prévenir 26: 203-217.

CORBEAU, J. P. et J. P. Poulain. 2002. Penser l'alimentation. Entre imaginaire et rationalité.
Paris: Privat.

FISCHLER, C. 2001. L’Homnivore. Paris: Odile Jacob.

FLANDRIN, J. L. et J. Cobbi. 1999. Tables d’hier, tables d’ailleurs. Paris: Odile Jacob.

FLORIS, B. 1995. L’entreprise sous I'angle de 'espace public. In Espace public et emprise de la
communication: 119-138. Grenoble: ELLUG.

GOFFMAN, E. 1974. Les rites d’interaction. Paris: Minuit.

GUILLAUME, M. 1999. L’empire des réseaux. Paris: Descartes & Cie.

HABERMAS, J. 1978. L'espace public, Archéologie de la Publicité comme une dimension
constitutive de la société bourgeoise. Paris: Payot.

HEILBRUNN, B. 2005. La consommation et ses sociologies. Paris: Armand Colin.

ILLICH, Ivan 1973. La convivialité. Paris: Seuil.

LIPOVETSKY, G. 1991. Espace privé, espace public a I'dge post-moderne. In Citoyenneté et
urbanité: 105-123. Paris: Esprit.

LIPOVETSKY, G. 2004. Les temps hypermodernes. Paris: Grasset.

MIEGE, B. 1997. La société conquise par la communication. 2. La communication entre
l'industrie et lespace public. Grenoble: PUG.

MONTANDON, A. (dir.) 1995. Dictionnaire raisonné de la politesse et du savoir-vivre du moyen
age a nos jours. Paris: Seuil.

OETTGEN, F. 2004. Les mutations du consommateur fran¢ais. Colombelles: EMS
Management&Société.

POULAIN, J. P. 2005. Sociologies de l'alimentation: les mangeurs et l'espace social alimentaire.
Paris: PUF.

QUESSADA, D. 2004. La convivialité: une relation sans Autre. In Quaderni 53: 67-81.

RITZER, G. 2004. Tous rationalisés ! La McDonaldisation de la société. Paris: Alban.

SEMPRINI, A. 2003. La société de flux, Formes du sens et identité dans les sociétés
contemporaines. Paris: L'Harmattan.

URBAIN, J. D. 2003. Ethnologue, mais pas trop. Paris: Payot & Rivages.

WINKIN, Y. 2001. Propositions pour une anthropologie de 'enchantement. In Unité-Diversité.
Les identités culturelles dans le jeu de la mondialisation: 169-179. Paris: ’Harmattan.

53

BDD-A25290 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)


http://www.tcpdf.org

