
 
 

98 

FARMACOLOGIA REUŞITEI. BOLI, LEACURI ŞI PRACTICI MEDICALE ÎN 
BASMUL FANTASTIC ROMÂNESC. 

Pharmacology of Success. Disease, medicines and medical practices in Romanian 
fantastic tale 

 
Costel CIOANCĂ1 

 

Abstract 

 
The Romanian folk ethos proves to be particularly generous including imaginative fictions concerning 
pharmacology. This study was inspired by the multiplicity and richness of situations which require 
therapeutic intervention, potions and treatments used for various medical purposes. Starting from the 
wishes and imaginative mechanisms which cooperate to the final success of the hero, in this study I tried 
to assemble and analyze all the actions that focus on the therapeutical in the Romanian fairytale. Even if 
we discuss about diseases or treatments related to ethnoiatry or etnosophie, the traditional imaginary of 
Romanian fantastic tale has capitalized in equal measure the cultural-therapeutical inheritance and the 
discoveries of the modern medicine. 
 
Keywords: Pharmacology; ethnoiatry; ethnosophiy; Romanian fantastic tale; imaginary. 
 

 

Obsesia reuşitei (finale), atât de prezentă în epicul fantastic de basm românesc, a 

dus la continua remodelare entropică a soluţiilor imaginar-epice prin care eroul să 

reuşească în dezideratul său, oricare ar fi fost acela. Amestec de spirit şi materie, de 

etnosofie şi etnoiatrie, cultura terapeutică2 descoperită în anumite basme româneşti pare a 

fi un (alt) important mod de a înţelege imageriile 3  basmului fantastic românesc. Căci, 

inepuizabila dinamică a situaţiilor reale de  practici etnoiatrice, probabil cele mai multe 

validate praxiologic, a ajuns, în mod inevitabil aş spune, şi în zona imaginarului epic, 

                                                           
1
 PhD, Scientific and Cultural coordinator of the Ancient Western Art Museum  of the Romanian Academy, 

Bucharest.  
2
 Cum la nivelul literaturii de specialitate româneşti sunt folosiţi termeni diverşi (folclor medical; medicină 

magică; etnoiatrie; divinaţie, vrăjitorie, datini şi credinţe etc.  – vezi Candrea 1999, 7 şi următ.; Olteanu 1999, 7 

şi următ.; Niculiţă-Voronca 1998, 13 şi următ.), care tratează, din cele mai  neaşteptatete perspective,  aceeaşi 

complexitate a unei bogate moşteniri medicale de tip tradiţional, în studiul de faţă prefer să folosesc sintagma  

cultură terapeutică, aceasta părându-mi că acoperă toate determinantele, experienţele şi motivaţiile medicale ale 

celorlalte sintagme folosite de autorii citaţi supra. La nivelul basmului fantastic românesc, prin cultură 

terapeutică înţeleg ansamblul de experienţe, practici, funcţii şi semnificaţii medicale acordate de sistemul 

cultural, generator şi de basm fantastic, unor elemente/fapte culturale care, transpuse sau integrate dinspre 

generator/colportot către auditor şi din real în imaginar, îl fac pe acesta să funcţioneze (epic), oferindu-i 

verosimilitate şi/sau greutate ontologică. 
3
Imageria desemnează „un ansamblu de imagini ilustrative despre o realitate, conţinutul imaginii fiind deja în 

întregime preinformat de către realitatea concrtă sau de către idee”  (Wunenburger  2009, 12). Pornind de la 

această definiţie, am ales să folosesc acest  termen căci, la nivelul basmelor în care avem mărturii ale unei 

„farmacologii a reuşitei”, acesta pare să se apropie mai mult de dimensiunea antropologică şi conţinutul cultural 

al unei  tradiţionale culturi terapeutice,  mult mai mult decât categoria largă a imaginarului, definit  „mai 

degrabă prin strucuturile sale interne decât prin referenţii  şi materialele sale al căror caracter real sau ireal 

este zadarnic  să încercăm a-l determina” (Ibidem, 11). Or, în cazul acestui imaginar de tradiţie orală cum este 

cel de basm fantastic românesc, perpetuu supus inovaţiilor, adecvărilor şi actualizărilor,  tocmai aceşti referenţi 

par să conteze cu adevărat. În cazul subiectului propus de mine ei reflectă, prin fondul terapeutic comun folosit, 

integrarea şi funcţionarea organică, dialogul fertile şi neîntrerupta racordare a realului (mentalitar) la (epicul) 

imaginar.Totuşi, acest lucru nu are de ce să surprindă, raportul dintre cele două concepte fiind unul complex, 

strâns şi distinct. (Vezi la Boia 2006, îndeosebi 37-38).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

99 

devenind, cumva, un mod de omologare a datelor din real. Totuşi, în rândurile de faţă nu 

am încercat nici o clipă să descopăr dacă sau în ce măsură se mai păstrează, la nivelul 

basmului, filiaţia internă a acestei „farmacologii a reuşitei” cu ansambul general al 

sistemului cultural generator. Demersul acesta ar presupune surprinderea întregului 

mecanism care face trecerea de la general înspre particular, cu abordări interdisciplinare 

(etnologice, antropologice, bio-sociologice etc.), definiri teoretice şi aspecte metodologice. 

Or, obiectivul meu a fost acela de a izola şi trata un singur fapt cultural dintr-un sistem 

cultural. De ce o astfel de abordare?                                          

„Sistem deschisŗ, după cum expresia unor autori 4 , etosul folcloric nu putea rata 

introducerea, la nivelul epicului, a unor practici de etnoiatrie care, coroborate cu alte 

mitologemuri, să dea sens epic (real) şi greutate ontologică unor produse (altfel abstracte) 

ale imaginaţiei. Prin transpunerea în procesul imaginarului de basm şi a unor practici 

tradiţional-terapeutice, creatorul anonim de basm făcea, în mod inspirat aş spune!, 

joncţiunea dintre imaginar şi real, dintre memoria culturală şi limbajul simbolic de exprimat. 

Căci, într-o (minimă) anamneză a terapeuticii tradiţionale din basmul fantastic românesc, 

am decelat adevărate structuri ideatice, motiv pentru care am încercat, din perspectivă 

epistemologică, să trasez morfologia acestui subiect. Astfel, pornind de la semiotica 

imagologică a culturii terapeutice tradiţionale, am încercat să identific şi să evidenţiez 

elementele de cultură şi formele de manifestare ale acesteia  (actemagice propiu-zise; 

descântece; rugăciuni; asceze etc.). Următoarea etapă de atins viza determinanţii 

culturali care exercitau sau solicitau practici de etnoiatrie (preoţi; babe/moşi 

vrăjitori/magi; asceţi; fiinţe superior-spirituale eroului; împăraţi/împărătese; oameni simpli 

etc.). Ca apoi, în mod firesc să încerc identificarea scopului pentru care sunt solicitate şi 

exercitate practici aparţinând acestei culturi terapeutice tradiţionale ( procreere magică; 

înviere magică; invulnerabilitate în faţa unui adversar superior fizicetc.). În fine, nu 

puteam omite farmacopeea reuşitei, basmul fantastic românesc fiind destul de generos 

şi la acest capitol, oferindu-ne leacuri tămăduitoare, pilule/poţiuni miraculoase, alte 

panacee… 

 

I. Semiotica imagologică a culturii terapeutice populare. Câteva opţiuni 

epistemologice      

 În tratarea acestui subiect mi s-a părut obligatoriu de atins, încă de la început, 

viziunea viabilă pe care gândirea mitofolclorică i-a imprimat-o. De corecta identificare şi 

evidenţiere a elementelor de cultură, precum şi a formelor de manifestare pe care această 

cultură terapeutică le-a utilizat în epicul fantast de basm, depindea înţelegerea sistemului 

cultural care le-a generat şi folosit. Nu este deloc lipsit de importanţă faptul că, la nivelul 

basmul fantastic românesc avem, strict legat de această cultură terapeutică la care se 

recurge pentru surmontarea unor situaţii medicale greu de rezolvat sau fără ieşire, 

dimensiuni simbolice care (de)plasează arbitrariul înspre cosmic, simpla acţiune înspre 

simbol(ic): avem acte de magie propriu-zisă, avem descântece, rugăciuni, asceze. Sigur, important 

                                                           
4
 Creţu 1980. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

100 

este şi „fondul de fapteŗ care va determina o anumită atitudine şi o nevoie de receptare a 

unor asemenea acte terapeutice, dar, până la aceste „documente fapticeŗ, important de 

relevat mi se pare logica lăuntrică a unei astfel de prezenţe în universul mental al 

comunităţii generatoare şi consumatoare (şi) de basm fantastic.                                                                                                

Prin structura şi esenţa manifestate la nivelul basmului fantast, această logică 

lăuntrică trebuie văzută ca un complex subiect cultural, în care imaginarul tradiţional 

românesc a pus o serie de elemente/concepte atât din lumea obiectivă, trăită, experimentată 

cotidian de toţi membrii comunităţii, cât şi din (sau, mai ales!) lumea subiectivă, accesată şi 

experiementată doar de anumite categorii de persoane ale comunităţii respective, alese în 

urma unor pre- iniţieri. Convieţuind reuşit, comportamentele culturale care au făcut 

posibilă continuarea lumii obiectiv-trăite în lumea subiectiv-imaginată, sunt un fel de 

repere informaţionale despre dimensiunile psihice, gnoseologice, etice care trebuiau să 

ratifice, în imaginar, experienţe ale realului (medical). Făcută de cele mai multe ori în 

context comparat5, o astfel de analiză generală asupra medicinei magice aduce în prim-

plan experienţe ale realităţii (semnificante) trăite de respectiva comunitate, generatoare şi 

consumatoare şi de basm fantastic. Nici nu ar fi posibil altfel: cum ar fi putut să 

compatibilizeze creatorul anonim de basm, în planul epicului fantast, ontologicul (de reliefat) 

cu gnoseologicul (de experimentat/trăit)? Dar, în demersul de sintetizare şi clasificare al 

praticilor medicale la nivelul basmului fantastic românesc, s-a conturat, încă la o primă 

citire a surselor, o constantă extrem de interesantă. Anume: bogata paletă de situaţii şi 

manifestări în care se solicită şi/sau exercită astfel de practici medicale la nivelul basmului 

fantastic românesc, reliefează invariabil dinamica gândirii de tip folcloric şi 

funcţionalitatea specifică acordată acestor practici de către mentalitarul tradiţional. Cu alte 

cuvinte, eşuând prin etnosophie, personajele basmului fantastic românesc sunt constrânse, 

obligate aş spune!, să recurgă la practici de etnoiatrie întru rezolvarea problemei medicale. 

Ce ne spune acest lucru? Nimic altceva decât faptul că, în cazul acestei culturi terapeutice 

de care aminteam, semnificaţia acordată (de creatorul → colportorul → consumatorul de 

basm) acestor practici medicale, depăşeşte morfologia acestora. Cumva, cândva, pornind fie 

de la creatorul anonim de basm, fie de la un colportor, surmontarea acestor situaţii-limită 

(în care „medicina oficialăŗ se dovedeşte neputincioasă, fiind nevoie de recurgerea la 

practici etnoiatrice), a dus la subordonarea morfologiei acestor practici semnificaţiilor acordate 

de gândirea mitofolclorică, important fiind rezultatul final de obţinut, nu calea prin care se 

obţinea acest rezultat... Or, esenţiali pentru identificarea şi evidenţierea elementelor de 

cultură şi a formelor de manifestare a acestei culturi terapeutice la nivelul basmului 

fantastic românesc, s-au dovedit determinanţii culturali.  

  

                                                           
5
 A se vedea Boldureanu  2001; Candrea 1999; Niculae 1995; Niculiţă-Voronca 1998; Olteanu 1999 etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

101 

II. Determinanţii culturali 

Depistarea categoriilor de personaje care exercită sau solicită practici de etnoiatrie 

la nivelul basmului fantastic românesc, este facilă, ba chiar predictibilă. Solicitaţi să 

organizeze haosul, să permită lucrurilor imposibile sau improbabile să devină posibile, 

aceste categorii de personaje care (se) folosesc (de) practici de magie/etnoiatrie 

(determinanţii culturali cum le-am spus eu), sunt categorii de personaje din mediul cultural şi 

social recognoscibil al comunităţii generatoare şi consumatoare de basm: preoţi, babe sau 

moşi pricepuţi la ghicit, asceţi, fiinţe superioare conotate mitofolcloric. Sunt, carevasăzică, 

personaje care înţeleg din interior modul de existenţă şi de gândire al respectivei comunităţi. 

Deci, care poate întruni, la nivelul funcţiei de solicitat/de exercitat, un cumul de atribuţii 

care pot împinge alegoria acţiunii înspre ontologic, acţiunea (aparent simplă) înspre semnificaţie. 

Sigur, şi în cadrul acestor categorii de determinanţi culturali există anumite stratificări 

şi/sau specializări, menite să justifice, să valorizeze şi să facă operaţional sau să menţină 

viabil sistemul cultural generator6. Chiar dacă de multe ori aceşti determinanţi culturali 

deplasează sau fundamentează conţinutul naraţiunii (prin prisma sferei afective implicate 

de solicitarea/recurgerea la „practici neortodoxeŗ pentru rezolvarea unei probleme 

„medicaleŗ), locul şi rolul lor la nivelul epicului fantast de basm este incontestabil. 

Definind sau singularizând anumite aspecte particulare ale culturii terapeutice (precum 

cele menţionate deja la nota 5), aceştia vin să însoţească sau să radiografieze, prin actele 

narative relevate, prin sensibilizarea realităţilor transcendente de atins, prin semnificaţiile 

conţinute, însăşi structurile mentale care le-au generat. Cu alte cuvinte, nu sunt reliefate 

doar raporturile de forţă şi de sens pe care le generează, la nivel social şi cultural, astfel de 

opţiuni individuale, ci, extrem de important!, postulează înţelesul, continuitatea şi/sau 

ordinea acestor opţiuni individuale în cadrul sistemului general colectiv. Vorbind, 

totodată, despre logica lor prezenţă în cadrul construcţiei narative propriu-zise.                                                                                                                 

Prelungind traiectul imaginar dinspre funcţional înspre (un izomorfism) cultural, 

identificarea categoriilor de determinanţi culturali reglementează şi reglează cultura 

terapeutică (deci, şi structura acestor basme!). Participând la dinamica mentală colectivă, 

fiecare categorie în parte îşi construieşte propria existenţă în jurul unei anumite 

dimensiuni antinomic-simbolice: preoţii citesc liturghii sau rostesc rugăciuni 7 ; 

                                                           
6
 Semnificative pentru discursul, creativitatea şi importanţa acordată, la nivel mitofolcloric, unor astfel de 

determinanţi culturali, sunt unele exemple. Aici sunt de amintit ● existenţa unor „doftori”, cu haine, trusă, 

atribute şi atitudini specifice (Pop-Reteganul 1986, 90),  ● a unor „şcoli de vraci” (Ispirescu 1984, 281, 510), ● 

„meşteşugul  de vraci”, desconspirat unui personaj de Sf. Arhanghel! (Stăncescu 2000, 132), ● ineficienţa 

sistemului tradiţional-moral de acţiune (rugăciunile, liturghiile şi pomenile „pe la 7 biserici” pentru dobândirea 

unui copil sunt abandonate în favoarea unor farmece/vrăjitorii! – Pompiliu 1967, 191), ● existenţa unui 

„descântător fals”! (Boer et alii 1975, 214), dar şi ● interesante situaţii de basme în care etnoiatria este preferată 

în detrimentul etnosophiei, reprezentată de un „doftor”! (Pop-Reteganul 1986, 141-142). Tot astfel, avem basme 

în care este menţionată ineficienţa unor leacuri medical-oficiale (într-un basm al colecţiei I. Pop-Reteganul 

menţionându-se că au fost încercate „toate leacurile din apoteci” – farmacii, n.m., C.C., toate fără eficacitate! – 

vezi Pop-Reteganul 1986, 90), etnoiatrice (Chivu 1988, 91; Ispirescu 1984, 238, 291, 296; Stăncescu 2000, 138), 

în care o vrăjitoare este numită, în mod explicit, „preoteasă”! (Haşdeu 2000, 55), dar şi o expresie care 

sugerează funcţia pragmatică acordată de mentalitatea tradiţională unor astfel de reprezentanţi – „Nici dracul nu 

ştie ce ştie vrăjitoarea” (Ibidem, 88-89)…   
7
 Ispirescu 1984, 291;  Pompiliu 1967, 191 etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

102 

babele/moşii vrăjitori sau magi fac farmece sau oferă soluţii/poţiuni/obiecte magice8; 

asceţii oferă şi ei diferite obiecte/substanţe care salvează practica medicală9 ; fiinţele 

spiritual-superioare conotate mitofolcloric aduc în prim plan soluţii sau substanţe 

miraculoase10, toate acestea întru rezolvarea problemei medicale apărute… Moştenitoare 

ale unor bogate practici şi/sau tradiţii terapeutice, chiar dacă par să vehiculeze, fiecare în 

parte, alte „reţeteŗ întru rezolvarea unei probleme de natură (magic-)medicală, aceste 

categorii de determinanţi culturali manifestă, la nivel de conştiinţă, aceeaşi intenţionalitate. 

Fie că vorbim de categoria celor care solicită sau recurg la acte terapeutice din afara 

etnosophiei11, fie de ce cei care îşi practică „ştiinţaŗ lor medicală (dar, mereu în urma unor 

cereri exprese din partea celor care solicită astfel de practici!)12, vorbim de acelaşi înţeles 

(simbolic) minimal acordat actului magico-medical solicitat şi executat. Este aproape o 

relaţie intimă a imaginarului tradiţional cu fantasticul, prin aceste situaţii reale în care sunt 

solicitate şi/sau exercitate practici (magico-) medicale încercându-se, o dată în plus, 

validarea unui scenariu narativ, altfel improbabil, imposibil de întâmplat.      

 

III. Sistemica funcţionalităţii actului terapeutic 

Preocupaţi deopotrivă de aspectele morfologice şi funcţionale ale acestor practici 

de „medicinăŗ tradiţională, determinanţii culturali ai acestor basme (în care avem astfel de 

practici), au izolat şi particularizat în mod deosebit simbolistica acordată de mentalitatea 

tradiţională unei atare practici. Parte integrantă a unui sistem cultural de tip tradiţional şi 

de caracter oral, aceste practici de etnoiatrie cred că trebuie văzute ca fenomene culturale 

în care s-a investit, în primul rând!, intenţionalitate simbolică.Ajunsă aproape o 

strategie (narativă), graţie nevoilor de iniţiere întru reuşita finală, omniprezente la nivelul 

basmului fantastic românesc, o astfel de schemă narativă aduce în prim-plan, la nivelul 

basmului fantastic românesc, două mari constante:  

1) selectarea, din fondul (ideatic) real, exact a acelor elemente care să dea caracter verosimil 

unor astfel de practici de etnoiatrie, transpuse în planul imaginativ al basmului fantastic;               

2) re-actualizarea, prin practicarea unor astfel de metode, a unei memorii culturale în care 

astfel de practici aveau funcţionalitate şi simbolistică specifică.                                                   

                                                           
8
 Boer et alii 1975, 122; Ispirescu 1984, 83, 101, 106, 122, 185, 516, 518-519; Oprişan 2005, I, 211; 2006, VI, 

236;      Pompiliu 1967, 179; Robea 1986, 154-155, 306, 716 etc.  
9
 Ispirescu 1984, 6, 79; Oprişan 2006, VI, 236, 299; Pompilu 1967, 193 etc. 

10
Boer et alii 1975, 57 (apă vrăjită de Muma Pădurii); Haşdeu 2000, 43 (avem un „lecuitor de moarte”, naşul 

acestui personaj-determinant cultural fiind însăşi Moartea!); Oprişan 2006, VI, 289 (eroul e înviat de Sfânta Vineri 

cu un „decoct din 24 de flori”!); Pop-Reteganul 1986, 176 („picături” date eroului  de Sfânta Duminecă!); Sandu 

Timoc 1988, 196 (sfat medical dat de Dumnezeu); Stăncescu 2000, 221, 229 (scuipat de la Dumnezeu!) etc. 
11

 Din punct de vedere social, categoriile care solictă/recurg la practici de medicină magică pentru rezolvarea 

unei probleme, sunt în general categorii bine situate material. Avem, astfel, împărătese care recurg la aceste 

practici de medicină magică (Oprişan 2005, I, 111; II, 303; Păun, Angelescu 1989, 137 etc.), un împărat (Păun, 

Angelescu 1989, 178),  fete de împărat (Marian 1986, 279, 370, 546; Micu Moldovan 1987, 155; Stăncescu 

2000, 221; Sandu Timoc 1988, 97), „o prinţesă” (Sandu Timoc 1988, 25). Apoi, avem categorii modeste sau 

defavorizate material - „o femeie” (Micu Moldovan 1987, 4), „o babă” (Bilţiu 1990, 477; Oprişan 2006, VI, 

236), precum şi unele neutre (= fără o explicitare a statutului material): „doi tineri” (Pop-Reteganul 1986, 24) 

sau pur şi simplu „nişte gazde” (Sandu Timoc 1988, 196)… 
12

Preoţi; babe/moşi vrăjitori sau magi; asceţi; fiinţe superioare conotate mitofolcloric – Vezi supra, notele 6-9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

103 

Sigur, amândouă au legătură directă şi imediată cu gândirea şi mentalitatea 

tradiţională, perfect conservată şi reliefată în/de anumite basme. Fără a funcţiona tot 

timpul mecanic, chiar dacă uneori par de-a dreptul încremenite în tipare imuabile, 

practicile de etnoiatrie din basmul fantastic românesc vin să reliefeze, totuşi, 

complexitatea situaţiilor real-concrete în care astfel de practici constituiau un mod firesc, 

poate unicul?!, de reacţie în faţa unei probleme strict de medicină. Mai mult: fermentul 

dinamic al acestei nevoi de racordare a practicilor tradiţionale de medicină la compoziţia 

narativă a basmului fantastic, cred că este dat nu atât de nevoia de a cunoaşte raţional care 

sunt beneficiile unei atare practici, cât din nevoia de a subordona, psihologic, posibilele beneficii 

(reale sau imaginate) ale acestor practici, unei mentalităţi/atitudini socio-culturale care nu 

accepta deschiderea spre necunoscut fără o prealabilă sau minimă tatonare, ancorare. Pot spune 

că temeiurile interpretative ale acestui subiect tratat în rândurile de faţă pivotează, fără 

doar şi poate, tocmai în jurul acestui aspect funcţional acordat, de creatorul anonim sau de 

colportorul de basm, practicilor de etnoiatrie sau medicină magică prezente în aceste 

basme. De altfel, indentificarea scopului pentru care sunt solicitate sau exercitate astfel 

de practici de medicină (magică), poate cel mai facil demers al studiului de faţă, a avut 

darul de a lămuri nu doar structura (morfologică), ci şi semnificaţia avută de aceste 

fenomene culturale la nivelul „discursului folcloricŗ din aceste basme.                     

După analizarea basmelor în care apar solicitări şi practicări ale unor metode de 

medicină (magică), cinci sunt categoriile mari în care am ales să împart, funcţional, aceste 

practici:                                                                                                       

 → Tehnici, obiecte sau substanţe folosite pentru anularea sterilităţii cuiva;                               

→ Tehnici, obiecte sau substanţe folosite în scopul facilitării naşterii care se dovedise, până 

atunci,dificilă;                                                                                                                                             

→ Tehnici, obiecte sau substanţe folosite pentru învierea (pe cale magică) a cuiva mort din varii motive;                                                                                                                                              

→ Tehnici, obiecte sau substanţe folosite pentru a oferi invulnerabilitate sau a schimba 

raportul de forţe al eroului în faţa unui adversar superior fizic;                                                                                                              

→ Alte scopuri.   

1) Tehnicile, obiectele sau substanţele cerute şi folosite pentru anularea sterilităţii 

cuiva sunt, deloc întâmplător, cele mai numeroase13. Pe fundamentul unor încercări eşuate 

de a rămâne însărcinate, diferite personaje feminine ale basmului românesc sunt nevoite să 

recurgă la priceperea unor „specialiştiŗ pentru a-şi împlini dezideratul. Că avem de-a face 

cu împărătese, cu fiice de împărat sau simple femei, dorinţa de a avea urmaşi determină 

aceste personaje feminine să recurgă la (pre)ştiinţa unor categorii altfel blamabile - „o babă 

care ştia să dreagă femeiŗ14, „fermecători”15, „vrăjitori, moaşe şi descântătoreseŗ16-, categorii care 

reuşesc de fiecare dată să împlinească dorinţa solicitantului17.                                                                                             

                                                           
13

 Vezi la Bilţiu 1990, 477; Ispirescu 1984, 83, 101, 122, 185, 186; Marian 1986, 279, 370; Micu Moldovan 

1987, 4; Oprişan 2005, II, 73, 137, 167, 211-212, 303; III, 44, 130-131, 189; 2006, V, 239; VI, 236, 299;  

Pompiliu 1967, 191, 193; Robea 1986, 154-155, 177, 716; Sandu Timoc 1988, 34-35; Stăncescu 2000, 289; Şerb 

1967, I, 216 etc. 
14

A zâs c-a fost dămult un împărat care nu făcea şi el copii, ştii. Umblând el în sus şi-n lat, pe la toate 

vrăjitoarele, pe la toate babele, să-I facă femeia un copil. În prima dată, s-a dus la o babă care ştia aia să 

dreagă o femeie ca să facă copii.  I-a făcut aia ce i-a făcut şi i-a făcut un băiat împărăteasa. (Robea  1986, 716). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

104 

Este foarte important de subliniat, în acest moment, un aspect general al 

acestor solicitări şi exercitări cu rol procreativ: chiar când avem de-a face cu situaţii în 

care este căutată/preferată o soluţionare pe cale „ortodoxăŗ,  rezolvarea va veni 

inevitabil pe cale magică18.                                                                

2) De asemenea, destul de numeroase se dovedeasc a fi şi tehnicile, obiectele 

sau substanţele folosite pentru a facilita o naştere care se dovedise, până la un 

moment dat, extrem de dificilă, ba chiar imposibilă 19. Fie continuând traiectul unei 

conceperi pe cale magică, fie prefigurând un destin de tip eroic20, şi acest moment al 

facilitării naşterii cuiva este conotat sau re-semnificat magic. Spre exemplu, după o 

operaţie magică pentru a rămâne însărcinată21, aflată într-o situaţie delicată ([…]Ş-a 

ţinut copilu nouă ani dă zile-mpărăteasa-n ea. Nu mai putea să nască cu nici un chip. A adus 

moaşe, a adus doctori de peste tot – nimic.22), o împărăteasă va recurge tot la practici de 

medicină magică, nou-născutul fiindun şarpe imens care va fi readus la starea umană, 

după alţi 9 ani!, în urma unui interesant ritual de transcedere a trans-carnalităţii23.                       

3) Parte a unui sistem de re-integrare mundană după un (necesar) ritual de 

iniţiere în/prin moarte, avem, în anumite basme, tehnici, obiecte sau substanţe care 

                                                                                                                                                                                     
15

 […] Să vezi dumneata, nepoţelu` moşului, această împărăţie a fost şi ea  odată mare şi puternică. Împăratul şi 

împărăteasa locului n-aveau copii. Ei, în loc să se roage lui Dumnezeu ca să le dea un moştenitor, se apucară să 

umble cu farmece. Umblară ei ce umblară, şi dete peste un fermecător meşter. Acesta nu ştiu ce făcu, nu ştiu ce 

drese, că numai iată că împărăteasa rămâne grea, şi după nouă luni născu o fată mai frumoasă decât nu ştiu  

care zână din cer. (Ispirescu 1984, 83). 
16

 Ibidem, 101. 
17

A fost odată o părăche de oameni, muncitori, de!, cum dă Dumnezeu. Toată nădejdea lor era într-o iapă c care 

se hrăneau. Şi ar fi voit şi ei să aibă un copilaş, dar fu peste poate. Cercetară în dreapta şi în stânga, ca să afle 

niscaiva leacuri care să le desfacă făcutul stărpiciunei lor, dară, aşi! parcă întâlnea  tot surzi şi muţi. Nimeni nu 

ştia să-i înveţe ceva. Mai umblară ei c mai umblară şi, la urma urmelor, aflară despre un meşter care închega şi 

apele. Creştinul se duse şi la dânsul, îi spuse păsul lui şi îi ceru leacuri. Vrăjitorul n-aşteptă multă rugă şi, după 

ce se-nvoiră, îi dete un măr. (Ibidem, 122).  
18

 Aici trebuie să amintesc trei basme, sugestive pentru aserţiunea mea. Astfel, într-un basm la colecţiei C. Sandu 

Timoc (Împăratul cu doi ficiori), recurgerea la categoriile specializate în practici etnoiatrice vine după ce sunt 

consultaţi „toţi doftorii, dar degeaba”, ulterior împăratul „dând sfoară în ţară să vină şi ghicitorii” (Sandu 

Timoc 1988, 28-29; de remarcat succesiunea de „profesionişti’ consultaţi!). Într-un alt basm (Codreana 

Sânzieana, colecţia M. Pompiliu), toate acţiunile „ortodoxe” şi „neortodoxe” ale respectivei familii rămân fără 

efect ([…]Făcut-a pomană pe la mănăstiri şi biserici, dat-o liturghii la 7 biserici, adus-o preoţi cu bărbi albe-

albe, că ei sunt mai sfinţiţi şi mai cu priinţă la rugăciune ş-a făcut feştanie şi maslu. Da toate n-au avut nici un 

folos. Apucatu-s-a baba de vrăjitorii şi descântece. Care meştereă-n vrăji a rămas nechemaă1 de babă, să fi fost 

departe de acolo chiar cale de-o săptămână? Şi crezi că a rămas vreo buruiană din cele culese în ziua sfintei 

cruci şi puse în podul casei, nefiartă şi nebosconită de dânsa?! Cum să vă spun ce n-a făcut?! Da degeaba:  

toate acele n-a prins nimic. – Pompiliu 1967, 191), rezolvarea venind, cum altfel?!, tot pe cale magică… 

(Pompiliu 1967, 191-192). În fine, într-un basm al colecţiei I. Oprişan (Copilu cu cartea-n mână născut), o 

femeie  „la o etate mijlocie” va  rămâne însărcinată după ce asupra ei va fi făcut, cu un baston, semnul crucii, de 

către „cel mai mare vrăjitor de pe faţa pământului” (Oprişan 2006, VI, 236, 239-240)…   
19

 Oprişan 2005, I, 111; II, 303; Păun, Angelescu 1989, 126, 137, etc.. 
20

 Vezi, în acest sens, Cioancă 2015a, studiu în care am tratat in extenso acest subiect (cu deosebire subcapitolul  

Spre intrarea în rânduiala lumii: leacuri, vrăji, vrăjitorii). 
21

 […] A luat trei fire de la mătură ş-a bătut-o de trei ori peste burtă şi i-a crescut împărătesei o burtă cât p-

acolo… (Oprişan 2005, II, 303).  
22

 Ibidem. Acelaşi motiv la Păun, Angelescu 1989, 126-127, 138. 
23

 Ibidem, 305. La Păun, Angelescu 1989, 127, nou-născutul va fi „un copil dă noo ani”. Am dezbătut pe larg 

(şi) acest aspect în studiul Metamorfozele eroului din basmul fantastic (vezi Cioancă 2016), subcapitolul dedicat 

Autometamorfozărilor trans-carnale, motiv pentru care nu voi insista asupra acestui aspect. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

105 

au menirea de a (re)învia un trup carnal mort din varii motive 24. Mitologemul 

acesta (al învierii unui personaj de basm, mort pe parcursul naraţiunii, dar, totdeauna 

înainte de deznodământ!), s-a impus ca o necesitate în primul rând epică, abia apoi, în 

plan secund sau terţ, fiind somatologia morţii ca problemă biologică, filosofică, 

escatologică. Văzută deloc din perspectivă biologică, nicidecum ca o reflec ţie pur 

filosofică (învierea cuiva mort ca sine materia…), ci ca o necesitate pur epică, învierea 

cuiva prin intermediul unor tehnici, obiecte sau substanţe este, deloc surprinzător, 

foarte bine reprezentată la nivelul basmului fantastic românesc25.                                                                             

Fundamentând aproape o fenomenologie a corpului, negând starea de 

normalitate fizică şi biologică a trupului, imaginarul tradiţional a simţit nevoia de a 

introduce în epicul basmelor o stare de alteritate care să rezolve o problemă medicală 

altfel insurmontabilă. Ca parte subiectivă a unei mentalităţi de tip tradiţional, arhaic, 

în care se încearcă în mod repetat recuperarea, aducerea şi/sau încatenarea într -o 

dimensiune eminamente fizic-carnală (= palpabilă, trăibilă) a unei dimensiuni fizice, 

corporale, cu o altă morfologie şi ontologie26, nu trebuie să ne mire că avem atestate 

şi basme în care sunt folosite, pentru învierea cuiva mort, tehnici, obiecte sau 

substanţe dăruite de  fiinţe superioare eroului, conotate mitofolcloric 27  sau chiar 

tehnici de magie (neagră?!)28. Cu atât mai mult cu cât această vecinătate a morţii între 

moartea ca o viaţă continuată şi ireversibilitatea reuşitei 29 , nu avea nimic din 

funciarismul tradiţional al morţii din cotidianul nostru (ceremonial, poetică, texte 

etc.), altceva venind să spună această vecinătate a morţii întru care călătoreşte, trăieşte, 

moare şi re-învie eroul de basm fantastic românesc30… 

4) Chiar născut cu sau manifestând atribute/puteri fizice peste medie încă din 

copilărie31, în traiectul său eroico-iniţiatic, eroul basmului fantastic românesc se confruntă 

cu adversari redutabili, de cele mai multe ori peste capacităţile fizice ale eroului. Fiind 

nevoie, întru reuşita finală a eroului, fie de anumite subterfugii/viclenii din partea acestuia 

(mereu deconspirate de personaje deja iniţiate! Ŕ cal, lup, ciocârlan, alte animale sau păsări; 

fiinţe cu natură şi substanţă superioară eroului Ŕ Sfânta Vineri, Sfânta Duminică, Dumnezeu 

deghizat într-un moş, mama Sfântului Soare etc.), fie recurgerea la numite tehnici, obicete 

sau substanţe care să echilibreze sau să incline raportul de forţe fizice în favoarea 
                                                           
24

 Eroul este ucis de un adversar al său, mult mai puternic fizic; ucis/otrăvit de cineva apropiat – frate bun sau de 

cruce, tatăl sau mama acestuia etc. Pentru scenariile şi mobilurile acestor morţi (iniţiatice) necesare, vezi studiul 

meu dedicat tocmai Vecinătăţii morţii în basmul fantastic românesc (Cioancă 2012).     
25

 Boer et alii 1975, 41-42, 167, 169, 199-200; Ispirescu 1984, 100, 265; Marian 1986, 271, 277; Micu Moldovan 

1987, 15, 118; Nijloveanu 1982, 169; Nişcov 1979, 167; Oprişan 2006, VI, 289; Robea 1986, 85-86, 306; Sandu 

Timoc 1988, 25, 68; Stăncescu 2000, 100, 196, etc. 
26

 Despre aceste perspective asupra fenomenologiei corpului din basmul fantastic românesc, am vorbit pe larg în 

Cioancă 2015b. 
27

 Nijloveanu 1982, 169 („măru` lui Solomon”); Nişcov 1979, 167 (unsori dăruite de Sfânta Duminică); Oprişan 

2006, VI, 289 (decoct dăruit eroului de Sfânta Vineri) etc.  
28

 Avem basme în care este folosit, pentru re-aducerea la viaţă a eroului, sângele uneiciori (Robea 1986, 306) sau 

al unei coţofene (Ispirescu 1984, 265), prinse vii şi sacrificate tocmai în acest scop… 
29

 Vezi în Cioancă 2012, 153-155. 
30

 […] Iar acest altceva de care spun, poate să însemne, atât în basm cât şi în viaţa noastră, fie dorinţa de 

prelungire a vieţii înspre moarte, fie nevoia de revenire din moarte întru viaţă… (Ibidem, 160-161). 
31

 Vezi în Cioancă 2015a, îndeosebi subcapitolul De la o copilărie absentă la o maturizare precoce. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

106 

eroului, ori pur şi simplu să-i ofere imunitate/invulnerabilitate în faţa adversarului. 

Numărul relativ mic de astfel de tehnici, obiecte sau substanţe la care este nevoit să 

recurgă eroul pentru a-şi învinge adversaul mult mai puternic32, trebuie legat, la nivelul 

imaginarului/mentalităţii tradiţionale, de reprezentările mediate care reclamă, totdeauna, o 

interpretare conformă cu structura gândirii mitice de tip tradiţional. Recte: eroul, chiar 

inferior din punct de vedere fizic, îi este superior adversarului ca nivel de conştiinţă şi 

conştienţă, ca atitudine şi comportament moral/social, ca înţelepciune etc.33 Or, dacă 

reuşeşte într-un final, eroul trebuie să reuşească în primul rând graţie calităţilor/virtuţilor 

cu care a fost înzestrat in utero, pre-iniţierilor datorate unor fiinţe cu natură/substanţă 

superioară eroului, pe care le ajută, cumva, la un moment dat, unor fapte bune făcute 

(dez)interest ş.a.m.d. Sigur, şi atunci când avem certificate astfel de cazuri, tehnicile, 

obiectele sau substanţele îi sunt dăruite eroului de fiinţe superioare, conotate 

mitofolcloric34 sau nu35 , dar recurgerea la ajutorul magic dat de altcineva (tehnici, obiecte 

sau substanţe), ar fi anulat, într-un fel, însuşi statutul său de erou.  

5) Categoria altor scopuri avute de tehnicile, obiectele sau substanţele folosite de 

către personajele de basmeste o categorie în care se pot grupa situaţii dintre cele mai 

neaşteptate, mai interesante, altele decât din categoriile deja amintite supra. Vădindo bună 

cunoaştere a realităţilor vieţii cotidiene, în cadrul epic al imaginarului de basm au fost puse 

uneori, de către creatorul sau colportorul de basm, o serie de întâmplări ale cotidianului care 

aveau nevoie de o altă tratare decât cea imediat-logică a convenţionalităţilor epice. Pornind 

de la situaţii medicale concrete, imaginarul acestor basme, aproape cu legi proprii de 

manifestare aş spune!, a adus în prim planul epic o serie de întâmplări care reclamau o 

tratare medicală aparte. De cele mai multe ori manifestând o anumită dialectică a 

contrariilor, aceste situaţii aparte sunt, totuţi, în linia generală de manifestare 

mitofolclorică, unei situaţii din concretul mitofolcloric real fiindu-i ataşată o rezolvare din 

imaginativul folcloric. Spre exemplu: Chiar dacă sunt încălcate norme morale36; chiar dacă 

                                                           
32

 Creţu 2010, I, 132; Ispirescu 1984, 106; Pompiliu 1967, 180; Pop-Reteganul 1986, 24, 176; Sandu Timoc 

1988, 71, etc. 
33

 În studiul consacrat eroului de basm fantastic românesc, deja amintit (Cioancă 2015a), am încercat să ordonez 

şi Virtuţile necesare (sau adiacente) consacrării eroului de basm românesc ca erou, acestora contrapunându-le, 

în mod firesc, Non-virtuţile eroului. La o analiză calitativă şi cantitativă, a rezultat că, deloc surprinzător!, 

calităţile şi virtuţile cu care a fost investit eroul basmului românesc, sunt infinit mai numeroase şi mai importante 

decât non-calităţile/virtuţile manifestate de unii eroi de basm…  
34

Mama-Ciumei (Pompiliu 1967, 180); Sfânta Duminică (Pop-Reteganul 1986, 176) etc. 
35

 Într-un astfel de basm, o „doftorie de ne-frică” îi este dată eroului chiar de un fel de patroană a voinicilor, 

Zâna Voinicilor! (Creţu 2010, I, 132)… 
36

 „Fratele pismătăreţ" al unui basm din colecţia D. Boer et alii îi va scoate ochii fratelui său în schimbul unei 

„frânture de pâne”, vindecarea acestuia de orbire fiind făcută, pe cale magică, evident!, de Mama-Pădurii! (Boer 

et alii 1975, 57-58). Într-un basm al colecţiei A. Dumitrescu-Begu, fiica cea mică a unui împărat este mult mai 

peţită decât surorile cele mari, motiv de invidie care va determina angajarea, de către cele două surori mai mari, 

a unei vrăjitoare care, cu ştiinţa ei, va „lua” frumuseţea fetei celei mici a împăratului… (Dumitrescu-Begu 1983, 

65-66). Sau, într-un basm al colecţiei M.M.Robea,  mama vitregă a 12 fraţi, copii de împărat,  îi va metamorfoza  

în  lebede dintr-un motiv de-a dreptul fabulos!: […]Facem cum facem numa ca să pierdem p-ăştia doisprezece 

băieţi ai împăratului şi fata, că mi-au împuiat capu – zâce. Trebuie să le spăl, mamă – îţi dai seama că e 

doisrezece băieţi! -, trebuie, mamă, să le cârpesc. Trebuie să le stau în mână, mamă, cu spălatu, cu pieptănatu şi 

multe alte treburi, măi mamă! (Robea 1986, 682)… În fine, în alte basme, sunt folosite buruieni pentru a 

înnebuni pe cineva (Marian 1986, 349), pentru a induce iluzii unei mulţimi (Haşdeu 2000, 173) sau chiar false 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

107 

sunt minimalizate credinţe populare care vizau un act medical37 ori „claseleŗ celor care 

practicau anumite ştiinţe etnoiatrice/etnomagice38, uneori actul devoţional surmontând 

ineficienţa unor astfel de credinţe/practici tradiţionale39 , creatorul anonim de basm a 

reuşit să aducă, în aceste basme, şi situaţii interesante în care tehnicile, obiectele sau 

substanţele folosite în spaţiul (i)realului, chiar introducând în structura epică a basmului 

anumite deformări structural-funcţionale, pot spune căating dimensiunile ontologice 

pe care le presupune/are fabulosul/fantasticul tradiţional (de basm)40. Avem, astfel, cazuri de 

● iniţiere şi/sau trans-carnalitate41, ● de iniţiere în vis întru remedierea unei situaţii medicale 

inoportune 42 , ● de eficienţă a unor tehnici, obiecte sau substanţe folosite în 

etnoiatrie/etnomagie43, ● altele, cel puţin la fel de interesante44. 

Că realitatea medical-faptică este întemeiată, la nivelul etosului mitofolcloric, pe o 

extensie (deschisă, înnoitoare, nu neapărat sau totdeauna raţională) a imaginarului, ne-o relevă, 

fără putinţă de tăgadă, morala sau coda pusă de un culegător la finele unui basm în care ne este 

revelată dimensiunea magică a unei anumite plante folosite de cine trebuie sau ştie să îi folosescă 

                                                                                                                                                                                     
buruieni de leac pentru obţinerea unor foloase materiale! (În basmul Sfântul Arhanghel şi lemnarul, cel care 

vindeca bolnavii era de fapt Sfântul Arhanghel, nu lemnarul care de dădea drept doctor, existând o înţelegere în 

acest sens între ei! - Stăncescu 2000, 132) etc.  
37

 Sunt destul de numeroase basmele în care este subliniată, în mod expres!, ineficienţa etnoiatriei, exemplul 

următor fiind edificator: […]Şi toată tinereţea aşteptară ăşti doi bătrâni, făcând descântece, baba bând zeamă 

de ierburi, cheltuind moşu bani pe fel de fel de ierburi, dar tot degeaba, c-ajunseseră de parcă erau ninşi de 

bătrâni, şi tot fără prăsilă erau” (Stăncescu 2000, 138). Situaţii identice sau asemănătoare avem şi la Chivu 

1988, 91; Ispirescu 1984, 238, 296; Păun, Angelescu 1989, 126, etc.   
38

 […] Ci că lasă, taică părinte! zise roaba mânioasă. Ce tot spui domniţei năzdrăvănii de-astea, ce tot ne 

sperii? Nu cumva o să credem noi în solomonii? (Teodorescu 1968, 75). 
39

 A se vedea basmul Luceafărul de ziuă şi Luceafărul de noapte din colecţia P. Ispirescu, basm în care avem o 

asemenea situaţie interesantă: A fost odată un împărat şi o împărăteasă; ei nu făceau copii; umblase pe la toţi 

vracii şi vrăjitorii, pe la toate babele şi toţii ciittorii de stele, şi toţi rămaseră de ruşine, căci n-avură ce le face. 

În cele din urmă, se puseră pe posturi, pe rugăciuni şi milostenii; când, într-o noapte, Dumnezeu văzând râvna 

lor, se arătă împărătesei în vis şi-i zise: -Rugăciunea voastră am auzit-o şi vei face un copil cum nu se va mai 

afla pe faţa pământului. Mâine să se ducă împăratul, bărbatul tău, cu undiţa la gârlă, şi peştele ce va prinde să-l 

găteşti cu mâna ta şi să-l mâncaţi. (Ispirescu 1984, 291).  
40

 Pentru definiţiile acordate acestor concepte fundamentale ale gândirii mitofolclorice, româneşti şi nu doar, 

avem o foarte bună sinteză la  Creţu 1980 (53 şi următ.). 
41

 O fată de împărat, blestemată de tatăl ei să poarte timp de 12 ani o „piele de gadină”, va putea scăpa de ea doar 

dacă, în decursul celor 12 ani, cineva va „profita întâi şi întâi de ea, ea va trebui să-i slujească trei ani de zile, şi 

de atunci ea scapă de blestem” (Robea 1986, 16)…  
42

 Într-un basm al colecţiei M.M. Robea, iniţierea in viso de către Dumnezeu a sorei va duce, cu respectarea 

ritualului şi interdicţiei stipulate, la re-corporalizarea umană a celor 12 fraţi metamorfozaţi, prin vrăji, în 12 

lebede… (Ibidem, 691-692). 
43

 Sunt menţionate adevărate şcoli de vraci tămăduitori ([…]îl dete la cel mai mare meşter vraci, de învăţă şi 

meşteşugul leacurilor”! – Ispirescu 1984, 281), dar şi mai relevant: […]-Moşule! Unde-ai învăţat dumneata 

descântecele estea? –Hi! Pă eu când am fost de şapte ani, am fost la un pusnic, Dumnezău ştie în ce prăpăstii, şi 

acolo la pusnicul cela am învăţat şi eu – zice – descântecele aistea, că veneau fel de fel de vrăjitori, şi veneau fel 

de fel de vrăjitoare şi li poceau pe viteji, pe zmei, pe feluriţi, pe-mpăraţi. Ş-apoi eu zice- li descântam cu 

pusnicul cela a meu şu li trecea. (Chivu 1988, 63)…  
44

 Avem cazuri în care este reliefată magia lucrului ţesut (Robea 1986, 696), avem cazuri de eficienţă a 

etnosofiei (Într-un basm al colecţiei P. Ispirescu, „cetitorul în stele” care îl sfătuieşte pe un împărat cum să 

procedeze pentru a îndepărta nenorocul de la casa lui, este numit în mod repetat şi „filosof”! – Ispirescu 1984, 

302), cazuri de „babe ştiutoare” care readuc la statul de uman un om metamorfozat, prin vrăjitorie, într-un câine! 

(Boer et alii 1975, 122), avem intervenţii „medicale” directe ale unei dvinităţi canonice - Dumnezeu (Sevastos 

1990, II, 101-102; Stăncescu 2000, 221, 229), avem interesante tehnici, obiecte sau substanţe folosite în 

etnoiatrie/etnomagie (Haşdeu 2000, 169-170; Teodorescu 1968, 103)… 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

108 

puterea: […] Auzind aceste vorbe comediantul, s-a priceput că fata aceea are în sarcina de fân „iarba fiarelor”; 

de aceea a cunoscut comedia făcută de el ca să înşele şi prostească oamenii. Deci, ca nu cumva fata aceea să facă 

pre oameni să o creadă pre dânsa şi el să-şi piardă câştigul şi venitul, a cumpărat iarba de la fat cu un taler şi 

apoi ca să le arateoamenilor că fata aceea a minţit, ba că e nebună chiar, a făcut ce a făcut cu fata şi aceea 

ridicându-şi poalele de le chimeşă în sus a început să fugă şi a striga „Fugiţi, oameni buni, că ne înecăm cu toţi!”. 

Ei adică i s-a împărut că vine o apă mare, pre când ceilalţi oamnei nu au văzut nimic şi au socotit-o nebună pre 

biata fată. Blago (ferice) de omul care are iarba fiarelor.45 

 

IV. Farmacopeea reuşitei. Boli, leacuri şi practici medicale 

În ceea ce priveşte bolile care sunt vizate de aceste practici terapeutice de 

etnoiatrie/etnomagie, etosul mitofolcloric al acestor basme ne oferă o paletă destul de largă de 

„afecţiuniŗ de tratat. Sunt vizate, prin prepararea efectivă după indicaţiile mai mult sau mai puţin 

precise ale cuiva deja iniţait, ori folosirea efectivă a unui leac deja preparat de cineva „ştiutorŗ, atât 

boli ale corpului, cât şi boli ale spiritului. Uneori, gândirea simbolică decelată în spatele acestor boli 

nu doar că trădează dimensiunea empirică, primitivă a medicineicunoscute şi/sau practicate în 

mediul tradiţional, dar revelează şi o interesantă dimensiune poetică a acestor practici medicale de 

aplicat. Totuşi, răspunzând unor necesităţi (medicale) imediate, chiar îndeplinind şi o funcţie 

simbolică, tratamentele de aplicat descoperite la nivelul basmului fantastic românesc, vădesc în 

primul rând pragmatismul comunităţii tradiţionale, generatoare şi consumatoare şi de basm. Cu 

excepţia leacurilor care permit, în imaginarul de basm, re-învierea cuiva, majoritatea celorlalte 

tehnici sau leacuri folosite în imaginativul acestor basme sunt folosite şi în cotidianul real al 

respectivei comunităţi. Dintre bolile „lumeştiŗ prezente în basmele fantastice româneşti şi care 

necesită tratament medical, sunt de amintit lepra46, leşinul47, bubele pe faţă şi râia48, răceala49, „boala 

luniiŗ 50 , sindromul Lewandowsky-Lutz (=boala pielii „scoarţă de copacŗ) 51 , cecitatea 52 , sterilitatea 53 , 

                                                           
45

 Haşdeu  2000, 173. 
46

 Un lepros se va vindeca de lepră folosind apă dintr-o fântână fermecată… (Sandu Timoc 1988, 67-68),  
47

 La Păun, Angelescu 1989, 46, sunt menţionate (din păcate, fără a fi numite!) „doctorii pentru leşin”…  
48

 Într-un basm cu motivul theoxeniei (despre care am vorbit, pe larg, în Cioancă 2015c), vindecarea ospetelui 

divin de aceste boli este posibilă: „Bătrânul este primit şi găzduit şi seara la vorbă îl întreabă de ce este plin cu 

bube pe faţă şi cap. El le spune că are râie şi că toţi vacii i-au spus că se poate vindeca  numai cu cenuşa 

primului copil. Dar unde găseşte el asemenea oameni, care să-şi ardă copilul şi să se ungă el cu cenuşa lui!” 

(Sandu Timoc 1988, 196).  
49

 În basmul Pici ramură de nuc al colecţiei D. Stăncescu, împăratul „puse de-l trase, mai bău rachiu cu piper, 

că se gândea c-o fi răcit, dar, aş, îl durea la inimă grozav”. (Stăncescu 2000, 153). 
50

 Un interesant caz de lunatism avem în basmul Peştişorul roşu, colecţia C. Sandu Timoc: „Se tăinuie ei ca să 

n-audă băiatul şi povestesc despre fiica împăratului că este lunatică. Îi fură luna sufletul noaptea şi se urcă pe 

burlanul palatului sus pe creasta castelului, merge, ridică mâinile spre lună şi o cheamă să o ducă sus, acolo la 

ea. Lumea de jos o priveşte, se minunează, stă împietrită de frică să nu cadă, ea parcă are aripi de pasăre, 

dansează pe vârfu palatului, un glas din cer se coboară şi îi cântă şi nimeni nu ştie ce taine se ascund în toate 

întâmplările acestea, şoptesc bătrânii”, tratamentul aplicat de către eroul basmului acestei fiice de împărat fiind 

de-a dreptul prozaic: „El îi trase două palme, ea se sperie când se deşteptă şi fugi ruşinată la patul ei” (Sandu 

Timoc 1988, 22).    
51

http://www.rightdiagnosis.com/medical/lewandowsky_lutz_syndrome.htm; 

http://www.descopera.ro/dnews/4000412-omul-copac-socheaza-intreaga-lume; 

http://adevarul.ro/sanatate/medicina/cele-mai-ciudate-boli-genetice-1_5507e3a6448e03c0fda206e9/index.html 

etc. La nivelul basmului fantastic românesc avem menţionat un caz de boală „piele coajă dă stejar” în basmul 

Povestea celor doi oameni cu bărcile, colecţia O. Păun, S. Angelescu (1989, 177-178). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

109 

îmbătrânirea 54 , unele boli care presupun tehnici de chirurgie reparatorie (= re-întregire 

corporală)55… 

Şi leacurile folosite întru rezolvarea unei anumite probleme de natură medicală 

sunt dintre cele mai diverse. Spre exemplu, unele dintre tehnicile, obiectele sau substanţele 

folosite pentru anularea sterilităţii cuiva, sunt elemente banale, prezente în cotidianul real: 

o vişină56, un spic de grâu57, mirosirea unui buchet de flori58, 3 prune59. Alteori, chiar dacă sunt tot 

elemente banale, prezente în cotidianul real al creatorului/colportorului/auditoriului de 

basm, astfel de elemente banale necesare anulării sterilităţii au nevoie de o „încărcare 

energeticăŗ, de o „amprentare divinăŗ din partea unei divinităţi/fiinţe superioare eroului, 

conotate mitofolcloric sau canonic 60 , altfel rezultatul fiind improbabil. În alte cazuri, 

rezolvarea acestei probleme medicale are nevoie de o rezolvare doar pe cale magică61 

       Însă, cum este şi de aşteptat la o categorie epică (precum basmul fantastic) în 

care imaginativul transcede realul, cele mai multe leacuri folosite pentru tratarea unor 

boli/probleme medicale, sunt conotate magic. De la anularea unui alt statut fizic prin 

intermediul unui act sexual (aproape al unui necesar-ritualic viol 62 !), la folosirea unor 

                                                                                                                                                                                     
52

 De cele mai multe ori, orbirea venind în urma unei acţiuni mecanice din partea cuiva apropiat eroului, spre 

minimalizarea destinului acestuia – Boer et alii 1975, 57-58 („fratele pizmătăreţ” al eroului ), 107 (mama vitregă 

a eroinei); Stăncescu 2000, 229 (mama vitregă a eroinei) etc.  
53

 Lucru demn de remarcat: când avem de-a face cu această boală a infertilităţii, basmul fantastic românesc 

sugerează, întotdeauna, că este vorba de o sterilitate feminină! Pentru astfel de exemple, vezi supra, nota 13. 
54

 Într-o fenomenologie a corpului, frica de degradarea fizică, biologică a trupuluicarnal este reliefată, în 

anumite basme fantastice româneşti prin dorinţa de a împiedica, încetini sau anula această limită a vieţii dinspre 

moarte, existând cazuri în care eroii caută sau cer (şi/sau primesc din partea unei fiinţe superioare!) anumite 

leacuri pentru această „boală”: Chivu 1988, 92 (unui erou i se spune că „doar scalda în fântâna de la 

Zgripţuroaica Pământuluite va zvidui de orice tristeţe şi vei  căpăta tinereţe fără bătrâneţe şi viaţă fără de 

moarte”….); Sandu Timoc 1988, 71-72 (măr de aur care întinereşte şi dă „puteri nevăzute de parcă era gata să 

zboare spre soare şi stele”!); Sevastos 1990, II, 101-102 (măr dat de Dumnezeu şi care, mâncat, întinereşte cu 

200 de ani pe cineva!) etc.   
55

 Într-un basm al colecţiei P. Ispirescu, ungându-se cu „sânge cald descorpie “ abia ucisă, unui erou îi revine 

vederea şi i se lipesc picioarele tăiate de fraţii săi (Ispirescu 1984, 233), într-un alt basm, partea lipsă a unui 

picior fiindu-i lipită eroului cu scuipat de pajură (Ibidem, 75); apoi, cu scuipat Dumnezeu va lipi mâinile şi 

ţâţele tăiate ale eroinei, capul tăiat al pruncului ei… (Stăncescu 2000, 221). Un caz interesant de chirurgie 

plastică avem într-un basm al colecţiei I. Micu Moldovan, basm în care „doftorul” chemat să îi vindece rănile 

unei fete de împărat, îi face acestea, „de la cot încoace” şi un antebraţ din ceară, care să înlocuiască membrul 

pierdut! (Micu Moldovan 1987, 155)…  
56

 Oprişan 2005, I, 16. 
57

 Idem, III, 44. 
58

 Idem, 2006, V, 239. 
59

 O babă mănâncă trei prune găsite într-o pădure, rămânând însărcinată şi născându-i, ulterior, pe Ginilă, 

Miezilă şi Zorilă (Marian 1986, 279)… 
60

 Unele personaje feminine rămân însărcinate după astfel de episod iniţiatico-procreativ: o femeie înghite, la 

sugestia Fecioarei Maria!, un fir de rozmarin, rămânând gravidă (Micu Moldovan 1987, 4), o alta primeşte în 

vis iniţierea spre a putea rămâne gravidă (Oprişan 2005, III, 189), una primeşte un măr de la un ascet (Pompiliu 

1967, 193) etc.  
61

 Într-un basm al colecţiei M.M. Robea, rezolvarea problemei are loc după ce este mirosită „o floare din grădina 

Sfintelor Florii şi a Sfintei Vineri” (Robea 1986, 177)… 
62

 […] O vede că întră-n peştera aia. S-apucă şi-o lasă. Stă şi el jos şi se hodineşte. O lasă să intre! După ce-a 

trecut puţin, după ce-a intrat şi s-a aşezat ea acolo, se duce şi el frumuşel, încet, încet, şi dăşchide uşa la peşteră 

şi intră peste ea înăuntru. Când intră înăuntru, ce să vază înăuntru? O fată de toată frumuseţea, cum nu mai 

exista alta de frumoasă, dăzbrăcată dă pielea dă gadină şi adormită în pat, în patu ei, acolo! Acuma fata asta 

era o fată de împărat blestemată pe doisprezece ani de zile să umble cu pielea asta de gadină pe ea. Şi cine va 

profita întâi şi întâi de ea, ea va trebui să-i slujească rei ani de zile, şi atunci ea scapă de blestem. Ionică fără 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

110 

unsoricare permit metamorfozarea cuiva, la dorinţa lor expresă63 sau a celui care prepară 

astfel de alifii 64 , aceste elemente magice constituie însuşi fundamentul ontologiei 

experimental-intuitive din aceste basme fantastice. Chiar dacă sunt folosite ingrediente 

banale/comune/cotidiene, discursul simbolic pe care sunt grefate astfel de elemente 

magice duce epicul acestor basme înspre gândirea magică, înspre fenomenalitatea 

universului mental tradiţional, cu nevoia lui primă: imaginarea unor modalităţi prin care să 

poată fi ordonată lumea înconjurătoare necunoscută, să poată fi apropiată şi compatibilizată cu 

nevoile imediate ale respectivei comunităţi. Cum altfel poate fi înţeles „măru` lui Solomonŗ 

care poate învia morţii65? Sau folosirea unui decoct din 24 de flori, a unei cantităţi de 

„sânge din pulpa Mumei-Păduriiŗ, care, de asemenea, pot învia morţi66? Ori, cum altfel poate 

fi înţeleasă o situaţie (cel puţin) ciudată precum mâncarea unei flori, mirosirea unui buchet 

de flori sau înghiţireaa unui bob de piper etc. şi căpătarea unei sarcini la o vârstă extrem 

de înaintată67? Astfel de situaţii (medicale) insolite, oportun rezolvate pe calea etnomagiei, 

sunt mult mai multe68. Repet: chiar dacă sunt folosite tehnici, obiecte sau substanţe din 

cotidianul real (apă, fructe, fire dintr-o mătură, urzici bătute şi meliţate de către sora unor 

fii de împărat, frunze de brusture puse pentru vindecarea durerilor de gât etc.), importantă 

cu adevărat este funcţia (magic-)operatorie cu care a fost investită, de către gândirea arhaică, 

acel ceva folosit pentru a rezolva o problemă medicală. Sigur, avem şi cazuri de rezolvare 

aproape normală a unei probleme de natură medicală: pentru o „făcătură din pădureŗ, unui 

zmeu i se pun în apa de scaldă tot felul de buruieni şi i se descântă69; nevestei unui om 

sărac, i se prepară şi administrează, de către cineva  specializat (moaşa satului) o „scaldă de 

lipiturăŗ70; unui copil muribund i se aplică brusturi pe gât pentru vindecare71 etc.  

Dar, totuşi, în marea lor majoritate, tratamentele aplicate cuiva la nivelul basmului 

fantastic românesc au o încărcătură magică, funcţionând ireproşabil de fiecare dată. Nu 

pot să nu amintesc aici o interesantă situaţie în care soluţia la o problemă medicală este 

                                                                                                                                                                                     
frică, văzând-o aşa de frumoasă, s-a apucat de ea, a profitat de ea. Şi şi-a loat traista să plece. Ea s-a dăşteptat 

din somnu pe care-l dormea. (Robea 1986, 16).   
63

Unsori gata preparate de o „babă din închisoare” (Pop-Reteganul 1986, 24)…. 
64

 […] Asta, mă-sa, a alergat zâua toată prin pădure. Şi-a loat de un`e a ştiut ea nooă muguri din nooă copaci. 

Şi-a făcut o alifie car` a uns noaptea-n somnpe fiecare băiat. Cum i-a uns pe băieţi, cum imediat, car` cum  ieşea 

dimineaţa din cas„ se şi prefăcură în lebede. Şi îşi loară zboru unu câte unu, dimineaţa. (Robea 1986, 687-688). 
65

 Nijloveanu 1982, 169.  
66

 Oprişan  2006, V, 289; Stăncescu 2000, 196. 
67

 Bilţiu 1990, 477; Oprişan 2006, V, 239; Pop-Reteganul 1986, 204-205 etc. 
68

 O fată de împărat rămâne gravidă după ce mănâncă mierea dintr-o albină (Marian 1986, 370); buchetul de 

flori culese de pe mormântul iubitei moarte, aruncat în lacul zânelor, permite învierea acesteia (Micu Moldovan 

1987, 118); o fată bagă în gură o frunză dintr-o pădure magică şi rămâne însărcinată (Oprişan 2005, III, 137); o 

împărăteasă poate naşte copilul purtat timp de nouă ani în pântece doar dacă va fi lovită peste pântece cu „trei 

crăci din rai” (Ibidem, I, 111); cu sânge de la o cioară vie, prinsă şi sacrificată în acest scop, este înviat 

eroul(Robea 1986, 306) etc.  
69

 Chivu 1988, 62-63. 
70

 Păun, Angelescu 1989, 173. 
71

 […] A făcut femeia focu acolo, la peşteră. Apoi a adunat la lemne, buturi, , să ţie focu, s1 nu se mai stingă 

focu. Ce să facă ea acolo? Copilaşu parcă sufla, ba că nu sufla. Nu mort. S-a dus fata p-acolo-n vâlcea, a găsit 

nişte brusturi. Şi l-a dăzlegat, că el era legat la gât, l-a dăzlegat şi i-a pus brusturi d-ăia la gâtu lui. I-a venit 

grai copilului. S-a şi vindecat la gât. (Ibidem, 193).   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

111 

revelată in visu72, în acest basm având de-a face cu un dublet de mitologemuri, suprapuse 

sau congruente (magia lucrului ţesut versus interdicţia de a vorbi cu cineva pe toată perioada 

ţeserii)73. Ori situaţia, poate şi mai interesantă prin amintirea unor plante folosite des de 

botanica medicina tradiţională, dintr-un basm al colecţiei G.Dem. Teodorescu (Făt-Frumos 

şi fata Crivăţului): după multe peripeţii, eroul se va întoarce acasă împreună cu Smanda, 

fiica cea mică a Crivăţului, dar va fi otrăvit de mama Smandei prin intermediul surorii celei 

mari a acesteia74. Pornind după leacuri prin lume, Smanda se va comporta precum un 

veritabil specialist, pasajul în cauză menţionând interesante tehnici, obiecte sau substanţe 

folosite în etnoiatrie.75 Exact acesta este momentul în care creatorul anonim de basm a 

simţit nevoia să facă joncţiunea dintre intelect şi afect, dintre real şi imaginar, tocmai întru 

justificarea unei terapii neconvenţionale, de sorginte magică, folosite pentru vindecarea 

eroului, pasajul în cauză meritând a fi citat in extenso: […] Nu trecu mult, şi în scorbura 

copacului auzi fluierături şi zgomot. Pasămite acolo s-aflau doispre`ce pui de şarpe, de curând fătaţi, şi 

mă-sa venise să le-aducă demâncare: -Vai de noi, mamă, c-ai plecat d-ast` dimineaţă şi ne-ai uitat până 

acum. Nu mai putem de foame. –V-am uitat, maică (uita-v-ar toate relele!) că, trecând prin grădina şi 

pe la casele împărăteşti, am găsit vaiete şi plângere mare. –De ce, mamă? –Fiindcă Făt-Frumos a călcat 

cu piciorul într-un brici cu douăspre`ce limbi otrăvite: de durerea şi ţipetele lui i se rupe inima omului. Îl 

jelesc părinţii, îl jelesc slujitorii, îl jeleşte toată suflarea, iar Smanda a plecat după ierburi şi buruieni de 

leac, că-l iubeşte ca ochii din cap. –Ş-o să mai aibă leac, ori o să piară? -De, maică! Cam greu lucru! 

Otrava cu otravă se scoate, şi la el nu-i otravă din ierburi. Numai de s-ar pricepe 

cineva să găsească doispre`ce  fraţi, ia aşa ca voi…, feri-v-ar sfântul!..., să le taie 

capetele cu câte o para  de argint, să puie capul şi rana, capul şi rana, şi numai aşa 

s-ar putea să se vindece. Dar cui trece prin minte una ca asta şi cine dintre oameni 

o fi ştiind-o!76 [De altfel, mai avem şi alte menţiuni în care anumite probleme medicale  - 

                                                           
72

 […] Fraţilor – visase ea –zâce – Dumnezeu mi-a spus în vis că dacă eu v-aş face vooădooăsprezece cămeşi 

dân fir de urzică bătute şi meliţate cu mâna mea –zâce – şi le-mbrăcaţi pe voi, eu vă scap pe voi de legământu 

ăsta care e pe capu vostru. Şi-atuncia vom putea şi noi să ne reîntoarcem spre casă – le-a spus sora lor asta. 

(Robea 1986, 691-692). 
73

 […]Iese afară; ea lucra de zor. Făcuse vro şease cămeşi – şapte cămeşi, făcuseră. Mai avea vreo cinci cămeşi 

de făcut, făcuse şapte. Lucra de zor. –De un`e eşti, măi fată? Ea, nimic! Ea nu vorbea dăloc. Nu vorbea, că dac-

ar fi vorbit o vorbă, ar fi schimbat o vorbă cu careva, nu mai avea farmec cusutu ei. Ea nu vorbea şi tăcea; şi nu 

se uita la el şi lucra. (Ibidem, 696).  
74

 […] Făt-frumos, întorcându-se după obiceiul lui, fără să bage de seamă la ce-ar fi fost pe sus, primprejur, ori 

pe jos, de-te-n limbile otrăvite şi douăsprezece răni îi sângerară piciorul. Săgetat de durere, căzu jos fără 

simţire şi de-abia-l putură lua pe mâini ca să-l aşeze-n pat. Chemară vraci, chemară babe, dar nimeni nu se-

ncumetă să ia asupră-şi tămăduirea rănitului.  (Teodorescu 1968, 102-103).  
75

 […] Atunci Smanda, văzându-l în nesimţire, ca să nu peardă vremea-n zadar, bocindu-l fără de folos, se-

mbrăcă-n rasă călugărească, îşi puse comanacul în cap, luă bani de drum, cuţitaş de scos rădăcini şi plecă spre 

pădure  după ierburi de leac. În cale, întrebă şi pe bun şi pe rău, şi pe tânăr şi pe bătrân, şi pe sărac şi pe bogat 

ce ştie pentru tăieturi în carne vie. Unii-i spuseră de arnică, alţii de sănătoare, aci de pătlagină, colo de rodu 

pământului. Înaintând în codru şi scoţând când o iarbă, când o rădăcină, ajunse sub un copac mare şi stufos, 

unde şezu să se mai hodinească. Şi fiindcă ea înţelegea limba păsărilor şi a tuturor dobitoacelor, cu mirare auzi 

că ciorile, cintezoii, ghionoaiele în ciripirile lor jeleau nenorocirea lui Făt-Frumos, care avea să moară 

(Ibidem, 103). 
76

 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

112 

precum moartea! - sunt rezolvate cu ajutorul (indirect) al un şarpe care se foloseşte de un 

fir de iarba fiarelor!77].  

În fine, nu puteam omite, înainte de a trage anumite concluzii, un interesant basm 

din colecţia B.P. Haşdeu, sugestiv intitual Strigoiul fuge de buruiana zburător. Basm în care 

avem o splendidă combinaţie de etnoiatrie cu etnomagie: murind flăcăul de care se 

îndrăgostise, o fată este vizitată, seară de seară, de acesta (devenit strigoi), „sărutând-o, 

sugând-o de ţâţă, însă foarte bălăureşteŗ78, motiv de a slăbi vizibil şi a atrage atenţia asupra sa. 

„O babă de lângă casa eiŗ, pricepută se pare la astfel de întâmplări şi tehnici de alungare a 

strigoiului79, o va învăţa pe fată cum să procedeze, dimensiunea iniţiatico-magică acordată 

acestui moment fiind relevantă.80Raţionamentele gândirii de tip magic prezente în acest 

basm sunt evidente. Mai mult, structura simbolică a basmului pare menită să ordoneze şi 

să subordoneze fantasticul mitului, iniţierea „smulsăŗ de către fată de la strigoi fiind o 

iniţiere in actu, necesară unei anumite coerenţe şi logici acestei situaţii fantastice: […] Fata 

începe să-i spună întocmai cum băbătâia o dăscălise. Strigoiul, fără să înţeleagă vicleşugul, ca 

să crească viţelei păr peste tot, o învăţă aşa: -Dragă, în păduricea de la vale de casa 

voastră este o buruiană naltă, cu floare roşie şi se numeşte zburătoare. Cu aceea să 

o scalzi viţeluşa şi-i va creşte părul cel mai frumos. Fata adaose: -Măcar că-i noapte, 

haide de mi-o arată, că eu nu oi s-o cunosc, numa din spuse. Strigoiul se învoieşte, 

ajunge la acea buruiană; fata-i smulge vârfu ca a doua zi să o cunoască. În minutul 

ruperii buruienii cântă cocoşul şi el piere ca o scânteie. Fata, plină şi de bucurie şi de frică, vine acasă.81 

 Postulând o realitate culturală cu certă deschidere înspre ontic, exemplul acestui basm 

este important şi din perspectiva „pachetuluiŗ de semnificaţii vehiculate, al armăturii 

compoziţional-simbolice. Deci, nu trebuie omis că viabilitatatea magică a respectivei plante îi 

este desconspirată fetei de către o fiinţă (ne)vie, cu statut biologic incert82, că remedierea situaţiei 

este făcută de cineva iniţiat deja în astfel de relaţii (baba care o învaţă pe fată ce trebuie să 

întrebe, ce trebuie să facă după ce află răspunsul strigoiului…), că decriptarea funcţiilor 

                                                           
77

 De fapt, al unei şerpoaice: fiindu-i omorât puiul de roata unei căruţe, aceasta caută un anumit fel de iarbă cu 

care înconjoară gâtul puiului mort şi acesta învie – respectivul fir de iarbă este preluat apoi de către o mamă 

aflată în aceeaşi situaţie, care îşi învie astfel copilu mort! Vezi astfel de exemple la Boer et alii 1975, 199-200; 

Marian 1986, 271. Pentru credinţele şi virtuţile acestei plante la nivelul botanicii tradiţionale, a se vedea Marian 

2000, 70-71.  
78

 Haşdeu 2000, 168. 
79

 […] -Fa, spune-i gagăi ce păs ai tu, ca să te doftoresc, că eu multe am păţit, păcatele mele. (Ibidem). 
80

 […] -Fa, Nastasio, când va veni la noapte strigoiul, să ieşi la el ca totdeauna; na şi buruienica asta ca să o ţii 

la tine, să n-ai teamă. După ce va trece un ceas, să-i zici că tare eşti scârbită  din pricină că părinţii tăi sunt 

supăraţi de moarte, căci o vacă a voastră v-a fătat o viţea fără păr peste tot şi numai la cap are şi vezi ce te va 

învăţa. Şi cu ce îţi va spune să şi te scalzi a doua zi, că nu-l mai vezi niciodată. (Ibidem, 168-169). 
81

 Ibidem, 169. 
82

 […] Fata, cam somnoroasă, nu-l cunoaşte bine cine este, socotind că-i un alt flăcău, se apucă, se scoală, iese 

afară. Când colo, hăi, Doamne, ce să vezi? Cum calcă pragul uşii şi iese afară să-i dea bună seara şi flăcăul 

mort o umflă în braţe, o duce la fânărie începând a o săruta, a o suge de ţâţă, însă foarte bălăureşte. Fata 

uimită îi zise: -Bine, dragă, cine eşti dumneata? Acela cu care te sămăluiesc eu este mort. Dar flăcăul zâmbind 

îi răspunse: -Sunt acel care te iubeşte, sunt mort pentru zi, iar pentru noapte sunt mai viu decât tine, dragă. 

(Ibidem, 168). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

113 

simbolice pe care le au astfel de plante în botanica tradiţională83 sunt  legate indisolubil de 

determinantul cultural în care apar şi se manifestă84…        

 

V. Concluzii 

Este destul de greu de stabilit, din analizarea acestor practici terapeutice descoperite la 

nivelul basmului fantastic românesc, care era scopul prelungirii din real (cotidian) în abstract 

(imaginar), a unor tehnici, obiecte şi/sau substanţe cu rol terapeutic. Căci, luate separat, 

decontextualizate, aceste exemple vehiculate pe parcursul studiului de faţă ne reliefează o serie 

de imperative, constrângeri, năzuinţe de ordin social care sunt transpuse, ulterior, şi în cultural. 

Prin urmare, trebuia să văd care sunt nevoile introducerii unor astfel de practici terapeutice în 

schema/structura epicului de basm, implicit şi finalitatea aşteptată (de creatorul, colportorul 

şi/sau auditoriul de basm fantastic) de la o astfel de inserţie epică. Aşa cum spuneam încă din 

preambulul acestui studiu, nu mi-am propus nici o clipă o tratare a subiectului dinspre particular 

înspre general, ci am încercat doar să izolez un fapt cultural în cadrul unui sistem cultural. Nu 

trebuie să mire, ca atare, că am ales să descopăr şi să evidenţiez elementele de cultură şi formele de 

manifestare ale acestor practici terapeutice la nivelul basmului fantastic românesc, fără 

permanenta/obligatoria racordare la fondul folcloric de bază85. Câteva concluzii, cu valoare 

orientativă până la o abordare mai generoasă a subiectului, se cer, totuşi, trase. 

 Toată această terapeutică despre care am vorbit în acest studiu, cred că vorbeşte, în 

primul rând, despre o anumită dialectică a comportamentului (profan) manifestat/practicat de 

gândirea mitică la nivelul unor astfel de producţii imaginare precum basmele fantastice.O 

terapeutică în care profanul continuă, suprapune sau substituie sacrul, în care naturalul a trecut, 

cumva, cândva în cultural, în care realul şi imaginarul se împletesc strâns şi/sau se substituie fericit, 

în care există şi/sau trebuie exprimate anumite modele comportamentale. Toate pentru a 

justifica şi a asigura reuşita (finală a) epicului fantast86. 

                                                           
83

 […] De atunci şi până astăzi acea buruiană, zburător cu floarea roşie, iar de lături are florile fără vârf ci 

arată parcă-i anume de cineva rupt vârful, se trage tocmai de la fetiţa asta şi-i tare folositoare la cei îndrăcit 

căci o bea şi-i scaldă. (Ibidem, 170). Pentru importanţa şi virtuţile magice ale acestei plante la nivelul 

terapeuticii tradiţionale, vezi la Marian 2000, 125-129. 
84

 A se vedea dialogul fetei cu strigoiul după folosirea acelei plante dezvăluite de acesta ([…]A doua zi 

dimineaţa, fata îşi aduse buruieni, se scaldă, dar noaptea vine strigoiul, dar în mare depărtare şi începe a-i zice: 

„O, curvă de fată, bine mă înşelaşi şi numai necaz de tine că scăpaşi dar câţi vor şti astă buruiană, o să mă 

gonească”; şi pieri îndată vărsând îngrozitoare scântei. – Ibidem, 169), dar mai ales dialogul fetei cu baba, care 

ştia de existenţa unei asemenea plante, de virtuţile ei apotropaice dar nu şi cum arată acea plantă, rugând-o pe 

fată  să i-o arate! (Haşdeu 2000, 170)… 
85

 Dincolo de spaţiul restrând avut la dispoziţie aici, în acest studiu, astfel de cercetări ample, unele constituindu-

se (prin abordarea specifică), aproape în nişte „producţii identitare”, de gen, bazate eminamente sau cu 

permanentă racordare la fondul mitofolcloric, sunt destul de numeroase. Dintre cele mai importante merită a fi 

menţionate cele semnate de Bălteanu 2001; 2003; Boldureanu 2001; Candrea 1999; 2001; Evseev 1994; 1998; 

Gorovei 2003; Marian 1996; 2000; Niculae 1995; Niculiţă-Voronca 1998; Olteanu 1998; 1999; Ştefănescu 1994; 

Taloş 2001 etc.  Dar, lucru important de subliniat!, nici unul dintre aceste studii consistente nu se ocupă în mod 

exclusiv, sistematic, aplicat, de practicile terapeutice prezente la nivelul basmului fantastic românesc… 
86

 […]-Eu am puiat o boală într-o fiică de-mpărat şi acum îmi am cuibul în trupul ei. Şed degeaba şi mănânc din 

trupul ei, iar de lecuit toţi vracii din lumea întreagă nu fac nici o ispravă. O altă pasăre măiastră nerăbdătoare o 

întrebă:  -Bine, soro, dar tu nu spui unde-i leacul ascuns? –Leacul, leacul este de negăsit şi de nebănuit, chiar subt 

spânzurătoarea împăratului. Acolo este o pată de sânge de om. Din sângele ăla creşte o floare galbenă. Floricica-

nfloreşte la mijlocul nopţii. Dacă ar şti zăvrăcioaicile, doftoroaicile s-o păzască noaptea şi s-o culeagă înainte de a se 

face ziuă când se-nchide floarea, ar scălda-o şi vindeca fata! Dar aşa, sapa şi lopata!  (Sandu Timoc 1988, 97). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

114 

În al doilea rând, din exemplele descoperite în cadrul acestor basme şi prezentate pe 

parcursul acestor rânduri reiese clar că, pentru mentalitatea tradiţională, creatoare şi 

consumatoare şi de basm fantastic, realitatea cotidiană devine, pe nesimţitelea şi (nu) doar în 

planul imaginativ, realitatea originară în care astfel de „proceduriŗ medicale erau posibile şi 

verosimile. Prin trecerea dinspre natural în(spre) cultural, chiar dacă fiecare element epico-

terapeutic prezent în aceste basme este operativ şi/sau poate deveni interpretativ, chiardacă 

simbolistica din spatele fiecărui exemplu este evidentă, cred că se păstrează invariabil funcţia 

fundamentală (= ordonatoare) dată simbolului.  

În al treilea rând, trebuie spus că toate aceste elemente terapeutice amintite de-a 

lungul rândurilor de faţă (tehnici, obiecte şi/sau substanţe), sunt validate constant, în 

contrapondere sau completare/prelungire cu realul, de către magic. Chiar pornind de la (pure) 

subiectivităţi individuale transpuse în imaginaţia colectiv-ficţională, chiar dacă uneori sunt 

vulnerabile, alteori ilogice în planul raţionalului (intelect), aceste tehnici, obiecte sau substanţe 

folosite în scop medical devin, în planul imaginar (afect) al basmului, coerente, posibile şi 

verosimile. Ajutându-l, (deopotrivă) pe consumatorul sau cercetătorul de basm, să vadă şi să 

înţeleagă realul imaginat prin intermediul realului obiectiv. 

 

Referinţe bibliografice 

 

Bălteanu 2001= Bălteanu, V., Dicţionar de divinaţie populară românească, Ed. Paideia, Bucureşti, 2001; 

Bălteanu 2003= Bălteanu, V., Dicţionar de magie populară românească, Ed. Paideia, Bucureşti, 2003; 

Bilţiu 1990 = Bilţiu, P., Poezii şi poveşti populare din Ţara Lăpuşului, Ed. Meridiane, Bucureşti, 1990; 

Boer et alii 1975 = Boer, D., Stănescu Arădanul, M.V., Cacoveanu, Şt., Poveşti din Transilvania, Ed. 

Dacia, Cluj-Napoca, 1975; 

Boia 2006 = Boia, L., Pentru o istorie a imaginarului (Trad. de Tatiana Mochi), Ed. Humanitas, 

Bucureşti, 2006 

Boldureanu 2001 = Boldureanu, I.V., Credinţe şi practice magice: eseu despre orizontul mental-tradiţional, 

Ed. Brumar, Timişoara, 2001;  

Candrea 1999 = Candrea, I.-A., Folclorul medical român comparat. Privire generală. Medicina magică 

(Studiu introductiv de Lucia Berdan), Ed. Polirom, Iaşi, 1999; 

Candrea 2001 = Candrea, I.-A., Iarba fiarelor. Studii de folclor. Din datinile şi credinţele poporului român 

(Studiu introductiv Ŕ Al. Dobre), Academia Română, Fundaţia Naţională pentru Ştiinţă şi Artă, 

Institutul de Istorie şi Teorie Literară ŖG. Călinescuŗ, Bucureşti, 2001;  

Chivu 1988 = Chivu, I., Basmul cu Soarele şi Luna. Din basmele Spaţiului şi Timpului (Antologie, 

prefaţă şi bibliografie de I. Chivu), Ed. Minerva, Bucureşti, 1988;  

Creţu 1980 = Creţu, V.T., Ethosul folcloric – sistem deschis, Ed. Facla, Timişoara, 1980;  

Cioancă 2012 = Cioancă, C., Vecinătatea morţii în basmul românesc, în Caietele ASER, nr. 7/2011 

(Etnologia şi Sud-Estul Europei, 3-5 noiembrie 2011, Bucureşti), Ed. Etnologică, Bucureşti, 2012, 

pp. 147-164; 
Cioancă 2015a = Cioancă, C., A schimba soarta sau a împlini destinul? (Consacrararea eroului de basm 

românesc ca erou), în Museum. Studii şi comunicări ştiinţifice, Muzeul Viticulturii şi Pomiculturii Goleşti, 

XIV, Goleşti Ŕ Argeş, 2015 (sub tipar); 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

115 

Cioancă 2015b = Cioancă, C., Contribuţii la o fenomenologie a corpului în basmul fantastic românesc (în 

curs de apariţie);  

Cioancă 2015c = Cioancă, C., The Intimacy symbols in the Romanian fairytale: Theoxenia, în Myth, 

Symbol and Ritual: Elucidatory Paths to Fantastic Unreality (vol. dedicat InternationalConference on 

Mythology and Folklore, 1st edition, 8-9 March, Bucharest, Romania), Cambridge Scholars 

Publishing, 2015 (în curs de apariţie); 
Cioancă 2016 = Cioancă, C., Metamorfozele eroului din basmul fantastic românesc, în Memoria Ethnologica, 

An XVI, nr. 58-59 (ianuarie-iunie), Baia Mare, 2016 (în curs de apariţie); 

Creţu 2010 = Creţu, Gr., Basme populare româneşti, vol. I-II (Ed. îngrijită de I. Datcu şi I. 

Stănculescu, Prefaţă de I. Datcu), Ed. Saeculum I.O., Bucureşti; 

Dumitrescu-Begu 1983 = Dumitrescu-Begu, Angela, Cămara zânelor, Ed. Ion Creangă, Bucreşti, 

1983;  

Evseev 1994 = Evseev, I., Dicţionar de simboluri şi arhetipuri culturale, Ed. Amarcord, Timişoara, 

1994; 

Evseev 1998 = Evseev, I., Dicţionar de magie, demonologie şi mitologie românească, Ed. Amarcord, 

Timişoara, 1997; 

Gorovei 2003 = Gorovei, A., Credinţi şi superstiţii ale poporului român (ed. îngrijită de Iordan Datcu), 

Ed. Grai şi Suflet Ŕ Cultura Naţională, Bucureşti, 2003;  

Haşdeu 2000 = Haşdeu, B.P., Literatură populară. Basme populare româneşti (Ediţie îngrijită de Lia 

Stoica Vasilescu, Prefaţă de Ov. Bârlea), Ed. Grai şi Suflet Ŕ Cultura Naţională, Bucureşti, 2000; 

Ispirescu 1984 = Ispirescu, P., Legende sau Basmele românilor, Ed. Facla, Timişoara, 1984; 

Marian 1986 = Marian, S.Fl., Basme populare româneşti (Ed. îngrijită şi prefaţă P. Leu), Ed. Minerva, 

Bucureşti, 1986; 

Marian 1996 = Marian, S.Fl., Vrăji, farmeci şi desfaceri. Descântece poporane române, Ed. Coresi, 

Bucureşti, 1996; 

Marian 2000 = Marian, S.Fl., Botanică românească (Ed. îngrijită, cuvânt înainte şi note de 

Antoaneta Olteanu), Ed. Paideia, Bucureşti, 2000; 

Micu Moldovan 1987 = Micu Moldovan, I., Poveşti populare din Transilvania, culese prin elevii şcolilor 

din Blaj (Ed. îngrijită de I. Cuceu şi Maria Cucea, Prefaţă de Ov. Bârlea), Ed. Minerva, Bucureşti, 

1987;  

Niculae 1995 = Niculae, C.D., Leacuri şi remedii magice din Carpaţi (ed. a II-a), Ed. Ethnos Ŕ Ed. 

Axis Mundi, Bucureşti, 1995; 

Niculiţă-Voronca 1998 = Niculiţă-Voronca, Elena, Datinile şi credinţele poporului român, adunate şi 

aşezate în ordine mitologică, vol. I-II (Ed. îngrijită de V. Durnea, Studiu introductiv de Lucia Berdan), 

Ed. Polirom, Iaşi, 1998; 

Nijloveanu 1982 = Nijloveanu, I., Folclor din Oltenia şi Muntenia (VIII). Basme populare româneşti, Ed. 

Minerva, Bucureşti, 1982; 

Nişcov 1979 = Nişcov, Viorica, Cele trei rodii autrite. O istorie a basmelor româneşti în texte (Prefaţă, 

antologie, bibliografie şi traduceri de Viorica Nişcov), Ed. Minerva, Bucureşti, 1979; 

Olteanu 1998 = Olteanu, Antoaneta, Ipostaze ale maleficului în medicina magică, Ed.. Paideia, 

Bucureşti, 1997; 

Olteanu 1999 = Olteanu, Antoaneta, Şcoala de solomonie. Divinaţie şi vrăjitorie în context comparat, Ed. 

Paideia, Bucureşti, 1999;  

Oprişan 2005-2006 = Oprişan, I., Basme fantastice româneşti, vol. I-XI, Ed. Vestala, Bucureşti, 2005-

2006; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

116 

Păun, Angelescu 1989 = Păun, O., Angelescu, S., Basme, cântece bătrâneşti şi doine, Ed. Minerva, 

Bucureşti, 1989;  

Pompiliu 1967 = Pompiliu, M., Literatură şi limbă populară, Ed. pentru Literatură, Bucureşti, 1967; 

Pop-Reteganul 1986 = Pop-Reteganul, I., Poveşti ardeleneşti. Basme, legende, snoave, tradiţii şi povestiri 

(Ed. îngrijită şi studiu introductiv de V. Netea), Ed. Minerva, Bucureşti, [1888] 1986;  Robea 1986 

= Robea, M.M., Folclor din Oltenia şi Muntenia (IX). Basme populare româneşti, Ed. Minerva, Bucureşti, 

1986; 

Sandu Timoc 1988 = Sandu Timoc, C., Poveşti populare româneşti, Ed. Minerva, Bucureşti, 1988; 

Sevastos 1990 = Sevastos, Elena, Didia Odorica, Literatură populară, vol. I-II (Ed. îngrijită şi 

Prefaţă de I. Ilişiu), Ed. Minerva, Bucureşti, 1990; 

Stăncescu 2000 = Stăncescu, D., Sur-Vultur. Basme culese din gura poporului (Ed. îngrijită, prefaţă şi 

tabel cronologic de I. Datcu), Ed. Saeculum I.O., Bucureşti, [1892] 2000; 

Şerb 1967 = Şerb, I., Făt-Frumos cu părul de aur. Basme populare româneşti, vol. I-II (Ediţie îngrijită de 

I. Şerb), Ed. pentru Literatură, Bucureşti, 1967; 

Ştefănescu 1994 = Ştefănescu, P., Plante de vrajă, Ed. ALL, Bucureşti, 1994; 

Taloş 2001 = Taloş, I., Gândirea magico-religioasă la români. Dicţionar (Prefaţă de Cl. Lecouteux), Ed. 

Enciclopedică, Bucureşti; 

Teodorescu 1968 = Teodorescu, G. Dem., Basme române (Ed. îngrijită, prefaţă şi rezumate în 

limba franceză de Stanca Fotino), Ed. pentru Literatură, Bucureşti, 1968; 

Wunenburger 2009 = Wunenburger, J.-J., Imaginarul (Trad. de D.Ciontescu-Samfireag, Ed. 

îngrijită şi prefaţă de I. Buşe), Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 2009.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:14 UTC)
BDD-A25190 © 2016 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

