
 

 

 

 

 

 

 

 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LIV, 2008 

 

121 

 
R e f l e t s  d e s  i m a g i n a i r e s  l i n g u i s t i q u e  e t  

c u l t u r e l  a u  n i v e a u  d e  l ’ e m p l o i  d ’ u n e  
t e r m i n o l o g i e  r e l i g i e u s e  o r t h o d o x e   

e n  l a n g u e  f r a n ç a i s e  
par 

FELICIA DUMAS 
 

In this paper, we would like to reveal the manner in which the 
linguistic imagery (deeply rooted in the cultural imagery) shaped around 
the French language – and generally seen as associated with Catholicism 
– individuates and enforces this terminology. Its use is motivated by 
normative connections that contribute to the valorization of the French 
linguistic imagery that can express a rich and diverse array of 
confessional and doctrinal realities of the French orthodoxy. 

 
Nous avons parlé ailleurs de l’existence et de l’utilisation d’une 

terminologie religieuse orthodoxe en langue française, propre à définir les réalités 
spécifiques et les concepts dogmatiques et théologiques de l’orthodoxie pratiquée 
en France

1
. Nous essaierons de voir ici de quelles façons l’imaginaire linguistique 

(solidement ancré dans un imaginaire culturel) construit autour du français – en 
tant  que langue généralement associée au catholicisme – fonctionne en ce qui 
concerne l’individualisation et surtout l’actualisation de cette terminologie 
religieuse orthodoxe. Par imaginaire linguistique nous comprendrons avec 
Anne-Marie Houdebine «le rapport du sujet à la langue»2, l’ensemble des 
représentations qu’un locuteur se fait par rapport à la langue qu’il parle.  Par 
imaginaire culturel, nous comprendrons – par analogie – le rapport des sujets à 
leur culture, l’ensemble des représentations qu’un individu se fait par rapport à la 
culture du peuple dont il fait partie3. On étudiera le fonctionnement des normes 
communicationnelles (on emploie ces termes pour pouvoir se faire comprendre à 
l’intérieur d’une communauté confessionnelle: l’orthodoxie française), ainsi que 
le fonctionnement de deux types de normes fictives: les normes identitaires (on 
utilise cette terminologie pour montrer son appartenance à une communauté 

                                                           
1
 Cf. Felicia Dumas, «L’état actuel de la recherche en terminologie religieuse en 

français contemporain», in Analele Ştiinţifice ale Universității «Alexandru Ioan Cuza» din 
Iaşi (serie nouă), Limbi şi Literaturi Străine, tom VIII – IX, 2005 – 2006, p. 289–299. 

2
 Cf. Anne-Marie Houdebine-Gravaud, «L’imaginaire linguistique: questions au 

modèle et applications actuelles», dans Limbaje şi comunicare, III, Expresie şi sens, 
Editura Junimea, Iaşi, 1998, p. 12. 

3
 Nous partirons de l’hypothèse (que nous avons essayé de vérifier à partir d’une 

analyse de corpus: voir Felicia Dumas, «Imaginaires linguistiques et culturels dans la 
transmission des langues dites maternelles: le cas du roumain en France», in Sêméion, 
Travaux de sémiologie no 7, «De l’imaginaire linguistique à l’imaginaire culturel», 
Revue du laboratoire DynaLang-Sem, sous la direction d’Anne-Marie Houdebine, 
Université Paris Descartes, Faculté des Sicences Humaines et Sociales – Sorbonne, Paris, 
mai 2008, p.55-63) selon laquelle, les imaginaires culturels engendrent les imaginaires 
linguistiques, ces derniers étant solidement ancrés dans les premiers.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Felicia Dumas 

 122 

confessionnelle à part – orthodoxe –; on préfère des emprunts à la langue grecque, 
car celle-ci est représentée comme la langue par excellence des célébrations 
liturgiques et de la pratique rituelle de l’orthodoxie) et, respectivement, les 
normes affectives (puisque l’orthodoxie est pratiquée en France en langue 
française, langue  «qu’on aime» en tant que Français, on fait appel à la dérivation 
lexicale comme moyen interne de création d’une grande partie des termes 
religieux orthodoxes). Nous prendrons en compte également le fonctionnement de 
certaines normes prescriptives aussi. Par normes communicationnelles, nous 
comprendrons ici, avec Anne-Marie Houdebine, les normes qui facilitent 
l’intégration au groupe, l’accent étant mis sur la compréhension

4
. Les normes 

prescriptives sont repérables dans des discours pratiquant l’exclusion de certaines 
variétés, ou idiomes; quant aux normes fictives (dont les normes identitaires font 
partie), elles sont définies comme des  «représentations fantasmées des sujets, 
repérables dans des arguments esthétisants, affectifs, etc., non étayés par un 
discours antérieur de type institutionnel, scolaire ou grammatical»5. 

1. La terminologie religieuse orthodoxe en langue française: 
individualisation lexicale 

Constituée pour dénommer en les individualisant les réalités 
confessionnelles, dogmatiques, théologiques, liturgiques et spirituelles de 
l’orthodoxie implantée en France

6
, la terminologie religieuse orthodoxe en langue 

française se fixe lentement – mais solidement – depuis plus d’une trentaine 
d’années. A présent, la plupart des études qui portent sur les différents aspects du 
christianisme en France, se rapportent à l’orthodoxie, à côté du catholicisme et du 
protestantisme. Récemment, un excellent instrument lexicographique a été publié 
sur les mots définitoires de ces trois «branches» confessionnelles du christianisme 
en langue française

7
. Très richement documenté, mais loin d’être complet, ce 

dictionnaire a le mérite essentiel d’attirer l’attention sur l’existence d’une 
terminologie à part, de plus en plus vigoureuse, qui individualise lexicalement 
l’orthodoxie française par rapport aux autres branches du christianisme. Les 
entrées lexicographiques spécifiquement orthodoxes sont très bien réalisées et 
rapportées en permanence, par analogie, aux termes qui désignent à peu près les 
mêmes réalités liturgiques dans les confessions catholique et protestante.  

Rappelons brièvement le fait que cette terminologie est formée par de 
nombreux emprunts grecs, d’un fond lexical d’origine latine – en général commun 

                                                           
4
 Ibidem, p.29. 

5
 Ibidem. 

6
 La France a connu l’orthodoxie assez tard, au XXème siècle, par un concours de 

circonstances historiques plutôt malheureuses: la révolution bolchevique de 1917 a 
fait fuir beaucoup de Russes, qui se sont réfugiés en France; l’exode des Grecs d’Asie 
Mineure après 1922 s’est rajouté par la suite au premier événement. Ainsi, 
l’orthodoxie a-t-elle été ramenée en France par des immigrés russes et grecs, mais 
aussi après, par d’autres immigrés des pays de l’Europe de l’Est: Roumanie, Bulgarie, 
Serbie, etc. A l’heure actuelle, les différentes paroisses orthodoxes de France (ainsi 
que les différents monastères) sont rattachées à plusieurs patriarcat, en respectant – 
généralement – leur origine ethnique. 

7
 Cf. Dominique Le Tourneau, Les mots du christianisme: catholicisme,  

protestantisme, orthodoxie,  Fayard, Paris, 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reflets des imaginaires linguistique et culturel au niveau de l̓ emploi d̓ une terminologie religieuse orthodoxe... 

 123 

à l’ensemble du christianisme –, ainsi que d’une partie représentée par des 
créations lexicales internes, propres à la langue française (qui relèvent de la 
dérivation). Qui sont les usagers de cette terminologie? Les membres de l’Eglise 
orthodoxe, les acteurs principaux de celle-ci: fidèles, clercs et moines. Pour 
pouvoir assister aux offices de l’Eglise, lire les livres de spiritualité orthodoxe et 
vivre à l’intérieur de cette communauté formée par les membres de l’Eglise 
orthodoxe en France, ils doivent connaître cette terminologie.  

2. Les normes communicationnelles 
 On remarque donc la primauté du fonctionnement des normes 

communicationnelles au niveau de l’articulation de l’imaginaire linguistique 
construit autour du français – conçu en tant que langue-support d’expression 
d’une confession chrétienne autre que le catholicisme

8
 –: on emploie cette 

terminologie pour pouvoir se faire comprendre à l’intérieur d’une communauté 
confessionnelle à laquelle on appartient: l’orthodoxie française, donc, pour des 
raisons de compréhension. C’est la raison principale pour laquelle on apprend ces 
termes: afin de pouvoir s’en servir dans des buts de communication. Comment et 
par quels moyens le fait-on? En participant aux offices orthodoxes, autrement dit, 
en tant qu’acteurs qui pratiquent la religion orthodoxe, ainsi qu’en s’initiant dans 
la foi, par des lectures de catéchèse, de théologie ou de spiritualité orthodoxe en 
général, qui expliquent et essaient de définir ce type de terminologie. C’est, par 
exemple, la façon dont on s’approprie les emprunts d’origine grecque,  qui 
représentent le noyau dur de cette terminologie. Pour désigner des concepts et des 
notions dogmatiques, théologiques et liturgiques de l’orthodoxie, il a fallu 
emprunter des termes à une langue représentée comme le support culturel par 
excellence de la pratique liturgique de l’orthodoxie, à savoir la langue grecque. 
Lorsqu’on parle de représentation, nous faisons référence notamment aux 
représentations des principaux acteurs de l’orthodoxie – des moines et des prêtres 
– qui se sont vus confrontés au problème terminologique d’une confession 
chrétienne nouvelle, dont ils étaient les représentants9. Du point de vue 
linguistique, les emprunts sont le résultat de ce qu’on appelle un contact entre 
deux langues, contact qui a lieu au niveau du code, du système donc, et non pas 
du discours

10
. Le contact linguistique entre le français et le grec s’est produit en 

France essentiellement par l’intermédiaire de l’acte de la traduction. Car, il fallait 
traduire en français l’ensemble des offices liturgiques orthodoxes de la langue 
associée par excellence à la pratique liturgique orthodoxe, à savoir la langue 
grecque. C’est surtout au niveau de ce type de traductions que nous retrouvons des 
traces évidentes de ce que nous appelons l’imaginaire linguistique construit autour 
du français vu comme langue –support de la confession orthodoxe. Les auteurs de 
ces traductions sont des moines français très bons connaisseurs de la langue 
grecque et en même temps des acteurs religieux très conscients des besoins 
terminologiques ressentis par l’orthodoxie pour désigner toute sa richesse 
théologique, dogmatique et liturgique en langue française (les différents 

                                                           
8
 Communément représentée comme la confession chrétienne spécifique de la France. 

9
 La plupart d’entre eux sont des Français devenus orthodoxes par conviction 

personnelle. 
10

 Cf. William Francis Mackey, Bilinguisme et contact des langues, Klincksieck, 
Paris, 1976, p. 414. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Felicia Dumas 

 124 

offices; les différents livres liturgiques; les différents vêtements liturgiques, 
etc.). Par conséquent, cette individualisation créée au niveau terminologique 
doit être accessible à tous les fidèles orthodoxes français, ces emprunts étant 
mentionnés systématiquement dans des petits glossaires explicatifs qui closent 
la plupart de ces traductions, ainsi que dans les ouvrages de catéchèse 
orthodoxe rédigés en langue française. La terminologie religieuse orthodoxe 
dans son ensemble doit être connue par tous les fidèles–laïques dans le but de 
se faire comprendre entre eux. 

3. Les normes identitaires 
Ces emprunts sont donc représentés comme des marques lexicales 

individualisatrices de l’orthodoxie, car provenant d’une langue attribuée par 
excellence à la pratique de cette confession chrétienne, et dont la connaissance 
– et, par conséquent, l’emploi – relèvent également du fonctionnement des 
normes identitaires qui participent à la construction de cet imaginaire 
linguistique concernant le français, vu comme langue-support d’expression de 
cette religion. Les différents degrés d’intégration linguistique de ces emprunts 
en français trahissent à leur tour, le fonctionnement de cet imaginaire 
linguistique dont il est question ici.   

Nous avons déjà montré ailleurs11, qu’il s’agit de trois grandes situations: le 
cas de l’intégration parfaite des termes, phonétique, morphologique et 
sémantique; le cas de l’intégration partielle, uniquement sémantique, le signifiant 
étant emprunté tel quel au grec (comme par exemple, la terminaison –on, 
ancienne, à laquelle on a renoncé en grec moderne actuel, pour ce qui est des 
substantifs neutres et masculins, devenus en français exclusivement masculins: 
analoghion est le terme emprunté pour désigner le petit lutrin sur lequel le prêtre 
pose l’évangéliaire pendant la lecture de l’évangile); et le cas où ce signifiant est 
employé en même temps qu’une forme française, adaptée phonétiquement et 
morphologiquement. Mentionnons seulement deux exemples d’intégration 
parfaite, phonétique, morphologique et sémantique:  

• acathiste (n.m., du grec akatistos) – emplois au pluriel – acathistes, selon 
les règles de la morphologie du nom français, est utilisé pour désigner 
une hymne consacrée à la Mère de Dieu, au Christ ou à des saints 
importants, pendant le chant de laquelle on s’agenouille dans les églises 
roumaines et on ne reste pas assis dans les églises orthodoxes de 
France (on reste debout);  

• ecphonèse (n.m., du grec ekphono, ekfonissa), employé au pluriel en 
français, avec la forme ecphonèses, et avec une signification adaptée à 
partir de celle d’origine (en grec, ‘à voix haute’): brève formule de 
doxologie trinitaire récitée par le prêtre à voix haute, à la fin d’une ecténie 
ou d’une prière prononcée par le diacre ou le prêtre (en guise d’exemple 
cet ecphonèse prononcé à la fin de la grande ecténie: «Car à toi 
apartiennent la puissance, la royauté et la gloire, Père, Fils et saint Esprit, 
maintenant et toujours et dans les siècles des siècle. Amen.»).  

                                                           
11

  Cf. Felicia Dumas, «Types d’emprunts et leur intégration au niveau de la 
terminologie religieuse orthodoxe en langue française», in Analele Ştiinţifice ale 
Universităţii «Alexandru Ioan Cuza» din Iaşi, Secţiunea IIIe, Lingvistică, Studia 
linguistica et philologica in honorem Vasile Arvinte, Tomul LIII/2007, p. 203-215. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reflets des imaginaires linguistique et culturel au niveau de l̓ emploi d̓ une terminologie religieuse orthodoxe... 

 125 

La plupart des termes grecs masculins ou neutres sont restés du genre 
masculin en français, tout en restant fidèles du point de vue phonétique à leur 
signifiant d’origine: sticharion (n.m., du grec sticharion) – vêtement liturgique du 
prêtre, du diacre et de l’évêque, en forme de tunique longue, porté par-dessus la 
soutane; phélonion (n.m., du grec phelonion) – chasuble du prêtre, vêtement 
liturgique ample, en forme de pèlerine sans manche, que le prêtre enfile 
par-dessus tous les autres vêtements liturgiques et qui symbolise la gloire qui 
l’enveloppe; chérubikon (n.m., du grec cherubikon) – hymne chantée pendant la 
séquence liturgique de la Grande entrée, les fidèles étant invités à déposer tous les 
soucis du monde terrestre afin de recevoir le Roi de toutes les choses, rejoignant 
ainsi le choeur des anges pour la célébration commune de la liturgie eucharistique.  

 Quant aux termes empruntés au grec moderne qui se sont moins bien 
adaptés à la langue française, et qui relèvent d’une intégration partielle, encore 
hésitante au niveau phonétique, nous avons trouvé des cas très intéressants de 
signifiés transportés en français avec deux signifiants différents (un qui est celui 
de la langue d’origine, et l’autre, adapté au système phonétique du français): 

• Antidoron (n.m.) est utilisé en même temps qu’antidore (toujours du genre 
masculin), qui désignent les fragments du pain d’où ont été extraites les 
parcelles consacrées au cours de la Liturgie et qui sont distribués à la fin 
de l’office eucharistique aux fidèles participants à la liturgie; en roumain: 
anafură. Le terme qui est le plus proche de sa forme d’origine – antidoron 
(du grec antidoron) – est plutôt employé dans les textes spirituels à 
circulation monastique, «très ortodoxes», tandis que celui dont le 
signifiant est plus proche du français – antidore (ayant la même origine) 
est rencontré de préférence dans des textes plus interconfessionnels, 
oecuméniques, rédigés en français. 

• Diskos (n.m. du grec diskos) est le doublet de disque (n.m.), les deux termes 
étant employés pour désigner un petit objet liturgique en forme de 
plateau, dont le rôle liturgique est celui de garder les parcelles de pain 
eucharistique, qui seront consacrées; en roumain: disc sau patenă. La 
forme non adaptée du point de vue phonétique est considérée comme plus 
spécifique de l’orthodoxie, gâce à son signifiant d’origine et de résonance 
grecque, la deuxième étant ressentie comme trop laïque, à cause de la 
supersposition sur un signifiant déjà existant en français (d’origine latine, 
de discus) et qui désigne en français standard ‘un objet plat et circulaire; 
sorte de palet que lancent les athlètes’.  

• Métochion (n.m.) est le doublet de métoque (n.m.), les deux mots désignant 
une annexe, une dépendance d’un monastère (orthodoxe, évidemment; en 
roumain: metoc). La distribution des deux termes selon les 
macro-contextes d’emploi se fait de la même façon, le premier étant 
plutôt rencontré dans des écrits orthodoxes monastiques, de tradition 
grecque, byzantine, tandis que le deuxième, qui représente la forme 
intégrée des points de vue phonétique et morphologique, est utilisée 
notamment dans des textes plus interconfessionnels, des albums ou des 
livres de popularisation en français de la religion orthodoxe. Par exemple, 
dans un petit album publié en français sur le Mont Athos, dans la 
collection Découvertes de Gallimard, l’auteur parle de métoques et non 
pas de métochia (le pluriel grec, repris en français de métochion). Vu le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Felicia Dumas 

 126 

public large, ou largement français pas forcément orthodoxe, auquel 
s’adresse le livre, la forme employée est celle adaptée phonétiquement et 
morphologiquement au français: métoque, avec le pluriel métoques, dont 
la signification est expliquée directement dans le texte. Dans les oeuvres 
publiées par père Placide Déseilles, l’un des grands pères spirituels de 
l’orthodoxie française et hygoumène d’un monastère–dépendance d’un 
grand monastère athonite, et destinées à un public initié et connaisseur de 
l’orthodoxie française, très enracinée dans celle grecque, on rencontre 
l’autre terme, métochion, partiellement adapté du point de vue phonétique 
et non adapté du point de vue morphologique, car il forme le pluriel 
comme en grec: métochia. 

• Omophorion (n.m., du grec omophorion) est le doublet du terme adapté aux 
lois phonétiques de la langue française –omophore (transposé aussi au 
genre masculin), employé comme lui pour désigner un vêtement 
liturgique de l’évêque, représenté par une longue et large bande d’étoffe, 
ornée de quatre croix, portée autour du cou; en roumain: omofor. Dans ce 
cas aussi, la distribution des termes se fait selon le même critère, mais il 
nous semble être moins évident que dans les cas précédents. Nous 
sommes plutôt incline à croire que le terme qui garde la forme grecque du 
signifiant est préférée dans certains textes pour garder un équilibre 
phonétique avec les autres noms de la même série lexico-sémantique, qui 
désignent l’ensemble des vêtements liturgiques du prêtre et/ou de 
l’évêque, tels: sticharion, phélonion, pour lesquels nous n’avons pas 
recensé de formes plus adaptées phonétiquement au français. 

 Tout ces termes sont connus (car appris) par la plupart des orthodoxes 
français, dans le but d’une compréhension globale du contexte liturgique de 
l’orthodoxie, ainsi que dans celui d’une bonne compréhension entre eux, lors des 
interactions verbales habituelles de la pratique religieuse de l’orthodoxie en 
France. On peut remarquer la liaison très étroite –d’interdépendance et 
d’interconditionnement – qui existe entre le fonctionnement des normes 
communicationnelles et des normes identitaires qui sous-tendent l’emploi de la 
terminologie religieuse orthodoxe en français. Les orthodoxes français pourraient 
très bien communiquer entre eux en langue française «neutre», non marquée du 
point de vue d’une spécialisation terminologique orthodoxe, mais pour le faire en 
tant que membres de l’orthodoxie et surtout pour exprimer leur identité 
d’orthodoxes, ils utilisent cette terminologie. 

4. Les normes prescriptives 
 Cette conscience d’appartenir à une confession chrétienne à part, différente de 

la religion catholique pratiquée en France alimente également le fonctionnement – 
assez discret, il faut le dire – des normes prescriptives à l’égard de l’emploi des 
mots qui pourraient être considérés comme relevant d’une terminologie catholique. 
L’existence d’une série de doublets fraçais (d’origine latine) et grecs modernes 
(empruntés) pourrait soutenir notre affirmation. Ces termes sont employés 
simultanément, mais dans des contextes différents, et avec une nette spécialisation 
confessionnelle orthodoxe des premiers (des emprunts grecs): 

• Le terme sakkos (n.m., du grec sakkos) a un synonyme d’origine latine, à 
savoir le nom féminin dalmatique (du lat. dalmatica), employé comme lui 
pour désigner un vêtement liturgique de l’évêque, ample et large, porté 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reflets des imaginaires linguistique et culturel au niveau de l̓ emploi d̓ une terminologie religieuse orthodoxe... 

 127 

sous l’omophorion. Il s’agit d’un synonyme quasi-parfait, employé dans 
des textes et des écrits sur la spiritualité chrétienne en général, lorsqu’on 
veut justement mettre en évidence certains rapprochements et points 
communs qui existent entre les deux religions chrétiennes, orthodoxe et 
catholique. Néanmoins, lorsqu’on veut faire une présentation 
confessionnelle très exacte des vêtements liturgiques orthodoxes, le mot 
sakkos sera le seul employé. 

• Les termes épimanikia (n.f. au pluriel, du grec epimanichon) et manchettes 
(dérivé diminutif de manches, toujours employé au pluriel, du latin 
manica, de manus) sont employés tous les deux pour désigner un autre 
vêtement liturgique, les surmanches, que le prêtre met sur les manches de 
l’aube, en les serrant, afin de rendre plus confortables tous les gestes qu’il 
doit faire pendant la liturgie eucharistique. Il s’agit toujours d’une 
synonymie quasi-parfaite, les deux termes étant employés en fait dans des 
textes de nature différente, le terme exacte préféré et utilisé pour désigner 
ce vêtement liturgique orthodoxe, qui s’inscrit d’ailleurs parfaitement 
dans la série lexico-sémantique de l’ensemble des vêtements liturgiques 
des ministres dans la religion orthodoxe étant celui d’origine grecque, 
épimanikia. Même si le français avait dans son vocabulaire, religieux ou 
profane, des termes qui auraient pu servir de façon du moins 
satisfaisante pour nommer des réalités référentielles de l’orthodoxie, 
celle-ci a préféré néanmoins de faire appel à des emprunts grecs, pour 
s’individualiser du point de vue terminologique par rapport à l’autre 
confession chrétienne, «titulaire» du vocabulaire latin, la religion 
catholique. C’est le fonctionnement des normes prescriptives qui a 
imposé ce type d’évolution terminologique.  

• Un autre couple terminologique de la même série est celui créé par 
l’emprunt grec moderne Orthros (n.m., du grec orthros) et le terme 
religieux français, d’origine latine – Matines, qui désignent en principe, le 
même office célébré le matin, avant le lever du soleil; en roumain: 
utrenie, et aussi, en vieux roumain orthrină. Dans ce cas aussi, la raison 
d’être de l’emprunt grec est de nature confessionnelle, s’inscrivant dans la 
même direction d’individualisation au niveau terminologique de 
l’orthodoxie française par rapport à la religion catholique, qui connaît 
aussi un office célébré le matin, appelé également Matines.  

5. Les normes affectives 
Dans notre corpus12, nous avons enregistré également un grand nombre de 

termes religieux orthodoxes formés par le processus de la dérivation lexicale, donc 

                                                           
12

 Composé de plus de quarante types de sources religieuses écrites, telles: des textes 
liturgiques proprement-dits (les offices de l’orthodoxie), des ouvrages de catéchèse ou de 
spiritualité orthodoxes, des livres de théologie, des petits lexiques orthodoxes existants en 
français, etc. Une autre partie du corpus est représentée par des enregistrements vidéos de 
quelques offices orthodoxes (la liturgie eucharistique et les vêpres), et audios d’une 
dizaine d’entretiens réalisés  avec des acteurs très initiés de l’orthodoxie (française): 
quelques évêques, le supérieur d’un monastère de moines, la mère supérieure d’un 
monastère de femmes, de simples fidèles, des moines et des moniales orthodoxes qui 
pratiquent leur religion en France et l’expriment en langue française.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Felicia Dumas 

 128 

par un moyen interne de création des mots en langue française. L’emploi de ces 
termes trahit l’existence et le fonctionnement d’un autre type de normes fictives, à 
savoir les normes affectives à l’égard du français. Comme toutes les autres églises 
orthodoxes, l’orthodoxie française célèbre ses offices en français, la langue 
«vivante» de son pays d’accueil. Ses membres sont des Français, en principe 
convertis, qu’ils soient des simples fidèles ou des acteurs religieux (prêtres, 
moines, évêques) ou théologiques (des théologiens). Ceux-ci proposent et 
imposent notamment par leurs écrits des termes nouveaux, propres à l’orthodoxie, 
créés à partir de bases empruntées ou françaises, par le mécanisme lexical de la 
dérivation. Nous avons identifié deux grandes directions (étudiées ailleurs)

13
 

reflétées par notre corpus de sources – l’innovation et la continuité –, dans ce cas 
très précis des mécanismes morphologiques internes propres à la dérivation 
lexicale en langue française.  

En ce qui concerne la dérivation à partir de bases françaises, l’innovation se 
retrouve au niveau du choix des affixes et de leur fonctionnement 
morpho-sémantique particulier: jeûneur est un nom d’agent obtenu par 
l’adjonction du suffixe agentif –eur à la base verbale jeûner. La «tradition» 
dérivationnelle est illustrée par le fonctionnement du processus de création 
lexicale, de type paradigmatique, qui implique le changement de catégorie 
lexico-grammaticale de la base de dérivation. L’innovation consiste dans 
l’adjonction du suffixe agentif à une base verbale pour l’obtention d’un nom 
d’agent plutôt inhabituel, qui désigne l’acteur d’un type très précis de pratique 
religieuse, celle du jeûne, très importante du point de vue spirituel dans 
l’orthodoxie: «Le plus grand jeûneur de la skite de Sihastria fut l’higoumène 
Joannice Moroï, qui s’abstenait de toute nourriture du lundi au samedi, se 
contentant de la sainte Eucharistie et de la prosphore accordée au prêtre»

14
. Le 

préfixé adjectival inengendré n’existe que dans la terminologie religieuse 
orthodoxe, où il est employé pour qualifier une caractéristique théologique de 
Dieu-Père, en tant que personne de la Trinité: «Grégoire de Nazianze et Grégoire 
de Nysse adoptèrent les termes abstraits d’inengendré du Père, de l’engendrement 
du Fils et de la procession de l’Esprit»15. Comme dans la terminologie religieuse 
orthodoxe il y a avait déjà l’adjectif engendré, connu du Symbole de la Foi de 
Nicée-Constantinople (le Crédo)16 proclamé exclusivement par les orthodoxes, les 
normes communicationnelles qui sous-tendaient l’imaginaire linguistique 
concernant le français ont imposé la création par des moyens lexicaux internes – à 
savoir par la préfixation avec un opérateur négatif –, de ce concept théologique. 

                                                           
13

 Cf. Felicia Dumas, Lexicologie française, Casa Editorială Demiurg, Iaşi, 2008, p. 176. 
14

 Cf. Père Ioannichié Balan, Le Père Cléopas, préface de Mgr. Daniel, introduction de 
Jean-Claude Larchet, traduit du roumain par le hiéromoine Marc, Lausanne, L’Age 
d’Homme, collection Grands spirituels orthodoxes du Xxème siècle, 2003, p. 127.  

15
 Cf. Aurelian Bacila, L’Esprit Saint et la Tri-unité divine chez Boris Bobrinskoy er 

Yves Congar, Galaxia Gutenberg, Tîrgu Lăpuş, 2004, p. 33.  
16

 «Je crois en un seul Dieu, Père tout-puissant, Créateur du ciel et de la terre, de toutes 
les choses visibles et invisibles. Et un seul Seigneur, Jésus-Christ, Fils unique de Dieu, né 
du Père avant tous les siècles; Lumière de Lumière, vrai Dieu de vrai Dieu, engendré non 
créé, consubstantiel au Père par qui tout a été fait…» (Cf. Petites complies, Monastère 
Saint-Antoine-Le-Grand, 2007, p. 10).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reflets des imaginaires linguistique et culturel au niveau de l̓ emploi d̓ une terminologie religieuse orthodoxe... 

 129 

En ce qui concerne les cas de dérivation à partir d’une base représentée par 
un emprunt, l’innovation consiste dans l’adjonction d’affixes «traditionnels» à ce 
type de bases, plus ou moins bien intégrées d’ailleurs des points de vue 
phonétique, morphologique et sémantique en français, afin d’obtenir des termes 
qui expriment des particularités théologiques, mystiques ou spirituelles de 
l’orthodoxie. Exemples: kénotique est un adjectif invariable obtenu par dérivation 
suffixale à partir de la base kénose (du grec kénosis), qui désigne un 
comportement par excellence du Fils de Dieu qui est devenu semblable aux 
hommes17. «La voie kénotique est la seule qui sied au Chrétien dans sa 
communion avec l’autre»

18
. Epiclétique est un autre exemple d’adjectif invariable 

dérivé avec le même suffixe (-ique) à partir de la base nominale épiclèse (n.f., du 
grec epiclesis), qui est aussi un emprunt à la langue grecque. Il s’agit d’un autre 
terme théologique, qui désigne ce qui est realatif à l’épiclèse19.  

L’innovation se retrouve également dans l’adjonction des affixes 
«traditionnels» à des bases représentées par des noms propres spécifiquement 
employés dans les écrits de spiritualité orthodoxes: sabaïte est un adjectif 
dérivé du nom propre de saint Sabas le Sanctifié (439-532), qui désigne ce qui 
est en rapport avec son enseignement: «Tous les documents monastiques 
consultés, studites comme sabaïtes, appellent ce type de lectures édifiantes 
d’un terme générique»

20
.  

La richesse et la diversité des dérivés (notamment suffixaux, qui 
caractérisent surtout les classes lexico-grammaticales du nom et de l’adjectif) 
nous font affirmer que la langue française est représentée comme suffisamment 
riche pour pouvoir créer avec des moyens lexicaux internes des termes qui 
désignent des «qualités» spécifiques de la doctrine, de la confession orthodoxe.  

6. Conclusions   
L’imaginaire linguistique construit autour du français, représentée comme 

langue «occidentale» capable d’exprimer terminologiquement les réalités 
confessionnelles, théologiques et liturgiques de l’orthodoxie «orientale», est 
enraciné et nourri par deux imaginaires culturels: un de tradition grecque et un 
autre français, très valorisant d’ailleurs. Le premier se fond dans le deuxième, en 
lui transmettant sa charge affective et la conscience de la différence de 
l’orthodoxie dans le paysage confessionnel de l’Hexagone, contribuant de la sorte 
à la construction de celui-ci en tant qu’imaginaire culturel valorisant qui engendre 

                                                           
17

 Cf. Dominique Le Tourneau, Les mots du christianisme: catholicisme,  
protestantisme, orthodoxie,  Fayard, Paris, 2005, p. 351.  

18
 Cf. Métropolite Jean, «Communion et altérité», in Parole orthodoxe, Cerf, Paris, 

2000, p. 230.  
19 Moment du canon eucharistique où le prêtre invoque la descente du Saint Esprit; 

pour qu’Il transforme le pain et le vin eucharistique en Corps et Sang du Christ; dans 
l’orthodoxie, tous les sacrements comportent une épiclèse, le saint Esprit étant invoqué 
afin de leur conférer de l’efficacité par la présence des énergies divines.  

20
 Cf. André Lossky, «Le système des lectures patristiques prescrites au cours de 

l’anée liturgique par les typica byzantins: une forme de prédication intégrée dans l’office 
divin», in La Prédication liturgique et les commentaires de la liturgie, Conférences Saint 
Serge XXXVIIIe semaine d’Etudes Liturgiques, Paris, 1991, CLV, Edizioni liturghiche, 
Roma, 1992, p. 134.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Felicia Dumas 

 130 

un imaginaire linguistique de la même nature. Même si d’implantation récente 
dans cet espace culturel occidental, l’orthodoxie française s’est très bien enracinée 
dans la culture chrétienne d’ensemble, tout en se construisant une identité 
différente, exprimée notamment au niveau d’une terminologie qui lui est propre. 
L’emploi de celle-ci est justifié par le fonctionnement d’un entrelacement de 
normes qui sous-tendent un imaginaire linguistique valorisant construit autour du 
français, qui n’est plus représenté comme une langue propre à la confession 
catholique, en ce qui concerne le christianisme. De ce point de vue, le français 
acquiert une nouvelle représentation, de langue-support d’expression riche et 
variée des réalités confessionnelles et doctrinales de l’orthodoxie française.    

 
Références bibliographiques  

Băcilă, Aurelian, L’Esprit Saint et la Tri-unité divine chez Boris Bobrinskoy et Yves 
Congar, Galaxia Gutenberg, Tîrgu Lăpuş, 2004. 

Balan, Père Ioannichié, Le Père Cléopas, préface de Mgr. Daniel, introduction de 
Jean-Claude Larchet, traduit du roumain par le hiéromoine Marc, Lausanne, L’Age 
d’Homme, collection Grands spirituels orthodoxes du XXème siècle, 2003. 

Dumas, Felicia, «L’état actuel de la recherche en terminologie religieuse en français 
contemporain», in Analele Ştiinţifice ale Universităţii «Alexandru Ioan Cuza» din Iaşi 
(serie nouă), Limbi şi Literaturi Străine, tom VIII – IX, 2005 – 2006, p. 289–299. 

Dumas, Felicia, «Types d’emprunts et leur intégration au niveau de la terminologie 
religieuse orthodoxe en langue française», in Analele Ştiinţifice ale Universităţii 
«Alexandru Ioan Cuza» din Iaşi, Secţiunea IIIe, Lingvistică, Studia linguistica et 
philologica in honorem Vasile Arvinte, Tomul LIII/2007, p. 203-215. 

Dumas, Felicia, Lexicologie française, Casa Editorială Demiurg, Iaşi, 2008.  
Dumas, Felicia, «Imaginaires linguistiques et culturels dans la transmission des langues dites 

maternelles: le cas du roumain en France», in Sêméion, Travaux de sémiologie no 7, «De 
l’imaginaire linguistique à l’imaginaire culturel», Revue du laboratoire DynaLang-Sem, 
sous la direction d’Anne-Marie Houdebine, Université Paris Descartes, Faculté des 
Sicences humaines et sociales – Sorbonne, Paris, mai 2008, p. 55-63.  

Houdebine-Gravaud, Anne-Marie, «L’imaginaire linguistique: questions au modèle et 
applications actuelles», dans Limbaje şi comunicare, III, Expresie şi sens, Editura 
Junimea, Iaşi, 1998. 

Le Tourneau, Dominique Le, Les mots du christianisme: catholicisme, protestantisme, 
orthodoxie, Fayard, Paris, 2005. 

Lossky, André, «Le système des lectures patristiques prescrites au cours de l’anée 
liturgique par les typica byzantins: une forme de prédication intégrée dans l’office 
divin», in La Prédication liturgique et les commentaires de la liturgie, Conférences 
Saint Serge XXXVIIIe semaine d’Etudes Liturgiques, Paris, 1991, CLV, Edizioni 
liturghiche, Roma, 1992.  

Mackey, William Francis, Bilinguisme et contact des langues, Klincksieck, Paris, 1976. 
Métropolite Jean, «Communion et altérité», in Parole orthodoxe, Cerf, Paris, 2000. 
***, Petites complies, Monastère Saint-Antoine-Le-Grand, 2007. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A2517 © 2008 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

