
Análisis de la mirada
como cadena cohesiva léxica en el

conjunto estrofa-comentario de las liras
10, 11 y 12 de Cántico Espiritual «B» de

San Juan de la Cruz

«Seeing» as lexical cohesive chain in lyres 10, 11 and 12 and

their commentaries in St. John of the Cross’ Spiritual Canticle

second redaction

Fabio Samuel Esquenazi
Universidad de Buenos Aires

ISER – Instituto Superior de Estudios Religiosos
esquenazi@filo.uba.ar

Received: 20.iii.2014
Accepted: 14.x.2014

Abstract

This paper was written in the context of our PhD research, in which we pos-
tulate the similar symbolization of «seeing» in both the mystical language
of John of the Cross and the central corpus of Jewish mysticism, the Sefer
Ha-Zohar. The article strives to demonstrate the relevance of the choice
of functionalist theoretical model of Halliday to analyse the «mirada» as a
lexical cohesive chain in lyres 10, 11 and 12 and their commentaries of the
second redaction of Spiritual Canticle of St. John de la Cruz, addressing,
firstly, the specific characteristics of mystical language and, secondly, the
central tenets of Systemic Functional Linguistics.

Key words: Canticle, seeing, Halliday, lexical cohesive chain.

Resumen

El presente trabajo se inscribe en el contexto de la investigación doctoral
que llevamos adelante, en la que postulamos la semejanza en el modo de
configuración simbólica de la mirada en el lenguaje místico de Juan de la Cruz
y en el corpus central de la mística judía, el Sefer Ha-Zohar. El artículo intenta
demostrar la pertinencia de la elección del modelo teórico funcionalista de

Ianua. Revista Philologica Romanica
Vol. 14, issue 1 (2014): 41–68

c© Romania Minor

41
ISSN 1616-413X

http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



42 Fabio Samuel Esquenazi

Halliday como herramienta de análisis de dicho símbolo, en términos de una
cadena cohesiva léxica para el conjunto estrofa–comentario de las liras 10,
11 y 12 de la segunda redacción de Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz,
abordando, en primer lugar, las características específicas del lenguaje místico
y, luego, los postulados centrales de la Lingüística Sistémico Funcional.

Palabras clave: Cántico, mirada, Halliday, cadena cohesiva léxica.

Índice

1 Consideraciones preliminares
2 Nueva contextualización y esquema referencial
3 Aplicación del enfoque de la LSF

al corpus seleccionado. Esquema
4 Paradigma mirada y serie discursiva por conjuntos estrofa/comentario
5 Cadenas cohesivas léxicas para mirada
6 Reconstrucción de opciones realizadas por conjuntos estrofa/comentario
7 Justificación de las opciones, características que adquieren y recursos

cohesivos empleados
8 Observaciones
9 Conclusiones

Referencias
Anexo: Corpus Declaraciones Canciones X, XI y XII, con referencias
sintagmáticas

1 Consideraciones preliminares: Pertinencia de un
abordaje del lenguaje místico sanjuanista desde
los parámetros de la Gramática Sistémico-Funcional
de Michael Halliday y Ruqaiya Hasan

El presente trabajo se inscribe en el contexto de la investigación doctoral que lle-
vamos adelante, en la que postulamos la semejanza en el modo de configuración
de la mirada en el lenguaje místico de Juan de la Cruz y en el corpus central de la
mística judía.1 Para comprender la pertinencia de la elección del modelo teórico
funcionalista de Halliday como herramienta posible de análisis para el conjunto
textual que nos ocupa, es necesaria una doble —aunque breve— contextualiza-
ción, como intentaremos a continuación. En primer lugar, la vinculada con las
características específicas del lenguaje místico; luego, la referida a los postulados
centrales de la Lingüística Sistémico Funcional o LSF.

1 Esquenazi (2007, en curso).

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 43

1.1 El lenguaje místico y su especificidad en Juan de la Cruz

Hablar de lenguaje místico es hablar de una materialidad escrita que excede
largamente las posibilidades del lenguaje asertivo, toda vez que refiere una
experiencia que se halla, por definición, «fuera del lenguaje». Como sabemos,
el moderno análisis filológico, a partir de los trabajos vinculados con la inefa-
bilidad de la experiencia mística aparecidos en la década de los ’60, como los
de Guillén (1962, 95–142) o Yndurain (1969, 11–21), y muy particularmente con
la bibliografía crítica publicada con ocasión del cuarto centenario de la muerte
de Juan de la Cruz (1991),2 vio enriquecido su campo de trabajo al enfrentarse
con la necesidad de profundizar en la paradójica realidad de un lenguaje técni-
camente definido como «místico» o «apofático», característico de los antiguos
tratados de teología negativa, utilizado por los místicos como única alternativa
posible para comunicar una experiencia (y el conocimiento vinculado con dicha
experiencia), por definición, inefables.

En el caso específico del Reformador del Carmelo, y en el contexto de la
especial atención que ha despertado su figura,3 debe rescatarse el hecho de que
su obra salió fortalecida y enriquecida luego del asedio a que fuera sometida
por un sinnúmero de análisis intertextuales, lingüísticos, retórico-estilísticos,
estructuralistas, comparatistas, ecdóticos y genológicos. A los fines de nuestro
proyecto —y del presente trabajo—, entre los resultados de mayor interés que
han surgido como consecuencia de dicho encuentro, figuran:

1. La aceptación, compartida por los especialistas más sólidos, de Juan de
la Cruz como un escritor equiparable en lo esencial a sus contemporá-
neos, con una obra pasible de ser analizada metodológicamente desde
presupuestos científicos (Sesé 1992, 47–76).

2. Su final reconocimiento como modelo de escritor místico (Mancho Duque
1992, 525–530), es decir, como un autor que, habiendo experimentado un
estado teopático, y tras superar la afasia propia de la unio mystica (enten-
dida en la tradición cristiana como cognitio Dei experimentalis),4 procura y
consigue comunicar al menos parcialmente su experiencia, en un posterior
momento de recuperación hermenéutica, recurriendo a una fina elabora-
ción de su instrumento comunicativo —su poesía y sus comentarios—,
mediante el uso de un lenguaje específico5 y con una creatividad pro-
pia de su conciencia de aislamiento (Rossi 1996, 39–48). En este sentido,

2 Véase Diego Sánchez (1993).
3 Baste recordar lo que Diego Sánchez expresa en la «Introducción» de su Bibliografía Sistemática

de San Juan de la Cruz, obra que, por lo demás, cuenta con más de seis mil trescientas entradas: «No es
una exageración decir que [nuestro autor]... constituye hoy un caso de efervescencia bibliográfica.
Lo que un estudioso [refiriéndose a Cristóbal Cuevas García] afirma de Cervantes, [en el sentido
de que] “sufre una desmesura bibliográfica”, con no menor veracidad se puede decir del místico
castellano» (Diego Sánchez 2000, 19).

4 Para el estudio de la estructura y tipología de los fenómenos místicos, la mística en las grandes
religiones orientales y proféticas, y las formas no religiosas de mística, véase particularmente Velasco
(1999, 83–249).

5 Para la especificidad del lenguaje «apofático» o «místico», véase de Certeau (1964, 267–291 y
1982, 179–208). Asimismo, Baldini (1990). En nuestro idioma —y en relación con el fontivereño—,

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



44 Fabio Samuel Esquenazi

la moderna crítica literaria ha abandonado la perspectiva de una poesía
compuesta en momentos de éxtasis o arrobamiento místico, y ha insisti-
do en la voluntad de estilo apreciable en todo el proceso compositivo de
Juan de la Cruz (Cuevas García 1993b y 1993c; García de la Concha 1970,
371–408).

3. Una adecuada profundización de las ideas esbozadas ya en 1924 por Jean
Baruzi6 en cuanto a la polisemia, al carácter fundacional, al dinamismo y
la raíz afectiva que tiene el símbolo en la obra del fontivereño. Esto se ha
traducido en la convicción —apreciable en la crítica académica moderna—
de que no es sólo el sistema metafísico, ni son los temas o los símbolos
que elige este carmelita los que confieren valor, cohesividad y autonomía
a su obra, sino la experiencia única de la que nacen. De tal modo, los
acercamientos filológicos más recientes han logrado superar finalmente,
en palabras de Vilanova (1995, 52) «el error de los lectores “sistemáticos”
[de] tratar en términos de ideas las cuestiones sugeridas por el texto, [así
como la tentación] de los lectores “simbólicos” [de] tratarlas en términos
de contenido, [acentuando] más el símbolo que la experiencia que lo justi-
fica». Se ha entendido, en definitiva, que Juan de la Cruz, como todos los
místicos, «habla de modo diverso, porque habla de experiencia» (Vilanova
1995, 49).

4. Finalmente, la certeza de que para entender en este autor el uso místico de
la lengua debe atenderse, quizá como en ningún otro, a la jerarquización
simbólico-sensorial de su escritura. En particular a partir de los trabajos de
Wilhelmsen (1986; 1993, 175–212), comprendemos mejor en él la profunda
vinculación entre percepción espiritual e imagen poética, inscripta en el
más amplio marco de relaciones entre experiencia y expresión, particular-
mente la preeminencia que este «doctor de las nadas» otorga al sentido
del oído en el plano natural y en el plano místico.

Ahora bien, a pesar de lo expresado hasta la fecha no sólo no se ha prestado
suficiente atención a la centralidad, equiparable con la del oído, que a nuestro
juicio ocupa la mirada en la doctrina sanjuanista de los sentidos espirituales,
sino tampoco a la simultaneidad del proceso de configuración de su «mirar»
de contemplativo con la sutil transformación amorosa que experimenta —en
términos de B. Sesé— el «sujeto místico» (Sesé 1995, 81) en su escritura, algunas
de cuyas «marcas» procuramos identificar en nuestra investigación.

Cuevas García (1993a); Valente (1991, 60–70 y 76–84); Lledó (1995, 99–122); Sánchez Robayna (1995,
153–160); y Pacho (1995, 197–219).

6 Baruzi (2001).

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 45

1.2 Pertinencia del funcionalismo de Halliday para nuestro
acercamiento

Para el trabajo de identificación señalado, los postulados del modelo integra-
dor de descripción lingüística de Halliday7 se presentan, a nuestro juicio y por
varios motivos, como los más adecuados. En primer lugar, porque para esta es-
cuela resulta fundamental el estudio de corpora concretos, es decir, de auténticas
muestras de lenguaje en contexto, pues, según sostiene, las funciones que la len-
gua cumple en un contexto sociocultural determinan su estructura fonológica,
gramatical y semántica. En segundo lugar, porque, de acuerdo con el modelo
teórico funcionalista, el análisis contextual, si es detallado, permite comprender
los usos de la lengua y explicar las elecciones lingüísticas de un texto. Así, el
marco teórico y las herramientas provistas por la LSF permiten explicar no sólo
ciertas características internas de un lenguaje a partir de su diversidad funcio-
nal, sino también cómo construye y expresa significado un texto, al comprender
en su análisis niveles abstractos, como el ideológico, y aquellos más concretos,
como las palabras o las estructuras del entramado textual. Todas estas particula-
ridades resultan por demás convenientes si se tienen en cuenta la excepcionalidad
del lenguaje místico —vinculado con una experiencia por demás excepcional—
y, en el caso de Juan de la Cruz, la propedéutica propia de su función de director
espiritual, que también animó su escritura. En sus palabras:

Ni aun mi principal intento es hablar con todos, sino con algunas
personas de nuestra sagrada Religión de los primitivos del Monte
Carmelo, así frailes como monjas —por habérmelo ellos pedido a
quien Dios hace merced de meter en la senda de este Monte—, los
cuales, como ya están bien desnudos de las cosas temporales deste
siglo, entenderán mejor la doctrina de la desnudez del espíritu.

(Subida del Monte Carmelo, Prólogo, § 9. Obras, 91)

De este modo, si, como sostienen Halliday y Hasan, el texto es una forma
de comportamiento social y es portador de ideología y de un contexto cultural,
la relación que el modelo funcionalista establece entre características contextuales
(ideología, situación tipo, contexto de cultura y contexto de situación) y tipos
de significados presentes en un texto, proporciona un modo de aproximación
sólido para explicar —desde la perspectiva parcial de las elecciones lingüísticas—
un lenguaje específico y complejo como el de Juan de la Cruz, resultado de la
recuperación hermenéutica que procura luego de una experiencia que lo excede
y de la intención mistagógica propia de su vocación de maestro de espíritus.

Es necesario aquí dejar en claro otros presupuestos del funcionalismo y el
recorte que practicaremos en nuestro enfoque. De las posibles aplicaciones de
la teoría que Halliday propone en su Introduction to Functional Grammar (1994:
xxix–xxx), rescatamos tres: la comprensión del texto poético y la naturaleza del
arte verbal; el estudio de la relación entre lenguaje y situación; y, particularmen-
te, el papel del lenguaje en la vida de un individuo como sujeto de experiencia,

7 Para los postulados fundamentales y los principales desarrollos de la teoría, Halliday (1976;
1994; 2005; 2006), Hasan (1995), Halliday & Matthiessen (2004) y Halliday & Hasan (1976; 1989).

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



46 Fabio Samuel Esquenazi

aspectos estos últimos que tendrán un especial desarrollo en Construing Expe-
rience through Meaning: A Language-based Approach to Cognition (1999). Asimismo,
entendemos por texto —con Halliday— una unidad gramatical que representa
el conjunto de opciones realizadas, es decir, de recursos que un escritor —o
un hablante— utilizan de manera efectiva. Tales recursos dependen del siste-
ma de opciones que ese escritor o ese hablante desarrollan por su condición de
usuarios de una lengua en una comunidad determinada. Dicho sistema de op-
ciones constituye no sólo el potencial de significado que permite caracterizar
un lenguaje, sino una gramática que hace posible mostrar cómo los usuarios in-
teractúan con su contexto sociocultural mediante la combinación de diferentes
tipos de recursos. La combinación específica de éstos dará lugar a las estrategias
discursivas puestas en juego por aquellos (Menéndez 2000; 2005). En definitiva,
como claramente señala este último autor:

La tarea [. . . ] del analista del discurso es la reconstrucción analítica
de las estrategias discursivas que el hablante/escritor pone en funcio-
namiento, produciendo un discurso en una situación determinada
dentro de una comunidad y cultura específicas.

(Menéndez 2007, 2)

Pues bien, este tipo de aproximación es el que nos interesa conceptualmente,
sin perder de vista los enfoques o perspectivas a partir de los cuales el modelo
mayor del Análisis Pragmático del Discurso entiende la síntesis entre recursos
presentes en el sistema de la lengua y géneros presentes en el sistema social,
con sus respectivos dominios y unidades de análisis: el gramatical, el discursi-
vo y el crítico. Recordemos que la característica dominante del primero es la
variabilidad, entendida como sistema de opciones lingüísticas disponibles; que
para el segundo lo es la negociabilidad, en cuanto combinación de opciones rea-
lizadas como estrategias discursivas; y que la perspectiva crítica reconoce en la
adaptabilidad la inscripción sociocultural del texto a partir de la interpretación
crítica que el analista pone en práctica. De igual modo, tres son las disciplinas
—complementarias— que abordan los objetos privilegiados por cada perspec-
tiva: la gramática —que describe el sistema—, el análisis del discurso —que
explica cómo operan las estrategias—, y, por último, el análisis crítico del dis-
curso —que interpreta los efectos de las series discursivas en el interior de la
sociedad— (Fairclough 2003). De los tres enfoques señalados nos centraremos,
por conveniencia metodológica, sólo en el gramatical y el discursivo, y, de mo-
do más restringido, en la cadena cohesiva léxica del sintagma mirada, según la
peculiar configuración que adquiere en la escritura de Juan de la Cruz. Nuestro
presupuesto de base es que la cohesividad léxica es clave central de interpretación
lingüística para comprender no sólo la especificidad del lenguaje místico, ese
«langage dont la réthorique même se vent pratique spirituelle» (Harl 1977, 34),
sino también la conformación de la mirada en la obra sanjuanista, en cuanto
símbolo de centralidad análoga a la del oído.

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 47

2 Nueva contextualización y esquema referencial

La peculiaridad e importancia de la mirada como cadena cohesiva léxica, tal
como se aprecia en las liras 10, 11 y 12 de la segunda redacción de las Canciones
entre el alma y el Esposo, se vincula no sólo con la construcción dual, tan rica y
polémica del conjunto estrofa-comentario —común a todos los poemas mayores
del fontivereño—,8 sino con la oportunidad de su aparición. Veamos.

Toda la obra poética de este místico carmelita, de modo especial las Cancio-
nes, está profundamente atravesada por la temática de los ojos, la visión y la
mirada. J. Á. Valente, en su lúcido análisis de la canción XI, eje argumental del
Cántico (Valente 1991, 80–81), cuyos postulados deberían ser revisitados para la
hermenéutica de todo el corpus sanjuanista, nos muestra cómo en Juan de la
Cruz la dinámica de la unión transformante es principalmente una dinámica de
la visión:

La canción XI, punto de cesación del movimiento [de búsqueda
anhelante del Amado], es la identificación del lugar escondido, el
término de la busca. El Amado ha huido hacia adentro [. . . ] hacia el
fondo o sustancia del alma. La Amada lo lleva en sus entrañas. Pero
no lo lleva a modo de imagen —las imágenes se han extinguido—
sino a modo de mirada: «los ojos deseados / que tengo en mis entra-
ñas dibujados». La Amada se constituye en su interior —entrañas—
como mirada del Amado. Está la Amada grávida de una mirada.
Pide a la fuente que refleje no una imagen, sino una mirada. Pide
a la fuente que la ayude en su alumbramiento, que es el alumbra-
miento de un mirar. El alumbramiento del mirar del otro: del otro
de sí, del infinitamente otro que la constituye. No pide ver, pide
ser vista. Porque la plenitud del ser es ser plenamente en la mirada
del Amado. Y el Amado, al verla a ella, que no es más en el centro
de sí —entrañas— que ojos del Amado, se ve a sí mismo. Amado y
Amada se ven en una sola mirada. La unión se consuma en la visión.

(Valente 1991, 81, con nuestro destacado)

Sin embargo, esta metamorfosis amorosa causada por la mirada del Amado
que permite al alma convertirse en partícipe de la dimensión divina, no sólo
implica una exigencia de «exclusividad en la relación entre la amante [la esposa]
y el Amado, [pues] tanto el deseo erótico como el místico aspiran a la totalidad
de su objeto» (Jiménez 1995, 298),9 sino que, particularmente, trae aparejada
una «transfiguración de los sentidos», apreciable en todos los poemas mayores
y «declaraciones» de nuestro autor, v. gr., en Llama: ¡Oh lámparas de fuego, /
en cuyos resplandores / las profundas cavernas del sentido, /que estaba oscuro
y ciego, / con extraños primores / calor y luz dan junto a su querido! (Llama de
amor viva, Canc. 3, 13-18. Jiménez 1995, 299). Dirá aquí Jiménez:

8 Véase al respecto, muy especialmente y en estrecha vinculación con nuestro enfoque, Ly (1995).
9 Véase asimismo López-Baralt (2006, 175–178), donde la autora da cuenta de que la imagen

central de la estrofa XI de Cántico «A» [XII, en la segunda redacción] ha sido asociada también a
místicos sufíes.

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



48 Fabio Samuel Esquenazi

A través de esa llama, a través de las lámparas de fuego que, al
mismo tiempo llagan y causan herida, se convierten, también [dichos
sentidos] en fuente luminosa, en luminosidad, [. . . ] aunque en este
caso se niegue el idealismo platónico, para plantear en cambio una
reivindicación cristiana de su valor.

(Jiménez 1995, 299)

Pues bien, aquel alumbramiento y esta transfiguración se dan, estructu-
ralmente, en un doble contexto. Por un lado, como adelantamos, dentro del
esquema mayor estrofa-declaración con el que Juan de la Cruz glosa en prosa
su poesía por interés personal (como ejercicio de comprensión de su propia ex-
periencia), y propedéutico (con la intención de «explicar» sus «dichos de amor»
a quienes dirige espiritualmente). Por otro lado, en el caso específico de la Can-
ción 12 de Cántico «B» —correspondiente a la 11 de la primera redacción—,
como apoteosis de una secuencia a la que aplicaremos los postulados funcio-
nalistas de Halliday, precedida por las estrofas 10 y 11 en las que se verifica
más intensamente la queja de amor y su justificación, secuencia que la estrofa
12 corona identificando el lugar del encuentro final de los amantes.

3 Aplicación del enfoque de la LSF al corpus selec-
cionado. Esquema

3.1 Corpus

Cántico espiritual, segunda redacción (1584).

3.2 Segmentación

Canciones 10, 11 y 12, que reproducimos:

10. Apaga mis enojos, / pues que ninguno basta a deshacellos, / y véante mis ojos, /
pues eres lumbre dellos, / y sólo para ti quiero tenellos. (Obras, 605)

11. Descubre tu presencia / y máteme tu vista y hermosura; / mira que la dolencia
/ de amor, que no se cura / sino con la presencia y la figura. (Obras, 607)

12. ¡Oh cristalina fuente, / si en esos tus semblantes plateados / formases de repente /
los ojos deseados / que tengo en mis entrañas dibuja dos! (Obras, 612)

3.3 Selección léxica y justificación

La reconstrucción de opciones lingüísticas realizadas para el sintagma mirada,
que deviene símbolo en la escritura de Juan de la Cruz,10 ofrece un modo de

10 Véanse a este respecto las referencias de López-Baralt (1990, 262–266; 2006, 175–186), y Mancho
Duque (1982, 176–182).

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 49

recuperación hermenéutica —limitado, pero privilegiado— de la experiencia
a-racional por la que atravesó su autor, en el contexto de un lenguaje cercano al
de la antigua tratadística de la teología negativa y particularmente permeable al
refinamiento del simbolismo judío, condicionado y potenciado por el peso del
segundo mandamiento bíblico que prohibía la representación pictórica.11 Este
proceso tiene especial densidad significativa en el conjunto estrófico conforma-
do por las canciones X–XI y XII de la segunda redacción (conocida como Cántico
B —CB—), eje argumental que condiciona toda la dinámica de las Canciones,
de modo particular en esta reescritura de la versión original (conocida como
Cántico A —CA—), que conserva en lo esencial, a pesar de ser una reelabora-
ción teológica, los elementos necesarios para la reconstrucción hermenéutica
que postulamos. Dicha recuperación permite apreciar, como veremos en los
diagramas de § 6, cómo Juan de la Cruz privilegia el recurso cohesivo de la
sinonimia para la construcción de la mirada, con un desarrollo textual muy
peculiar, resultado de un complejo —por impensado— juego verbal de equiva-
lencias, que habitualmente no responden a metáforas esperables,12 propio de la
retórica analógica y simbólica del lenguaje místico.

4 Paradigma mirada y serie discursiva por conjuntos
estrofa/comentario

Canción X: ojos, lumbre.

Declaración: ojos de su alma; luz en que ellos miran; presencia, agua fresca, fuego de
amor; lumbre; clara visión de Dios, lumbre del cielo, Hijo de Dios, vista, lumbre de Dios,
presencia de sí espiritual, visos de su divinidad y hermosura, presencia oscura, sumo
bien, hermosura encubierta.

Canción XI: presencia; vista, hermosura; figura.

Declaración: gloriosa vista de su divina esencia; visos entreoscuros de su divina her-
mosura; gloria; rostro; salud del alma; amor de Dios; figura; Esposo; Verbo; Hijo de
Dios; resplandor de su gloria; figura de su sustancia; visear; volverse a la misma fe.

Canción XII: ojos deseados.

Declaración: de su Amado luz; manifestación de gloria; ojos; rayos y verdades divinas;
verse en Dios; dibujo de transformación en esta vida; parecer delante la cara de Dios.

11 Como sostenemos en las consideraciones preliminares de nuestra investigación doctoral Es-
quenazi (2007, en curso).

12 Como cuando asocia, sin apoyatura textual, el mirar de Dios con salud del alma, amor de Dios
y dibujo de transformación; lo que sí se explica intertextualmente con la cláusula central «el mirar
de Dios es amar» y sus variantes, eje del pensamiento sanjuanista (véase CA 22,5 —aparición
original—, 32,6; CB 19,6 y 31,5).

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



50 Fabio Samuel Esquenazi

5 Cadenas cohesivas léxicas para mirada

5.1 Estrofa 10 (queja de amor)

«ojos»

«lumbre»

«presencia»
Cadena
5 «agua fresca»

«fuego de amor»

«Hijo de Dios»

5.2 Estrofa 11 (justificación de la queja)

«presencia»

«vista y hermosura»

«visos»

«gloria»

«rostro»
Cadena
5 «salud del alma»

«amor de Dios»

«Verbo»

«resplandor de su gloria y figura de su sustancia»

«visear»

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 51

5.3 Estrofa 12 (locus absconditus; término de la búsqueda)

«ojos deseados»

«luz [de su Amado]»

«manifestación de gloria»

«rayos y verdades divinas»
Cadena
5 «unión de amor»

«dibujo de transformación»

«fuente viva»

«parecer [. . . ] delante la cara de Dios»

6 Reconstrucción de opciones realizadas
por conjuntos estrofa/comentario

Canción X
Opción realizada (texto) Opción potencial Condicionamiento
ojos Yo Contextual
lumbre Luz Contextual
presencia Figura Intertextual
agua fresca fuente Intertextual
fuego de amor Llama Intertextual
Hijo de Dios Amado, luz Intertextual

Canción XI
Opción realizada (texto) Opción potencial Condicionamiento
presencia figura; ser encubierto Intertextual
vista y hermosura visión Intertextual
visos vislumbres; rastros Intertextual
gloria figura; presencia Intertextual
rostro figura; tus ojos Intertextual
salud del alma mirar de Dios Intertextual
amor de Dios mirar de Dios Intertextual
Verbo Amado Contextual
resplandor [. . . ] y
figura [. . . ]

versículos para luz,
mirada y presencia

Intertextual

visear vislumbrar; reconocer Contextual

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



52 Fabio Samuel Esquenazi

Canción XII
Opción realizada (texto) Opción potencial Condicionamiento
ojos deseados tu mirada Intertextual
luz [de su Amado] mirada; ojos Contextual
manifestación de
gloria

presencia; figura Contextual

rayos y verdades
divinas

mirada; presencia Intertextual

unión de amor transformación Contextual
dibujo de
transformación

matrimonio espiritual Intertextual

fuente viva presencia; figura Contextual
parecer [. . . ] delante la
cara de Dios

versículos para apare-
cer o dejarse ver

Intertextual

7 Justificación de las opciones, características que
adquieren y recursos cohesivos empleados

Canción X
Opción Justificación Características Recurso

realizada (texto)
ojos Contexto

cognitivo
Convención
genérica

Palabra general

lumbre Contexto
cognitivo

Convención
genérica

Palabra general

presencia Contexto
cultural

Intertextualidad
explícita

Repetición

agua fresca Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

fuego de amor Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

Hijo de Dios Contexto
cultural

Intertextualidad
explícita

Colocación

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 53

Canción XI
Opción Justificación Características Recurso

realizada (texto)
presencia Contexto

cultural
Intertextualidad
explícita

Repetición

vista y
hermosura

Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

visos Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

gloria Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

rostro Contexto
cultural

Intertextualidad
explícita

Sinonimia

salud del alma Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

amor de Dios Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

Verbo Contexto
cultural

Convención
genérica

Palabra general

resplandor [. . . ]
y figura [. . . ]

Contexto
cultural

Intertextualidad
explícita

Colocación

visear Contexto
cognitivo

Convención
genérica

Palabra general

Canción XII
Opción Justificación Características Recurso

realizada (texto)
ojos deseados Contexto

cultural
Intertextual
implícita

Sinonimia

luz [de su
Amado]

Contexto
cognitivo

Convención
genérica

Sinonimia

manifestación
de gloria

Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

rayos y verdades
divinas

Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

unión de amor Contexto
cognitivo

Convención
genérica

Colocación

dibujo de
transformación

Contexto
cultural

Intertextualidad
implícita

Sinonimia

fuente viva Contexto
cognitivo

Convención
genérica

Colocación

parecer [. . . ]
delante la cara
de Dios

Contexto
cultural

Intertextualidad
explícita

Colocación

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



54 Fabio Samuel Esquenazi

8 Observaciones

Llegados a este punto, ¿qué podemos inferir del análisis de opciones lingüísticas
de la apoteosis mística del conjunto estrófico elegido? Básicamente, tres cosas:

En primer lugar, la importancia que en el proceso de construcción de la
mirada adquiere la cohesividad, en particular el recurso a la sinonimia.

En segundo lugar, la evidencia de que esta opción privilegiada por la sino-
nimia —al tratarse de la reconstrucción simbólica de un exceso—, es el correlato
de una intertextualidad tan desbordada como la experiencia que se procura recu-
perar, necesariamente, de manera casi paroxística.

Por último, una prueba —entre otras— de que el proceso de construc-
ción/recuperación de la mirada, presente en la mayoría de los corpora selec-
cionados para nuestra investigación, se verifica en Juan de la Cruz de manera
superlativa debido a su doble condición de místico experimental y poeta de
sorprendente manejo de recursos. En el caso particular de la escritura de este
carmelita dicho proceso tiene lugar, como sostenemos, en el contexto de una
sutil transformación de todos los sentidos espirituales, dentro del cual la mirada
adquiere preeminencia como consecuencia del mirar del «otro» (el «Amado»),
causa y fin último de la búsqueda amorosa que da sentido a su existencia.

Ahora bien, ¿cómo llegamos a esta conclusión, y, en especial, por qué ha-
blar de apoteosis mística en nuestra segmentación? Digamos aquí que, si como
sostiene Menéndez (2010, 222) al ahondar en los lineamientos generales de la
LSF, discurso no es otra cosa sino sujeto más texto, y si el sujeto discursivo
es una construcción que se produce en el discurso al incorporar la dimensión
pragmática o semántico-discursiva, no hay motivos para no considerar al su-
jeto místico que se construye en este corpus —un «ser desbordado por una voz
[y] una presencia», en palabras de Sesé (1995, 82)— como paradigma de sujeto
discursivo, atravesado, constituido y transfigurado precisamente por dicha pre-
sencia, en este caso la mirada divina. Por su parte, en el caso específico de Juan
de la Cruz —como en ciertos pasajes del Zohar— puede hablarse de apoteosis
por la sencilla razón de que lo que en su escritura reconstruye es la más estricta,
profunda y fruitiva consumación del deseo, como se aprecia en el parágrafo 5
de la Canción XII de nuestra selección, cuando nos dice: «Y llama aquí ojos a
estas verdades por la grande presencia que del Amado siente, que le parece la
está ya siempre mirando».

¿No es acaso una mirada el modo más perfecto de estar presentes? Leído
así entendemos sin dificultades cómo un lenguaje en teoría indecible pero dicho
paradójicamente «a través de metáforas, alegorías, hipérboles, prosopopeyas,
apóstrofes, perífrasis [. . . ], a sabiendas de lo imposible del intento de explicar
la experiencia mística» (Egido 1995, 165), encuentra en el mirar el modo más
perfecto de clausurar una búsqueda que deviene, tras el fracaso racional, en
comprensión a través del ser visto o mirado.

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 55

9 Conclusiones

Por lo expuesto, en particular por tratarse de un enfoque que permite reconstruir
opciones con especial atención al contexto de experiencia, la LSF se presenta
como una herramienta adecuada de abordaje lingüístico para el análisis del
lenguaje místico, en particular para los procesos de construcción simbólica que
lo caracterizan. Si Juan de la Cruz, en su intento por reconstruir una experiencia
en principio inenarrable, recurre a la poesía (a su poesía personalísima) y a la
prosa poética de los comentarios al enfrentarse con el límite del lenguaje (Ly 1995,
222 y 245), sólo nos queda apelar a un enfoque que permita, al menos, reconstruir
lo recuperado, esto es, la trama textual de procesos cognitivos que desembocan en
este carmelita —como en la exégesis mística judía del Zohar— en la centralidad
de la mirada de Dios para la constitución como sujeto.

De este modo, el funcionalismo de Halliday resulta una herramienta eficaz
para demostrar lingüísticamente no sólo la centralidad de la mirada en nuestro
autor, sino también en ciertos textos capitales de la mística judía como el Sefer
ha-Zohar, en el que se insiste muchas veces que quien contempla los misterios
de la Torá es llamado por la Escritura el maskil («el iluminado», no simplemente
«aquel que sabe»), cuya raíz ski tiene en hebreo igual connotación que el griego
theoria y el latín contemplatio, esto es, el entendimiento a través de la mirada
(Esquenazi 2011; 2012, 7).

Referencias

Baldini, Massimo (1990): Il linguaggio dei mistici. Brescia: Queriniana.

Baruzi, Jean (2001): San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística.
Valladolid: Junta de Castilla y León. [Tardía traducción al español de Saint
Jean de la Croix et le problème de l’expérience mystique. Paris: Librairie Félix
Alcan, 1924.]

Certeau, Michel de (1964): «Mystique au XVIIe siècle: le problème du langage
mystique.» In: L’homme devant Dieu. Mélanges offerts au Père Henri de Lubac.
Du Moyen Age au siècle des Lumières. Paris: Aubier, tomo 2, 267–291.

Certeau, Michel de (1982): La fable mystique. XVI-XVIIe siècle. Paris: Gallimard.

Cuevas García, Cristóbal (1993a): «San Juan de la Cruz y la trasgresión de
la norma expresiva.» In: Actas del Congreso Internacional Sanjuanista, vol.
I. Valladolid: Junta de Castilla y León, Consejería de Cultura y Turismo,
49–73.

Cuevas García, Cristóbal (1993b): «Estudio literario.» In: A. García Simón
[dir.], Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz. Valladolid: Junta de
Castilla y León, 125–201.

Cuevas García, Cristóbal (1993c): «La poesía de San Juan de la Cruz.» In: A.
García Simón [dir.], Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz. Valladolid:
Junta de Castilla y León, 283-313.

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



56 Fabio Samuel Esquenazi

Diego Sánchez, Manuel (1993): San Juan de la Cruz. Bibliografía del IV Centenario
de su muerte (1989–1993). Roma: Teresianum.

Diego Sánchez, Manuel (2000). Bibliografía Sistemática de San Juan de la Cruz.
Madrid: EDE.

Egido, Aurora (1991): «Itinerario de la mente y del lenguaje en San Juan de la
Cruz.» Voz y letra II/2:59–103.

Egido, Aurora (1995): «El silencio místico y San Juan de la Cruz.» In: José Ángel
Valente & José Lara Garrido [ed.], Hermenéutica y mística: San Juan de la
Cruz. Madrid: Tecnos, 161–195.

Esquenazi, Fabio Samuel (2007, en curso): La mirada en el lenguaje místico de San
Juan de la Cruz y en la Cábala hebrea. Tesis Doctoral. Universidad de Buenos
Aires.

Esquenazi, Fabio Samuel (2011): «Con los ojos en la parábola. La mirada en
la fuente del Cántico sanjuanista y en el relato de la Princesa de Sefer
ha-Zohar.» Revista Chilena de Literatura 78:223–234.

Esquenazi, Fabio Samuel (2012): «San Juan de la Cruz, un maskil o “sabio
lleno de ojos”.» In: María Mercedes Rodríguez Temperley, Santiago Di-
salvo, Virginia Bonatto, Florencia Bonfiglio, Daniela Chazarreta, Ely di
Croce, Evelyn Hafter, Giselle Rodas & María Paula Salerno [ed.], Actas
IX Congreso Argentino de Hispanistas «El Hispanismo ante el Bicentenario». La
Plata, Argentina: 27–30 de abril de 2010. Online: Asociación Argentina de
Hispanistas; Universidad Nacional de La Plata, 8 p. URL: <http://ixcah.
fahce.unlp.edu.ar/actas/esquenazi-fabio-samuel.pdf/view>. [ISBN
978-950-34-0841-4]

Fairclough, Norman (2003): Analysing discourse: Textual analysis for social re-
search. London: Routledge.

García de la Concha, Víctor (1970): «Conciencia estética y voluntad de estilo
en San Juan de la Cruz.» Boletín de la Biblioteca Menéndez Pelayo 46:371–408.

Guillén, Jorge (1962): «Lenguaje insuficiente. San Juan de la Cruz o lo inefable
místico.» En: Lenguaje y poesía. Algunos casos españoles. Madrid: Revista de
Occidente, 95–142.

Halliday, Michael A. K. (1976): System and function in language. Selected papers.
Gunther Kress [ed.]. Oxford: OUP.

Halliday, Michael A. K. (1994): An introduction to Functional Grammar. London:
Arnold.

Halliday, Michael A. K. (2005): On grammar. London: Continuum.

Halliday, Michael A. K. (2006): Linguistic studies of text and discourse. London:
Continuum.

Halliday, Michael A. K.; Hasan, Ruqaiya (1976): Cohesion in English. London:
Longman.

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 57

Halliday, Michael A. K.; Hasan, Ruqaiya (1989): Language, text and context.
Oxford: UP.

Halliday, Michael A. K.; Matthiessen, Christian M. I. M. (1999): Construing
experience through meaning: A language-based approach to cognition. London:
Cassell.

Halliday, Michael A. K.; Matthiessen, Christian M. I. M. (2004): An introduction
to Functional Grammar. London: Arnold.

Harl, Marguerite (1977): «Le langage de l’experience religieux chez les Pères
grecs.» In: Franco Bolgiani [ed.], Mistica e retorica. Firenze: Olschki, 5–34.

Hasan, Ruqaiya (1995): «The conception of context in text.» In: P. Fries & G.
Michael [ed.], Discourse in society: Systemic functional perspectives. Norwood:
Ablex, 183–296.

Jiménez, José (1995): «Luz y trasfiguración.» In: José Ángel Valente & José
Lara Garrido [ed.], Hermenéutica y mística: San Juan de la Cruz. Madrid:
Tecnos, 293–304.

Lledó, Emilio (1995): «Juan de la Cruz: Notas hermenéuticas sobre un lenguaje
que se habla a sí mismo.» In: José Ángel Valente& José LaraGarrido [ed.],
Hermenéutica y mística: San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 99–122.

López-Baralt, Luce (1990 [1985]): San Juan de la Cruz y el Islam. Madrid: Hiper-
ión.

López-Baralt, Luce (2006): «A zaga de tu huella.» In: Luce López-Baralt (en
colaboración con Reem Iversen), La enseñanza de las lenguas semíticas en
Salamanca en tiempos de san Juan de la Cruz. Madrid: Trotta.

Ly, Nadine (1995): «La poética de los Comentarios (algunos rasgos lingüísti-
cos).» In: José Ángel Valente & José Lara Garrido [ed.], Hermenéutica y
mística: San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 221–245.

ManchoDuque, María Jesús (1982): El símbolo de la noche en San Juan de la Cruz,
estudio léxico-semántico. Salamanca: Universidad de Salamanca.

ManchoDuque, María Jesús (1992): «San Juan de la Cruz, prototipo de escritor
místico.» Iglesia Viva 161:525–530- [Recogido en Palabras y símbolos en San
Juan de la Cruz. Madrid: FUE, 1993, p. 15–24.]

Menéndez, Salvio Martín (2000): «Estrategias discursivas: principio metodo-
lógico para el análisis pragmático del discurso.» In: J.J. de Bustos & P.
Chareadeau [ed.], Lengua, discurso, texto (I Simposio Internacional de Análisis
del discurso). Madrid: Visor, 926–945.

Menéndez, Salvio Martín (2005): «¿Qué es una estrategia discursiva?» In: Susa-
na Santos & Jorge Panesi [coord.], Actas del Congreso Internacional: Debates
Actuales. Las teorías críticas de la literatura y la lingüística. Buenos Aires: Fa-
cultad de Filosofía y Letras, UBA. [Edición en CD.]

Menéndez, Salvio Martín (2007): «Saussure y Vossler: la lectura de Amado
Alonso.» Ponencia presentada en el Colloque International Révolutions saus-
suriennes, Géneve, Université de Géneve, 19–22 junio 2007.

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



58 Fabio Samuel Esquenazi

Menéndez, Salvio Martín (2010): «Opción, registro y contexto: El concepto
de significado en la lingüística sistémico-funcional.» Tópicos del Seminario
23:221–239.

Pacho, Eulogio (1995): «Lenguaje técnico y lenguaje popular en San Juan de la
Cruz.» In: José Ángel Valente & José Lara Garrido [ed.], Hermenéutica y
mística: San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 197–219.

Rossi, Rosa (1996): Juan de la Cruz. Silencio y creatividad. Madrid: Trotta.

[Obras] = San Juan de la Cruz (1982): Obras completas. Edición crítica, notas y
apéndices por L. Ruano de la Iglesia, OCD, 11.a edición. Madrid: EDICA.

SánchezRobayna, Andrés (1995): «San Juan de la Cruz: destrucción y sentido.»
In: José Ángel Valente & José Lara Garrido [ed.], Hermenéutica y mística:
San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 153–160.

Sesé, Bernard (1992): «Jean de la Croix, écrivain.» Carmel 64:47–76.

Sesé, Bernard (1995): «Poética del sujeto místico según San Juan de la Cruz.»
In: José Ángel Valente & José Lara Garrido [ed.], Hermenéutica y mística:
San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 81–95. [Versión española de Soledad
García Mouton.]

The Zohar. Pritzker Edition (2004– ). Translation and Commentary by Daniel
C. Matt. Stanford, CA: Stanford University Press [in progress].

Valente, José Ángel (1991): Variaciones sobre el pájaro y la red, precedido de La
piedra y el centro. Barcelona: Tusquets.

Velasco, Juan Martín (1999): El fenómeno místico. Estudio comparado. Madrid:
Trotta.

Vilanova, Evangelista (1995): «Lógica y experiencia en San Juan de la Cruz.»
In: José Ángel Valente & José Lara Garrido [ed.], Hermenéutica y mística:
San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 35–62.

Wilhelmsen, Elizabeth (1986): «San Juan de la Cruz: percepción espiritual e
imagen poética.» Bulletin Hispanique 88(3/4):293–319.

Wilhelmsen, Elizabeth (1993): Knowledge and symbolization in Saint John of the
Cross. Frankfurt/M.: Peter Lang.

Yndurain, Francisco (1969): «San Juan de la Cruz o lo inefable místico.» In:
Relección de clásicos. Madrid: Prensa Española, 11–21.

Anexo: Corpus Declaraciones Canciones X, XI y XII,
con referencias sintagmáticas

CANCIÓN 10 [A10]
Apaga mis enojos,

pues que ninguno basta a deshacellos;

y véante mis ojos, pues eres lumbre dellos,

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 59

y sólo para ti quiero tenellos.

DECLARACIÓN

4. Prosigue, pues, en la presente canción pidiendo al Amado quiera ya po-
ner término a sus ansias y penas, pues no hay otro que baste, sino sólo él, para
hacerlo, y que sea de manera que le puedan ver los ojos de su alma, pues sólo
él es la luz en que ellos miran, y ella no los quiere emplear en otra cosa sino
sólo en él, diciendo:

Apaga mis enojos.

5. Tiene, pues, esta propiedad la concupiscencia del amor, como queda di-
cho, que todo lo que no hace o dice y conviene con aquello que ama la voluntad,
la cansa y fatiga y enoja y la pone desabrida, no viendo cumplirse lo que ella
quiere. Y a esto, y a las fatigas que tiene por ver a Dios, llama aquí enojos, los
cuales ninguna cosa basta para deshacellos, sino la posesión del Amado. Por
lo cual dice que los apague él con su presencia, refrigerándolos todos, como
hace el agua fresca al que está fatigado del calor, que por eso usa aquí de este
vocablo apagar, para dar a entender que ella está padeciendo con fuego de amor.

Pues que ninguno basta a deshacellos.

6. Para mover y persuadir más el alma a que cumpla su petición el Amado,
dice que pues otro ninguno sino él basta a satisfacer su necesidad, que sea él el
que apague sus enojos. Donde es de notar que entonces está Dios bien presto
para consolar al alma y satisfacer en sus necesidades y penas, cuando ella no
tiene ni pretende otra satisfacción y consuelo fuera de él. Y así, el alma que no
tiene cosa que la entretenga fuera de Dios, no puede estar mucho sin visitación
del Amado.

Y véante mis ojos.

7. Esto es, véate yo cara a cara con los ojos de mi alma, pues eres lumbre de
ellos.

8. Demás de que Dios es lumbre sobrenatural de los ojos del alma, sin la cual
está en tinieblas, llámale ella aquí por afición lumbre de sus ojos, al modo que
el amante suele llamar al que ama lumbre de sus ojos, para mostrar la afición
que le tiene. Y así es como si dijera en los dos versos sobredichos: pues los
ojos de mi alma no tienen otra lumbre, ni por naturaleza ni por amor, sino a
ti, véante mis ojos, pues de todas maneras eres lumbre de ellos. Esta lumbre
echaba menos David (Sal. 37, 11) cuando con lástima decía: La lumbre de mis ojos,
ésa no está conmigo; y Tobías (5, 12) cuando dijo: ¿Qué gozo podrá ser el mío, pues
estoy sentado en las tinieblas y no veo la lumbre del cielo? En la cual deseaba la clara
visión de Dios, porque la lumbre del cielo es el Hijo de Dios, según dice san

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



60 Fabio Samuel Esquenazi

Juan (Ap. 21, 23), diciendo: La ciudad celestial no tiene necesidad de sol ni de luna
que luzcan en ella, porque la claridad de Dios la alumbra, y la lucerna de ella es el Cordero.

Y sólo para ti quiero tenellos.

9. En lo cual quiere el alma obligar al Esposo a que la deje ver esta lumbre
de sus ojos, no sólo porque, no teniendo otra, estará en tinieblas, sino también
porque no los quiere tener para otra alguna cosa que para él. Porque, así como
justamente es privada de esta divina luz el alma que quiere poner los ojos de
su voluntad en otra su lumbre de propiedad de alguna cosa fuera de Dios (por
cuanto en ello ocupa la vista para recibir la lumbre de Dios), así también con-
gruamente merece que se le dé al alma que a todas las cosas cierra los dichos
sus ojos, para abrirlos sólo a su Dios.

ANOTACIÓN PARA LA CANCIÓN SIGUIENTE

1. Pero es de saber que no puede el amoroso Esposo de las almas verlas
penar mucho tiempo a solas, como a esta de que vamos tratando; porque, como
él dice por Zacarías (2, 8), sus penas y quejas le tocan a él en las niñetas de sus
ojos; mayormente cuando las penas de las tales almas son por su amor como
las désta. Que por eso dice también por Isaías (65, 24), diciendo: Antes que ellos
clamen, yo oiré; aun estando con la palabra en la boca, los oiré. El Sabio (Pv. 2, 4-5) dice
dél que, si le buscare el alma como al dinero, le hallará, y así esta alma enamorada
que con más codicia que al dinero le busca, pues todas las cosas tiene dejadas y
a sí misma por él, parece que a estos ruegos tan encendidos le hizo Dios alguna
presencia de sí espiritual, en la cual le mostró algunos profundos visos de su
divinidad y hermosura, con que la aumentó mucho más el deseo de verle y
fervor. Porque, así como suelen echar agua en la fragua para que se encienda
y afervore más el fuego, así el Señor suele hacer con algunas de estas almas,
que andan con estas calmas de amor, dándoles algunas muestras de su excelen-
cia para afervorarlas más, y así irlas más disponiendo para las mercedes que
les quiere hacer después. Y así, como el alma echó de ver y sintió por aquella
presencia oscura aquel sumo bien y hermosura encubierta allí, muriendo en
deseo por verla, dice la canción que se sigue:

CANCIÓN 1113

Descubre tu presencia,

y máteme tu vista y hermosura;

mira que la dolencia de amor, que no se cura

sino con la presencia y la figura.

13 Exclusiva de esta segunda redacción.

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 61

DECLARACIÓN

2. Deseando, pues, el alma verse poseída ya de este gran Dios, de cuyo amor
se siente robado y llagado el corazón, no pudiéndolo ya sufrir, pide en esta can-
ción determinadamente le descubra y muestre su hermosura, que es su divina
esencia, y que le mate con esta vista, desatándola de la carne, pues en ella no
puede verle y gozarle como desea, poniéndole por delante la dolencia y ansia
de su corazón, en que persevera penando por su amor, sin poder tener remedio
con menos que esta gloriosa vista de su divina esencia. Síguese el verso:

Descubre tu presencia.

3. Para declaración de esto es de saber que tres maneras de presencias puede
haber de Dios en el alma. La primera es esencial, y de esta manera no sólo
está en las más buenas y santas almas, pero también en las malas y pecadoras
y en todas las demás criaturas. Porque con esta presencia les da vida y ser, y
si esta presencia esencial les faltase, todas se aniquilarían y dejarían de ser. Y
ésta nunca falta en el alma. La segunda presencia es por gracia, en la cual mora
Dios en el alma agradado y satisfecho de ella. Y esta presencia no la tienen
todas, porque las que caen en pecado (mortal) la pierden. Y ésta no puede el
alma saber naturalmente si la tiene. La tercera es por afección espiritual, porque
en muchas almas devotas suele Dios hacer algunas presencias espirituales de
muchas maneras, con que las recrea, deleita y alegra. Pero, así estas presencias
espirituales como las demás, todas son encubiertas, porque no se muestra Dios
en ellas como es, porque no lo sufre la condición de esta vida; y así de cualquie-
ra de ellas se puede entender el verso susodicho, es a saber: Descubre tu presencia.

4. Que, por cuanto está cierto que Dios está siempre presente en el alma,
a lo menos según la primera manera, no dice el alma que se haga presente a
ella, sino que esta presencia encubierta que él hace en ella, ahora sea natural,
ahora espiritual, ahora afectiva, que se la descubra y manifieste de manera que
pueda verle en su divino ser y hermosura. Porque, así como con su presente ser
da ser natural al alma y con su presente gracia la perfecciona, que también la
glorifique con su manifiesta gloria. Pero, por cuanto esta alma anda en fervores
y afecciones de amor de Dios, habemos de entender que esta presencia que aquí
pide al Amado que le descubra, principalmente se entiende de cierta presencia
afectiva que de sí hizo el Amado al alma; la cual fue tan alta, que le pareció
al alma y sintió estar allí un inmenso ser encubierto, del cual le comunica Dios
ciertos visos entreoscuros de su divina hermosura. Y hacen tal efecto en el al-
ma, que la hace codiciar y desfallecer en deseo de aquello que siente encubierto
allí en aquella presencia, que es conforme a aquello que sentía David cuando
dijo (Sal. 83, 2): Codicia y desfallece mi alma en las entradas del Señor. Porque a
este tiempo desfallece el alma con deseo de engolfarse en aquel sumo bien que
siente presente y encubierto; porque, aunque está encubierto, muy notablemen-
te siente el bien y deleite que allí hay. Y, por eso, con más fuerza es atraída el
alma y arrebatada de este bien que ninguna cosa natural de su centro. Y con esa

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



62 Fabio Samuel Esquenazi

codicia y entrañable apetito, no pudiendo más contenerse el alma, dice: Descubre
tu presencia.

5. Lo mismo le acaeció a Moisés en el monte Sinaí (Ex. 33, 12-13), que, es-
tando allí en la presencia de Dios, tan altos y profundos visos de la alteza y
hermosura de la divinidad de Dios encubierta echaba de ver que, no pudiendo
sufrirlo, por dos veces le rogó le descubriese su gloria, diciendo a Dios: Tú dices
que me conoces por mi propio nombre y que he hallado gracia delante de ti; pues, luego,
si he hallado gracia en tu presencia, muéstrame tu rostro para que te conozca y halle
delante de tus ojos la gracia cumplida que deseo; la cual es llegar al perfecto amor de
la gloria de Dios. Pero respondióle el Señor, diciendo (Ex. 33, 20): No podrás tú
ver mi rostro, porque no me verá hombre y vivirá; que es como si dijera: dificultosa
cosa me pides, Moisés, porque es tanta la hermosura de mi cara y el deleite
de la vista de mi ser, que no la podrá sufrir tu alma en esa suerte de vida tan
flaca. Y así, sabedora el alma de esta verdad, ahora por palabras que Dios aquí
respondió a Moisés, ahora también por lo que habemos dicho que siente aquí
encubierto en la presencia de Dios, que no le podrá ver en su hermosura en
este género de vida (porque aun de sólo traslucírsele desfallece, como habemos
dicho), previene ella a la respuesta que se le puede dar, como a Moisés, y dice:

Y máteme tu vista y hermosura.

6 Que es como si dijera: pues tanto es el deleite de la vista de tu ser y her-
mosura, que no la puede sufrir mi alma, sino que tengo de morir en viéndola,
máteme tu vista y hermosura.

7. Dos vistas se sabe que matan al hombre, por no poder sufrir la fuerza y
eficacia de la vista: la una es la del basilisco, de cuya vista se dice mueren luego,
otra es la vista de Dios. Pero son muy diferentes las causas, porque la una vista
mata con gran ponzoña, y la otra con inmensa salud y bien de gloria. Por lo cual
no hace mucho aquí el alma en querer morir a vista de la hermosura de Dios
para gozarla para siempre; pues que, si el alma tuviese un solo barrunto de la
alteza y hermosura de Dios, no sólo una muerte apetecería por verla ya para
siempre, como aquí desea, pero mil acerbísimas muertes pasaría muy alegre
por verla un solo momento, y, después de haberla visto, pediría padecer otras
tantas por verla otro tanto.

8. Para más declaración de este verso es de saber que aquí el alma habla
condicionalmente cuando dice que la mate su vista y hermosura, supuesto que
no puede verla sin morir; que, si sin eso pudiera ser, no pidiera que la matara.
Porque querer morir es imperfección natural; pero, supuesto que no puede es-
tar esta vida corruptible de hombre con la otra vida inmarcesible de Dios, dice:
máteme, etc.

9. Esta doctrina da a entender san Pablo a los Corintios (2 Cor. 5, 4), diciendo:
No queremos ser despojados, mas queremos ser sobrevestidos, porque lo que es mortal

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 63

sea absorto de la vida, que es decir: no deseamos ser despojados de la carne, más
ser sobrevestidos de gloria. Pero, viendo él que no se puede vivir en gloria y en
carne mortal juntamente, como decimos, dice a los Filipenses (1, 23) que desea
ser desatado y verse con Cristo. Pero hay aquí una duda, y es: ¿por qué los hijos
de Israel antiguamente huían y temían de ver a Dios por no morir, como dijo
Manué a su mujer (Jue. 13, 22), y esta alma a la vista de Dios desea morir? A lo
cual se responde que por dos causas. La una, porque en aquel tiempo, aunque
muriesen en gracia de Dios, no le habían de ver hasta que viniese Cristo, y
mucho mejor les era vivir en carne aumentando los merecimientos y gozando
la vida natural, que estar en el limbo sin merecer y padeciendo tinieblas y espi-
ritual ausencia de Dios. Por lo cual tenían entonces por gran merced de Dios y
beneficio suyo vivir muchos años.

10. La segunda causa es de parte del amor, porque, como aquéllos no estaban
tan fortalecidos en amor ni tan llegados a Dios por amor, temían morir a su vista.
Pero ahora ya en la ley de gracia, que, en muriendo el cuerpo, puede ver el alma
a Dios, más sano es querer vivir poco y morir para verle. Y ya que esto no
fuera, amando el alma a Dios, como ésta le ama, no temiera morir a su vista;
porque el amor verdadero todo lo que le viene de parte del Amado, ahora sea
adverso, ahora próspero, y los mismos castigos, como sea cosa que él quiera
hacer los recibe con la misma igualdad y de una manera, y le hace gozo y deleite,
porque, como dice san Juan (1 Jn. 4, 18), la perfecta caridad echa fuera todo temor.
No le puede ser al alma que ama amarga la muerte, pues en ella halla todas
sus dulzuras y deleites de amor. No le puede ser triste su memoria, pues en
ella halla junta la alegría; ni le puede ser pesada y penosa, pues es el remate de
todas sus pesadumbres y penas y principio de todo su bien. Tiénela por amiga
y esposa, y con su memoria se goza como en el día de su desposorio y bodas, y
más desea aquel día y aquella hora en que ha de venir su muerte que los reyes
de la tierra desearon los reinos y principados. Porque de esta suerte de muerte
dice el Sabio (Ecli. 41, 3): ¡Oh muerte! Bueno es tu juicio para el hombre que se siente
necesitado. La cual, si para el hombre que se siente necesitado de las cosas de
acá es buena, no habiendo de suplirle sus necesidades, sino antes despojarlo
de lo que tenía, ¿cuánto mejor será su juicio para el alma que está necesitada
de amor como ésta, que está clamando por más amor, pues que no sólo no la
despojará de lo que tenía, sino antes le será causa del cumplimiento de amor
que deseaba y satisfacción de todas sus necesidades? Razón tiene, pues, el alma
en atreverse a decir sin temor: máteme tu vista y hermosura, pues que sabe que
en aquel mismo punto que le viese, sería ella arrebatada a la misma hermosura,
y absorta en la misma hermosura, y transformada en la misma hermosura, y
ser ella hermosa como la misma hermosura, y abastada y enriquecida como la
misma hermosura. Que, por eso, dice David (Sal. 115, 15) que la muerte de los
santos es preciosa en la presencia del Señor. Lo cual no sería si no participasen sus
mismas grandezas, porque delante de Dios no hay nada precioso sino lo que él
es en sí mismo. Por eso el alma no teme morir cuando ama, antes lo desea; pero
el pecador siempre teme morir, porque barrunta que la muerte todos los bienes
le ha de quitar y todos los males le ha de dar; porque, como dice David (Sal. 33,

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



64 Fabio Samuel Esquenazi

22), la muerte de los pecadores es pésima. Y, por eso, como dice el Sabio (Ecli. 41, 1),
les es amarga su memoria; porque, como aman mucho la vida de este siglo y poco
la del otro, temen mucho la muerte. Pero el alma que ama a Dios, más vive en la
otra vida que en ésta; porque más vive el alma adonde ama que donde anima,
y así tiene en poco esta vida temporal. Por eso, dice: máteme tu vista, etc. [. . . ]

Mira que la dolencia

de amor, que no se cura

sino con la presencia y la figura.

11. La causa por que la enfermedad de amor no tiene otra cura sino la pre-
sencia y figura del Amado, como aquí dice, es porque la dolencia de amor, así
como es diferente de las demás enfermedades, su medicina es también dife-
rente. Porque en las demás enfermedades, para seguir buena filosofía, cúranse
contrarios con contrarios, mas el amor no se cura sino con cosas conformes al
amor. La razón es porque la salud del alma es el amor de Dios, y así, cuando no
tiene cumplido amor, no tiene cumplida salud y por eso está enferma, porque la
enfermedad no es otra cosa sino falta de salud. De manera que, cuando ningún
grado de amor tiene el alma, está muerta; mas, cuando tiene algún grado de
amor de Dios, por mínimo que sea, ya está viva, pero está muy debilitada y
enferma por el poco amor que tiene; pero, cuanto más amor se le fuere aumen-
tando, más salud tendrá y, cuando tuviere perfecto amor, será su salud cumplida.

12. Donde es de saber que el amor nunca llega a estar perfecto hasta que em-
parejan tan en uno los amantes, que se transfiguran el uno en el otro, y entonces
está el amor todo sano. Y, porque aquí el alma se siente con cierto dibujo de
amor, que es la dolencia que aquí dice, deseando que se acabe de figurar con la
figura cuyo es el dibujo, que es su Esposo el Verbo Hijo de Dios, el cual, como
dice san Pablo (Heb. 1, 3), es resplandor de su gloria y figura de su sustancia
—porque esta figura es la que aquí entiende el alma en que se desea transfigurar
por amor—, dice: mira que la dolencia de amor, que no se cura, sino con la presencia
y la figura.

13. Bien se llama dolencia el amor no perfecto; porque, así como el enfermo
está debilitado para obrar, así el alma que está flaca en amor lo está también
para obrar las virtudes heroicas.

14. También se puede aquí entender que el que siente en sí dolencia de amor,
esto es, falta de amor, es señal que tiene algún amor, porque por lo que tiene
echa de ver lo que le falta. Pero el que no la siente, es señal que no tiene ninguno
o que está perfecto en él.

ANOTACIÓN PARA LA CANCIÓN SIGUIENTE

1. En esta sazón, sintiéndose el alma con tanta vehemencia de ir a Dios como
la piedra cuando se va más llegando a su centro, y sintiéndose también estar co-

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 65

mo la cera que comenzó a recibir la impresión del sello y no se acabó de figurar,
y, demás de esto, conociendo que está como la imagen de la primera mano y
dibujo, clamando al que la dibujó para que la acabe de pintar y formar, teniendo
aquí la fe tan ilustrada, que la hace visear unos divinos semblantes muy claros
de la alteza de su Dios, no sabe qué se hacer sino volverse a la misma fe, como
la que en sí encierra y encubre la figura y hermosura de su Amado, de la cual
ella también recibe los dichos dibujos y prendas de amor. Y hablando con ella,
dice la siguiente canción:

CANCIÓN 12 [A11]

¡Oh cristalina fuente,

si en esos tus semblantes plateados

formases de repente

los ojos deseados que tengo en mis entrañas dibujados!

DECLARACIÓN

2. Como con tanto deseo desea el alma la unión del Esposo y ve que no
halla medio ni remedio alguno en todas las criaturas, vuélvese a hablar con
la fe (como la que más al vivo le ha de dar de su Amado luz) tomándola por
medio para esto; porque, a la verdad, no hay otro por donde se venga a la
verdadera unión y desposorio espiritual con Dios, según por Oseas (2, 20) lo da
a entender, diciendo: Yo te desposaré conmigo en fe. Y con el deseo en que arde,
le dice lo siguiente, que es el sentido de la canción: ¡Oh fe de mi Esposo Cristo,
si las verdades que has infundido de mi Amado en mi alma, encubiertas con
oscuridad y tiniebla (porque la fe, como dicen los teólogos, es hábito oscuro), las
manifestases ya con claridad, de manera que lo que me comunicas en noticias
informes y oscuras, lo mostrases y descubrieses en un momento, apartándote de
esas verdades (porque la fe es cubierta y velo de las verdades de Dios) formada
y acabadamente, volviéndolas en manifestación de gloria! Dice, pues, el verso:

¡Oh cristalina fuente!

3. Llama cristalina a la fe por dos cosas: la primera, porque es de Cristo su
Esposo, y la segunda, porque tiene las propiedades del cristal en ser pura en
las verdades, y fuerte y clara, limpia de errores y formas naturales. Y llámala
fuente, porque de ella le manan al alma las aguas de todos los bienes espirituales.
De donde Cristo nuestro Señor, hablando con la Samaritana, llamó fuente a la
fe, diciendo (Jn. 4, 14) que en los que creyesen en él haría una fuente cuya agua
saltaría hasta la vida eterna. Y esta agua era el espíritu que habían de recibir en su fe
los creyentes (Jn. 7, 39).

Si en esos tus semblantes plateados.

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



66 Fabio Samuel Esquenazi

4. A las proposiciones y artículos que nos propone la fe llama semblantes
plateados. Para inteligencia de lo cual y de los demás versos es de saber que la
fe es comparada a la plata en las proposiciones que nos enseña, y las verdades
y sustancia que en sí contienen son comparadas al oro; porque esa misma
sustancia que ahora creemos vestida y cubierta con plata de fe, habemos de ver
y gozar en la otra vida al descubierto, desnudo el oro de la fe. De donde David
hablando de ella (Sal. 67, 14), dice así: Si durmiéredes entre los dos coros, las plumas
de la paloma serán plateadas, y las postrimerías de su espalda serán del color de oro.
Quiere decir que, si cerráremos los ojos del entendimiento a las cosas de arriba
y a las de abajo, a lo cual llama dormir en medio, quedaremos en fe, a la cual
llama paloma, cuyas plumas, que son las verdades que nos dice, serán plateadas;
porque en esta vida la fe nos las propone oscuras y encubiertas, que por eso las llama
aquí semblantes plateados; pero a la postre de esta fe, que será cuando se acabe la
fe por la clara visión de Dios, quedará la sustancia de la fe desnuda del velo de
esta plata, de color como el oro. De manera que la fe nos da y comunica al mismo
Dios, pero cubierto con plata de fe, y no por eso nos le deja de dar en la verdad,
así como el que da un vaso plateado y él es de oro, no porque vaya cubierto con
plata deja de dar el vaso de oro. De donde cuando la Esposa en los Cantares
(1, 10) deseaba esta posesión de Dios, prometiéndosela él cual en esta vida se
puede, dijo que le haría unos zarcillos de oro, pero esmaltados de plata. En lo cual le
prometió de dársele en fe encubierto. Dice, pues, ahora el alma a la fe; ¡Oh, si
en esos tus semblantes plateados (que son los artículos ya dichos), con que tienes
cubierto el oro de los divinos rayos (que son los ojos deseados, que añade luego,
diciendo).

formases de repente
los ojos deseados!

5. Por los ojos entiende (como dijimos) los rayos y verdades divinas, las
cuales, como también habemos dicho, la fe nos las propone en sus artículos
cubiertas e informes. Y así es como si dijera: ¡Oh, si esas verdades que, informe
y oscuramente me enseñas encubiertas en tus artículos de fe, acabases ya de
dármelas clara y formadamente descubiertas en ellos, como lo pide mi deseo!
Y llama aquí ojos a estas verdades por la grande presencia que del Amado
siente, que le parece la está ya siempre mirando; por lo cual dice:

que tengo en mis entrañas dibujados.

6. Dice que los tiene en sus entrañas dibujados, es a saber, en su alma según
el entendimiento y la voluntad; porque, según el entendimiento, tiene estas
verdades infundidas por fe en su alma. Y porque la noticia de ellas no es per-
fecta, dice que están dibujadas; porque así como el dibujo no es perfecta pintura
así la noticia de la fe no es perfecto conocimiento. Por tanto, las verdades que
se infunden en el alma por fe están como en dibujo, y cuando estén en clara
visión, estarán en el alma como perfecta y acabada pintura, según aquello que
dice el Apóstol (1 Cor. 13, 10), diciendo: Cum autem venerit quod perfectum est,

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



Análisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 67

evacuabitur quod ex parte est, que quiere decir: Cuando viniere lo que es perfecto,
que es la clara visión, acabaráse lo que es en parte, que es el conocimiento de la fe.

7. Pero sobre este dibujo de fe hay otro dibujo de amor en el alma del amante,
y es según la voluntad, en la cual de tal manera se dibuja la figura del Amado
y tan conjunta y vivamente se retrata en él, cuando hay unión de amor, que es
verdad decir que el Amado vive en el amante, y el amante en el Amado; y tal
manera de semejanza hace el amor en la transformación de los amados, que
se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos son uno. La razón es
porque en la unión y transformación de amor el uno da posesión de sí al otro, y
cada uno se deja y trueca por el otro; y así, cada uno vive en el otro, y el uno es
el otro y entrambos son uno por transformación de amor. Esto es lo que quiso
dar a entender san Pablo (Gal. 2, 20) cuando dijo: Vivo autem, iam non ego; vivit
vero in me Christus, que quiere decir: Vivo yo, ya no yo, pero vive en mí Cristo.
Porque en decir vivo yo, ya no yo, dio a entender que aunque vivía él, no era vida
suya, porque estaba transformado en Cristo, que su vida más era divina que
humana; y por eso dice que no vive él, sino Cristo en él.

8. De manera que, según esta semejanza y transformación, podemos decir
que su vida y la vida de Cristo toda era una vida por unión de amor. Lo cual
se hará perfectamente en el cielo en divina vida en todos los que merecieren
verse en Dios; porque, transformados en Dios, vivirán vida de Dios y no vida
suya, aunque sí vida suya, porque la vida de Dios será vida suya. Y entonces
dirán de veras: vivimos nosotros y no nosotros, porque vive Dios en nosotros.
Lo cual en esta vida, aunque puede ser, como lo era en san Pablo, no empero
perfecta y acabadamente, aunque llegue el alma a tal transformación de amor
que sea en matrimonio espiritual, que es el más alto estado a que se puede lle-
gar en esta vida; porque todo se puede llamar dibujo de amor en comparación
de aquella perfecta figura de transformación de gloria. Pero cuanto este dibujo
de transformación en esta vida se alcanza, es grande buena dicha, porque con
eso se contenta grandemente el Amado; que por eso, deseando el que le pusiese
la Esposa en su alma como dibujo, le dijo en los Cantares (8, 6): Ponme como
señal sobre tu corazón, como señal sobre tu brazo. El corazón significa aquí el alma,
en que en esta vida está Dios como señal de dibujo de fe, según se dijo arriba; y
el brazo significa la voluntad fuerte, en que está como señal de dibujo de amor,
como ahora acabamos de decir.

9. De tal manera anda el alma en este tiempo, que aunque en breves palabras,
no quiero dejar de decir algo de ello, aunque por palabras no se puede explicar.
Porque la sustancia corporal y espiritual parece al alma se le seca en sed de esta
fuente viva de Dios, porque es su sed semejante a aquella [que] tenía David
cuando dijo (Sal. 41, 2-3): Como el ciervo desea la fuente de las aguas, así mi alma desea
a ti, Dios. Estuvo mi alma sedienta de Dios, fuente viva; ¿cuándo vendré y pareceré
delante la cara de Dios? Y fatígala tanto esta sed, que no tendría el alma en nada
romper por medio de los filisteos, como hicieron los fuertes de David, a llenar
su vaso de agua en la cisterna de Belén (1 Par. 11, 18), que era Cristo. Porque

Ianua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor



68 Fabio Samuel Esquenazi

todas las dificultades del mundo y furias de los demonios y penas infernales
no tendría en nada pasar por engolfarse en esta fuente abisal de amor. Porque
a este propósito se dijo en los Cantares (8, 6): Fuerte es la dilección como la muerte,
y dura es su porfía como el infierno. Porque no se puede creer cuán vehemente
sea la codicia y pena que el alma siente cuando ve que se va llegando cerca de
gustar aquel bien y no se le dan. Porque cuanto más al ojo y a la puerta se ve
lo que se desea y se niega, tanto más pena y tormento causa. De donde a este
propósito espiritual dice Job (3, 24): Antes que coma, suspiro; y como las avenidas de
las aguas es el rugido y bramido de mi alma, es a saber, por la codicia de la comida,
ent[end]iendo allí a Dios por la comida, porque conforme a la codicia del manjar
y conocimiento de él es la pena por él.

Fabio Samuel Esquenazi
Chile 576 Piso 1o “B” (C1098 AAL)
Ciudad Autónoma de Buenos Aires
República Argentina

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)
BDD-A24779 © 2014 Romania Minor

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

