Analisis de la mirada
como cadena cohesiva léxica en el
conjunto estrofa-comentario de las liras
10, 11 y 12 de Cantico Espiritual «B» de
San Juan de la Cruz

«Seeing» as lexical cohesive chain in lyres 10, 11 and 12 and
their commentaries in St. John of the Cross’ Spiritual Canticle

second redaction

Fabio Samuel Esquenazi
Universidad de Buenos Aires
ISER - Instituto Superior de Estudios Religiosos

esquenazi@filo.uba.ar
@@@@ Received: 20.111.2014
EYARNCHsA Accepted: 14.x.2014
Abstract

This paper was written in the context of our PhD research, in which we pos-
tulate the similar symbolization of «seeing» in both the mystical language
of John of the Cross and the central corpus of Jewish mysticism, the Sefer
Ha-Zohar. The article strives to demonstrate the relevance of the choice
of functionalist theoretical model of Halliday to analyse the «mirada» as a
lexical cohesive chain in lyres 10, 11 and 12 and their commentaries of the
second redaction of Spiritual Canticle of St. John de la Cruz, addressing,
firstly, the specific characteristics of mystical language and, secondly, the
central tenets of Systemic Functional Linguistics.

Key words: Canticle, seeing, Halliday, lexical cohesive chain.

Resumen

El presente trabajo se inscribe en el contexto de la investigacién doctoral
que llevamos adelante, en la que postulamos la semejanza en el modo de
configuracion simbélica de la mirada en el lenguaje mistico de Juan dela Cruz
y enel corpus central de la mistica judia, el Sefer Ha-Zohar. El articulo intenta
demostrar la pertinencia de la eleccién del modelo tedrico funcionalista de

41
lanua. Revista Philologica Romanica ISSN 1616-413X
Vol. 14, issue 1 (2014): 41-68 http://www.romaniaminor.net/ianua/

© Romania Minor

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



42 Fabio Samuel Esquenazi

Halliday como herramienta de analisis de dicho simbolo, en términos de una
cadena cohesiva léxica para el conjunto estrofa—comentario de las liras 10,
11y 12 de la segunda redaccién de Cidntico Espiritual de San Juan de la Cruz,
abordando, en primer lugar, las caracteristicas especificas del lenguaje mistico
y, luego, los postulados centrales de la Lingtiistica Sistémico Funcional.

Palabras clave: Cantico, mirada, Halliday, cadena cohesiva léxica.

Indice

1 Consideraciones preliminares

Nueva contextualizacién y esquema referencial

W N

Aplicacion del enfoque de la LSF

al corpus seleccionado. Esquema

Paradigma mirada y serie discursiva por conjuntos estrofa/comentario
Cadenas cohesivas léxicas para mirada

Reconstrucciéon de opciones realizadas por conjuntos estrofa/comentario

NN O

Justificacién de las opciones, caracteristicas que adquieren y recursos
cohesivos empleados

Observaciones

9 Conclusiones

Referencias

Anexo: Corpus Declaraciones Canciones X, XI y XII, con referencias
sintagmaticas

1 Consideraciones preliminares: Pertinencia de un
abordaje del lenguaje mistico sanjuanista desde
los parametros de la Gramatica Sistémico-Funcional
de Michael Halliday y Ruqaiya Hasan

El presente trabajo se inscribe en el contexto de la investigacion doctoral que lle-
vamos adelante, en la que postulamos la semejanza en el modo de configuracién
de la mirada en el lenguaje mistico de Juan de la Cruz y en el corpus central de la
mistica judfa.! Para comprender la pertinencia de la eleccién del modelo teérico
funcionalista de Halliday como herramienta posible de andlisis para el conjunto
textual que nos ocupa, es necesaria una doble —aunque breve— contextualiza-
cién, como intentaremos a continuacién. En primer lugar, la vinculada con las
caracteristicas especificas del lenguaje mistico; luego, la referida a los postulados
centrales de la Lingiiistica Sistémico Funcional o LSF.

1 Esquenazi (2007, en curso).

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 43

1.1 El lenguaje mistico y su especificidad en Juan de la Cruz

Hablar de lenguaje mistico es hablar de una materialidad escrita que excede
largamente las posibilidades del lenguaje asertivo, toda vez que refiere una
experiencia que se halla, por definicién, «fuera del lenguaje». Como sabemos,
el moderno analisis filolégico, a partir de los trabajos vinculados con la inefa-
bilidad de la experiencia mistica aparecidos en la década de los 60, como los
de Guillén (1962, 95-142) o Yndurain (1969, 11-21), y muy particularmente con
la bibliografia critica publicada con ocasién del cuarto centenario de la muerte
de Juan de la Cruz (1991),” vio enriquecido su campo de trabajo al enfrentarse
con la necesidad de profundizar en la paradéjica realidad de un lenguaje técni-
camente definido como «mistico» o «apofatico», caracteristico de los antiguos
tratados de teologia negativa, utilizado por los misticos como tinica alternativa
posible para comunicar una experiencia (y el conocimiento vinculado con dicha
experiencia), por definicién, inefables.

En el caso especifico del Reformador del Carmelo, y en el contexto de la
especial atencién que ha despertado su figura,’ debe rescatarse el hecho de que
su obra sali¢ fortalecida y enriquecida luego del asedio a que fuera sometida
por un sinntimero de andlisis intertextuales, lingiifsticos, retérico-estilisticos,
estructuralistas, comparatistas, ecdéticos y genolégicos. A los fines de nuestro
proyecto —y del presente trabajo—, entre los resultados de mayor interés que
han surgido como consecuencia de dicho encuentro, figuran:

1. La aceptacién, compartida por los especialistas més sélidos, de Juan de
la Cruz como un escritor equiparable en lo esencial a sus contempora-
neos, con una obra pasible de ser analizada metodolégicamente desde
presupuestos cientificos (Sesé 1992, 47-76).

2. Su final reconocimiento como modelo de escritor mistico (Mancho Duque
1992, 525-530), es decir, como un autor que, habiendo experimentado un
estado teopadtico, y tras superar la afasia propia de la unio mystica (enten-
dida en la tradicion cristiana como cognitio Dei experimentalis),* procura y
consigue comunicar al menos parcialmente su experiencia, en un posterior
momento de recuperacién hermenéutica, recurriendo a una fina elabora-
cién de su instrumento comunicativo —su poesia y sus comentarios—,
mediante el uso de un lenguaje especifico’ y con una creatividad pro-
pia de su conciencia de aislamiento (Rossi 1996, 39-48). En este sentido,

2 Véase Diego Sanchez (1993).

3 Baste recordar lo que Diego Sénchez expresa en la «Introduccién» de su Bibliografia Sistemitica
de San Juan de la Cruz, obra que, por lo demads, cuenta con més de seis mil trescientas entradas: «No es
una exageracion decir que [nuestro autor]... constituye hoy un caso de efervescencia bibliografica.
Lo que un estudioso [refiriéndose a Cristébal Cuevas Garcia] afirma de Cervantes, [en el sentido
de que] “sufre una desmesura bibliografica”, con no menor veracidad se puede decir del mistico
castellano» (Diego Sanchez 2000, 19).

4 Para el estudio de la estructura y tipologia de los fenémenos misticos, la mistica en las grandes
religiones orientales y proféticas, y las formas no religiosas de mistica, véase particularmente Velasco
(1999, 83-249).

5 Para la especificidad del lenguaje «apofatico» o «mistico», véase de Certeau (1964, 267-291 y
1982, 179-208). Asimismo, Baldini (1990). En nuestro idioma —y en relacién con el fontiverefio—,

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



44

Fabio Samuel Esquenazi

la moderna critica literaria ha abandonado la perspectiva de una poesia
compuesta en momentos de éxtasis o arrobamiento mistico, y ha insisti-
do en la voluntad de estilo apreciable en todo el proceso compositivo de
Juan de la Cruz (Cuevas Garcia 1993b y 1993¢; Garcia de la Concha 1970,
371-408).

. Una adecuada profundizacién de las ideas esbozadas ya en 1924 por Jean

Baruzi® en cuanto a la polisemia, al caracter fundacional, al dinamismo y
la raiz afectiva que tiene el simbolo en la obra del fontiverefio. Esto se ha
traducido en la conviccién —apreciable en la critica académica moderna—
de que no es s6lo el sistema metafisico, ni son los temas o los simbolos
que elige este carmelita los que confieren valor, cohesividad y autonomia
a su obra, sino la experiencia tnica de la que nacen. De tal modo, los
acercamientos filol6gicos mads recientes han logrado superar finalmente,
en palabras de Vilanova (1995, 52) «el error de los lectores “sistematicos”
[de] tratar en términos de ideas las cuestiones sugeridas por el texto, [asi
como la tentacion] de los lectores “simbdlicos” [de] tratarlas en términos
de contenido, [acentuando] mds el simbolo que la experiencia que lo justi-
fica». Se ha entendido, en definitiva, que Juan de la Cruz, como todos los
misticos, «<habla de modo diverso, porque habla de experiencia» (Vilanova
1995, 49).

. Finalmente, la certeza de que para entender en este autor el uso mistico de

la lengua debe atenderse, quiza como en ningtn otro, a la jerarquizacién
simbolico-sensorial de su escritura. En particular a partir de los trabajos de
Wilhelmsen (1986; 1993, 175-212), comprendemos mejor en €l la profunda
vinculacién entre percepcion espiritual e imagen poética, inscripta en el
mads amplio marco de relaciones entre experiencia y expresién, particular-
mente la preeminencia que este «doctor de las nadas» otorga al sentido
del oido en el plano natural y en el plano mistico.

Ahora bien, a pesar de lo expresado hasta la fecha no sélo no se ha prestado

suficiente atencion a la centralidad, equiparable con la del oido, que a nuestro
juicio ocupa la mirada en la doctrina sanjuanista de los sentidos espirituales,
sino tampoco a la simultaneidad del proceso de configuracién de su «mirar»
de contemplativo con la sutil transformacién amorosa que experimenta —en
términos de B. Sesé— el «sujeto mistico» (Sesé 1995, 81) en su escritura, algunas
de cuyas «marcas» procuramos identificar en nuestra investigacién.

Cuevas Garcia (1993a); Valente (1991, 60-70 y 76-84); Lled6 (1995, 99-122); Sdnchez Robayna (1995,
153-160); y Pacho (1995, 197-219).

6 Baruzi (2001).

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 45

1.2 Pertinencia del funcionalismo de Halliday para nuestro
acercamiento

Para el trabajo de identificacién sefialado, los postulados del modelo integra-
dor de descripcion lingiiistica de Halliday” se presentan, a nuestro juicio y por
varios motivos, como los mds adecuados. En primer lugar, porque para esta es-
cuela resulta fundamental el estudio de corpora concretos, es decir, de auténticas
muestras de lenguaje en contexto, pues, segiin sostiene, las funciones que la len-
gua cumple en un contexto sociocultural determinan su estructura fonolégica,
gramatical y semdntica. En segundo lugar, porque, de acuerdo con el modelo
tedrico funcionalista, el andlisis contextual, si es detallado, permite comprender
los usos de la lengua y explicar las elecciones lingtiisticas de un texto. Asi, el
marco tedrico y las herramientas provistas por la LSF permiten explicar no sélo
ciertas caracteristicas internas de un lenguaje a partir de su diversidad funcio-
nal, sino también cémo construye y expresa significado un texto, al comprender
en su andlisis niveles abstractos, como el ideoldgico, y aquellos mds concretos,
como las palabras o las estructuras del entramado textual. Todas estas particula-
ridades resultan por demés convenientes si se tienen en cuenta la excepcionalidad
del lenguaje mistico —vinculado con una experiencia por demds excepcional—
y, en el caso de Juan de la Cruz, la propedéutica propia de su funcién de director
espiritual, que también animé su escritura. En sus palabras:

Ni aun mi principal intento es hablar con todos, sino con algunas
personas de nuestra sagrada Religion de los primitivos del Monte
Carmelo, asi frailes como monjas —por habérmelo ellos pedido a
quien Dios hace merced de meter en la senda de este Monte—, los
cuales, como ya estdn bien desnudos de las cosas temporales deste
siglo, entenderdn mejor la doctrina de la desnudez del espiritu.

(Subida del Monte Carmelo, Prélogo, § 9. Obras, 91)

De este modo, si, como sostienen Halliday y Hasan, el texto es una forma
de comportamiento social y es portador de ideologia y de un contexto cultural,
la relacién que el modelo funcionalista establece entre caracteristicas contextuales
(ideologfa, situacién tipo, contexto de cultura y contexto de situacién) y tipos
de significados presentes en un texto, proporciona un modo de aproximacién
solido para explicar —desde la perspectiva parcial de las elecciones lingiiisticas—
un lenguaje especifico y complejo como el de Juan de la Cruz, resultado de la
recuperaciéon hermenéutica que procura luego de una experiencia que lo excede
y de la intencién mistagégica propia de su vocacién de maestro de espiritus.

Es necesario aqui dejar en claro otros presupuestos del funcionalismo y el
recorte que practicaremos en nuestro enfoque. De las posibles aplicaciones de
la teoria que Halliday propone en su Introduction to Functional Grammar (1994:
XXix—XxX), rescatamos tres: la comprensién del texto poético y la naturaleza del
arte verbal; el estudio de la relacién entre lenguaje y situacién; y, particularmen-
te, el papel del lenguaje en la vida de un individuo como sujeto de experiencia,

7 Para los postulados fundamentales y los principales desarrollos de la teoria, Halliday (1976;
1994; 2005; 2006), Hasan (1995), Halliday & Matthiessen (2004) y Halliday & Hasan (1976; 1989).

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



46 Fabio Samuel Esquenazi

aspectos estos dltimos que tendran un especial desarrollo en Construing Expe-
rience through Meaning: A Language-based Approach to Cognition (1999). Asimismo,
entendemos por texto —con Halliday— una unidad gramatical que representa
el conjunto de opciones realizadas, es decir, de recursos que un escritor —o
un hablante— utilizan de manera efectiva. Tales recursos dependen del siste-
ma de opciones que ese escritor o ese hablante desarrollan por su condicién de
usuarios de una lengua en una comunidad determinada. Dicho sistema de op-
ciones constituye no sélo el potencial de significado que permite caracterizar
un lenguaje, sino una gramdtica que hace posible mostrar cémo los usuarios in-
teractian con su contexto sociocultural mediante la combinacién de diferentes
tipos de recursos. La combinacién especifica de éstos dard lugar a las estrategias
discursivas puestas en juego por aquellos (Menéndez 2000; 2005). En definitiva,
como claramente sefiala este tltimo autor:

La tarea [...] del analista del discurso es la reconstruccién analitica
de las estrategias discursivas que el hablante/escritor pone en funcio-
namiento, produciendo un discurso en una situacién determinada
dentro de una comunidad y cultura especificas.

(Menéndez 2007, 2)

Pues bien, este tipo de aproximacion es el que nos interesa conceptualmente,
sin perder de vista los enfoques o perspectivas a partir de los cuales el modelo
mayor del Andlisis Pragmidtico del Discurso entiende la sintesis entre recursos
presentes en el sistema de la lengua y géneros presentes en el sistema social,
con sus respectivos dominios y unidades de andlisis: el gramatical, el discursi-
vo y el critico. Recordemos que la caracteristica dominante del primero es la
variabilidad, entendida como sistema de opciones lingtiisticas disponibles; que
para el segundo lo es la negociabilidad, en cuanto combinacién de opciones rea-
lizadas como estrategias discursivas; y que la perspectiva critica reconoce en la
adaptabilidad la inscripcién sociocultural del texto a partir de la interpretacién
critica que el analista pone en préctica. De igual modo, tres son las disciplinas
—complementarias— que abordan los objetos privilegiados por cada perspec-
tiva: la gramadtica —que describe el sistema—, el andlisis del discurso —que
explica c6mo operan las estrategias—, y, por ultimo, el andlisis critico del dis-
curso —que interpreta los efectos de las series discursivas en el interior de la
sociedad— (Fairclough 2003). De los tres enfoques sefialados nos centraremos,
por conveniencia metodolégica, sélo en el gramatical y el discursivo, y, de mo-
do mas restringido, en la cadena cohesiva léxica del sintagma mirada, segtn la
peculiar configuracién que adquiere en la escritura de Juan de la Cruz. Nuestro
presupuesto de base es que la cohesividad Iéxica es clave central de interpretacién
lingtifstica para comprender no sélo la especificidad del lenguaje mistico, ese
«langage dont la réthorique méme se vent pratique spirituelle» (Harl 1977, 34),
sino también la conformacién de la mirada en la obra sanjuanista, en cuanto
simbolo de centralidad andloga a la del oido.

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 47

2 Nueva contextualizacién y esquema referencial

La peculiaridad e importancia de la mirada como cadena cohesiva léxica, tal
como se aprecia en las liras 10, 11 y 12 de la segunda redaccién de las Canciones
entre el alma y el Esposo, se vincula no s6lo con la construccién dual, tan rica y
polémica del conjunto estrofa-comentario —comun a todos los poemas mayores
del fontiverefio—,® sino con la oportunidad de su aparicién. Veamos.

Toda la obra poética de este mistico carmelita, de modo especial las Cancio-
nes, estd profundamente atravesada por la temadtica de los ojos, la visién y la
mirada. J. A. Valente, en su lticido anélisis de la cancién XI, eje argumental del
Cdntico (Valente 1991, 80-81), cuyos postulados deberian ser revisitados para la
hermenéutica de todo el corpus sanjuanista, nos muestra cémo en Juan de la
Cruz la dindmica de la unién transformante es principalmente una dindmica de
la vision:

La cancién XI, punto de cesacién del movimiento [de busqueda
anhelante del Amado], es la identificaciéon del lugar escondido, el
término de la busca. El Amado ha huido hacia adentro [...] hacia el
fondo o sustancia del alma. La Amada lo lleva en sus entrarias. Pero
no lo lleva a modo de imagen —las imégenes se han extinguido—
sino a modo de mirada: «los ojos deseados / que tengo en mis entra-
fias dibujados». La Amada se constituye en su interior —entrafias—
como mirada del Amado. Estd la Amada gravida de una mirada.
Pide a la fuente que refleje no una imagen, sino una mirada. Pide
a la fuente que la ayude en su alumbramiento, que es el alumbra-
miento de un mirar. El alumbramiento del mirar del otro: del otro
de si, del infinitamente otro que la constituye. No pide ver, pide
ser vista. Porque la plenitud del ser es ser plenamente en la mirada
del Amado. Y el Amado, al verla a ella, que no es més en el centro
de si —entrafias— que ojos del Amado, se ve a si mismo. Amado y
Amada se ven en una sola mirada. La union se consuma en la vision.
(Valente 1991, 81, con nuestro destacado)

Sin embargo, esta metamorfosis amorosa causada por la mirada del Amado
que permite al alma convertirse en participe de la dimensién divina, no s6lo
implica una exigencia de «exclusividad en la relacién entre la amante [la esposa]
y el Amado, [pues] tanto el deseo erético como el mistico aspiran a la totalidad
de su objeto» (Jiménez 1995, 298),” sino que, particularmente, trae aparejada
una «transfiguracién de los sentidos», apreciable en todos los poemas mayores
y «declaraciones» de nuestro autor, v. gr., en Llama: Oh lamparas de fuego, /
en cuyos resplandores / las profundas cavernas del sentido, /que estaba oscuro
y ciego, / con extrafios primores / calor y luz dan junto a su querido! (Llama de
amor viva, Canc. 3, 13-18. Jiménez 1995, 299). Dird aqui Jiménez:

8 Véase al respecto, muy especialmente y en estrecha vinculacién con nuestro enfoque, Ly (1995).

9 Véase asimismo Lopez-Baralt (2006, 175-178), donde la autora da cuenta de que la imagen
central de la estrofa XI de Cdntico «A» [XII, en la segunda redaccién] ha sido asociada también a
misticos sufies.

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



48 Fabio Samuel Esquenazi

A través de esa llama, a través de las lamparas de fuego que, al
mismo tiempo llagan y causan herida, se convierten, también [dichos
sentidos] en fuente luminosa, en luminosidad, [...] aunque en este
caso se niegue el idealismo platénico, para plantear en cambio una
reivindicacion cristiana de su valor.

(Jiménez 1995, 299)

Pues bien, aquel alumbramiento y esta transfiguraciéon se dan, estructu-
ralmente, en un doble contexto. Por un lado, como adelantamos, dentro del
esquema mayor estrofa-declaraciéon con el que Juan de la Cruz glosa en prosa
su poesia por interés personal (como ejercicio de comprensién de su propia ex-
periencia), y propedéutico (con la intencion de «explicar» sus «dichos de amor»
a quienes dirige espiritualmente). Por otro lado, en el caso especifico de la Can-
cién 12 de Cdntico «B» —correspondiente a la 11 de la primera redaccién—,
como apoteosis de una secuencia a la que aplicaremos los postulados funcio-
nalistas de Halliday, precedida por las estrofas 10 y 11 en las que se verifica
mas intensamente la queja de amor y su justificacion, secuencia que la estrofa
12 corona identificando el lugar del encuentro final de los amantes.

3 Aplicacion del enfoque de la LSF al corpus selec-
cionado. Esquema

3.1 Corpus

Cdntico espiritual, segunda redaccion (1584).

3.2 Segmentacion

Canciones 10, 11 y 12, que reproducimos:

10. Apaga mis enojos, / pues que ninguno basta a deshacellos, / y véante mis ojos, /
pues eres lumbre dellos, / y solo para ti quiero tenellos. (Obras, 605)

11. Descubre tu presencia /y mdteme tu vista y hermosura; / mira que la dolencia
/de amor, que no se cura / sino con la presencia y la figura. (Obras, 607)

12. ;Oh cristalina fuente, / si en esos tus semblantes plateados / formases de repente /

los ojos deseados / que tengo en mis entrafias dibuja dos! (Obras, 612)

3.3 Seleccién léxica y justificaciéon

La reconstruccién de opciones lingiiisticas realizadas para el sintagma mirada,
que deviene simbolo en la escritura de Juan de la Cruz,'’ ofrece un modo de

10 Véanse a este respecto las referencias de Lopez-Baralt (1990, 262-266; 2006, 175-186), y Mancho
Duque (1982, 176-182).

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 49

recuperaciéon hermenéutica —limitado, pero privilegiado— de la experiencia
a-racional por la que atravesé su autor, en el contexto de un lenguaje cercano al
de la antigua tratadistica de la teologfa negativa y particularmente permeable al
refinamiento del simbolismo judio, condicionado y potenciado por el peso del
segundo mandamiento biblico que prohibia la representacion pictorica.'!’ Este
proceso tiene especial densidad significativa en el conjunto estréfico conforma-
do por las canciones X-XI y XII de la segunda redaccién (conocida como Cdntico
B —CB—), eje argumental que condiciona toda la dindmica de las Canciones,
de modo particular en esta reescritura de la version original (conocida como
Cidntico A —CA—), que conserva en lo esencial, a pesar de ser una reelabora-
cién teoldgica, los elementos necesarios para la reconstruccién hermenéutica
que postulamos. Dicha recuperacién permite apreciar, como veremos en los
diagramas de § 6, cémo Juan de la Cruz privilegia el recurso cohesivo de la
sinonimia para la construccién de la mirada, con un desarrollo textual muy
peculiar, resultado de un complejo —por impensado— juego verbal de equiva-
lencias, que habitualmente no responden a metaforas esperables,'” propio de la
retérica analégica y simbélica del lenguaje mistico.

4 Paradigmamiraday serie discursiva por conjuntos
estrofa/comentario

Cancién X: ojos, lumbre.

Declaracién: ojos de su alma; luz en que ellos miran; presencia, agua fresca, fuego de

amor; lumbre; clara visién de Dios, lumbre del cielo, Hijo de Dios, vista, lumbre de Dios,

presencia de si espiritual, visos de su divinidad y hermosura, presencia oscura, Sumo

bien, hermosura encubierta.

Cancion XI: presencia; vista, hermosura; figura.

Declaracién: gloriosa vista de su divina esencia; visos entreoscuros de su divina her-

mosura; gloria; rostro; salud del alma; amor de Dios; figura; Esposo; Verbo; Hijo de

Dios; resplandor de su gloria; figura de su sustancia; visear; volverse a la misma fe.

Cancion XII: ojos deseados.

Declaracién: de su Amado luz; manifestacion de gloria; ojos; rayos y verdades divinas;
verse en Dios; dibujo de transformacion en esta vida; parecer delante la cara de Dios.

1 Como sostenemos en las consideraciones preliminares de nuestra investigacién doctoral Es-
quenazi (2007, en curso).

12 Como cuando asocia, sin apoyatura textual, el mirar de Dios con salud del alma, amor de Dios
y dibujo de transformacion; lo que si se explica intertextualmente con la cldusula central «el mirar
de Dios es amar» y sus variantes, eje del pensamiento sanjuanista (véase CA 22,5 —aparicién
original—, 32,6; CB 19,6 y 31,5).

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



50

Fabio Samuel Esquenazi

5 Cadenas cohesivas léxicas para mirada

5.1 Estrofa 10 (queja de amor)
«0jos»

«lumbre»

«presencia»

Cadena

v «agua fresca»

«fuego de amor»

«Hijo de Dios»

5.2 Estrofa 11 (justificacion de la queja)

«presencia»

«vista y hermosura»

«Visos»
«gloria»
«rostro»
Cadena
v «salud del alma»

«amor de Dios»

«Verbo»

«visear»

«resplandor de su gloria y figura de su sustancia»

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 51

5.3 Estrofa 12 (locus absconditus; término de la busqueda)

«0jos deseados»

«luz [de su Amado]»

«manifestacién de gloria»

«rayos y verdades divinas»

Cadena
v «unién de amor»

«dibujo de transformacién»

«fuente viva»

«parecer [...] delante la cara de Dios»

6 Reconstruccion de opciones realizadas
por conjuntos estrofa/comentario

Cancién X
Opcidn realizada (texto) Opcién potencial Condicionamiento
0jos Yo Contextual
lumbre Luz Contextual
presencia Figura Intertextual
agua fresca fuente Intertextual
fuego de amor Llama Intertextual
Hijo de Dios Amado, luz Intertextual

Cancion XI

Opcién realizada (texto) Opcién potencial Condicionamiento
presencia figura; ser encubierto  Intertextual
vista y hermosura vision Intertextual
visos vislumbres; rastros Intertextual
gloria figura; presencia Intertextual
rostro figura; tus ojos Intertextual
salud del alma mirar de Dios Intertextual
amor de Dios mirar de Dios Intertextual
Verbo Amado Contextual
resplandor [...]y versiculos para luz, Intertextual
figura[...] mirada y presencia

visear vislumbrar; reconocer ~ Contextual

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



52 Fabio Samuel Esquenazi

Cancién XII

Opcién realizada (texto) Opcién potencial Condicionamiento

ojos deseados tu mirada Intertextual

luz [de su Amado] mirada; ojos Contextual

manifestaciéon de presencia; figura Contextual

gloria

rayos y verdades mirada; presencia Intertextual

divinas

unién de amor transformacion Contextual

dibujo de matrimonio espiritual  Intertextual

transformacion

fuente viva presencia; figura Contextual

parecer [...] delante la versiculos para apare- Intertextual

cara de Dios cer o dejarse ver

7 Justificacion de las opciones, caracteristicas que
adquieren y recursos cohesivos empleados

Cancién X
Opcidén Justificacién Caracteristicas Recurso

realizada (texto)

0jos Contexto Convencién Palabra general
cognitivo genérica

lumbre Contexto Convencién Palabra general
cognitivo genérica

presencia Contexto Intertextualidad  Repeticiéon
cultural explicita

agua fresca Contexto Intertextualidad =~ Sinonimia
cultural implicita

fuego de amor Contexto Intertextualidad  Sinonimia
cultural implicita

Hijo de Dios Contexto Intertextualidad = Colocacién
cultural explicita

© Romania Minor

http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 53

Cancién XI

Opcidén Justificacién Caracteristicas Recurso

realizada (texto)

presencia Contexto Intertextualidad  Repeticion
cultural explicita

vista y Contexto Intertextualidad  Sinonimia

hermosura cultural implicita

visos Contexto Intertextualidad  Sinonimia
cultural implicita

gloria Contexto Intertextualidad  Sinonimia
cultural implicita

rostro Contexto Intertextualidad  Sinonimia
cultural explicita

salud del alma Contexto Intertextualidad  Sinonimia
cultural implicita

amor de Dios Contexto Intertextualidad  Sinonimia
cultural implicita

Verbo Contexto Convencién Palabra general
cultural genérica

resplandor [...] Contexto Intertextualidad  Colocacién

y figura [...] cultural explicita

visear Contexto Convencién Palabra general
cognitivo genérica

Cancion XII

Opcidén Justificacién Caracteristicas Recurso

realizada (texto)

ojos deseados Contexto Intertextual Sinonimia
cultural implicita

luz [de su Contexto Convencién Sinonimia

Amado] cognitivo genérica

manifestacion Contexto Intertextualidad  Sinonimia

de gloria cultural implicita

rayosy verdades Contexto Intertextualidad  Sinonimia

divinas cultural implicita

unién de amor Contexto Convencién Colocacion
cognitivo genérica

dibujo de Contexto Intertextualidad  Sinonimia

transformacién  cultural implicita

fuente viva Contexto Convencién Colocacion
cognitivo genérica

parecer [...] Contexto Intertextualidad  Colocacién

delante la cara cultural explicita

de Dios

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



54 Fabio Samuel Esquenazi

8 Observaciones

Llegados a este punto, ; qué podemos inferir del anélisis de opciones lingtiisticas
de la apoteosis mistica del conjunto estréfico elegido? Basicamente, tres cosas:

En primer lugar, la importancia que en el proceso de construccién de la
mirada adquiere la cohesividad, en particular el recurso a la sinonimia.

En segundo lugar, la evidencia de que esta opcién privilegiada por la sino-
nimia —al tratarse de la reconstruccion simbélica de un exceso—, es el correlato
de una intertextualidad tan desbordada como la experiencia que se procura recu-
perar, necesariamente, de manera casi paroxistica.

Por ultimo, una prueba —entre otras— de que el proceso de construc-
cién/recuperacién de la mirada, presente en la mayoria de los corpora selec-
cionados para nuestra investigacion, se verifica en Juan de la Cruz de manera
superlativa debido a su doble condicién de mistico experimental y poeta de
sorprendente manejo de recursos. En el caso particular de la escritura de este
carmelita dicho proceso tiene lugar, como sostenemos, en el contexto de una
sutil transformacién de todos los sentidos espirituales, dentro del cual la mirada
adquiere preeminencia como consecuencia del mirar del «otro» (el «xAmado»),
causa y fin tltimo de la bisqueda amorosa que da sentido a su existencia.

Ahora bien, ;como llegamos a esta conclusion, y, en especial, por qué ha-
blar de apoteosis mistica en nuestra segmentacién? Digamos aqui que, si como
sostiene Menéndez (2010, 222) al ahondar en los lineamientos generales de la
LSE, discurso no es otra cosa sino sujeto mas texto, y si el sujeto discursivo
es una construccién que se produce en el discurso al incorporar la dimensién
pragmatica o semantico-discursiva, no hay motivos para no considerar al su-
jeto mistico que se construye en este corpus —un «ser desbordado por una voz
[y] una presencia», en palabras de Sesé (1995, 82)— como paradigma de sujeto
discursivo, atravesado, constituido y transfigurado precisamente por dicha pre-
sencia, en este caso la mirada divina. Por su parte, en el caso especifico de Juan
de la Cruz —como en ciertos pasajes del Zohar— puede hablarse de apoteosis
por la sencilla razén de que lo que en su escritura reconstruye es la mds estricta,
profunda y fruitiva consumacién del deseo, como se aprecia en el pardgrafo 5
de la Cancién XII de nuestra seleccién, cuando nos dice: «Y llama aqui ojos a
estas verdades por la grande presencia que del Amado siente, que le parece la
estd ya siempre mirando».

¢No es acaso una mirada el modo mds perfecto de estar presentes? Leido
asi entendemos sin dificultades como un lenguaje en teoria indecible pero dicho
paraddjicamente «a través de metaforas, alegorias, hipérboles, prosopopeyas,
apostrofes, perifrasis [...], a sabiendas de lo imposible del intento de explicar
la experiencia mistica» (Egido 1995, 165), encuentra en el mirar el modo mds
perfecto de clausurar una btisqueda que deviene, tras el fracaso racional, en
comprension a través del ser visto o mirado.

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 55

9 Conclusiones

Por lo expuesto, en particular por tratarse de un enfoque que permite reconstruir
opciones con especial atencién al contexto de experiencia, la LSF se presenta
como una herramienta adecuada de abordaje lingiiistico para el analisis del
lenguaje mistico, en particular para los procesos de construcciéon simbdlica que
lo caracterizan. Si Juan de la Cruz, en su intento por reconstruir una experiencia
en principio inenarrable, recurre a la poesia (a su poesia personalisima) y a la
prosa poética de los comentarios al enfrentarse con el limite del lenguaje (Ly 1995,
222y 245), s6lo nos queda apelar a un enfoque que permita, al menos, reconstruir
lo recuperado, esto es, la trama textual de procesos cognitivos que desembocan en
este carmelita —como en la exégesis mistica judia del Zohar— en la centralidad
de la mirada de Dios para la constitucién como sujeto.

De este modo, el funcionalismo de Halliday resulta una herramienta eficaz
para demostrar lingtifsticamente no sélo la centralidad de la mirada en nuestro
autor, sino también en ciertos textos capitales de la mistica judia como el Sefer
ha-Zohar, en el que se insiste muchas veces que quien contempla los misterios
de la Tord es llamado por la Escritura el maskil («el iluminado», no simplemente
«aquel que sabe»), cuya raiz ski tiene en hebreo igual connotacion que el griego
theoria y el latin contemplatio, esto es, el entendimiento a través de la mirada
(Esquenazi 2011; 2012, 7).

Referencias

Bavrpini, Massimo (1990): Il linguaggio dei mistici. Brescia: Queriniana.

Baruzi, Jean (2001): San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica.
Valladolid: Junta de Castilla y Leén. [Tardia traduccién al espariol de Saint
Jean de la Croix et le probleme de I'expérience mystique. Paris: Librairie Félix
Alcan, 1924.]

CertEAU, Michel pE (1964): «Mystique au XVIle siecle: le probléme du langage
mystique.» In: L’homme devant Dieu. Mélanges offerts au Pére Henri de Lubac.
Du Moyen Age au siécle des Lumiéres. Paris: Aubier, tomo 2, 267-291.

CertEAU, Michel pE (1982): La fable mystique. XVI-XVIle siécle. Paris: Gallimard.

Cuevas Garcia, Cristébal (1993a): «San Juan de la Cruz y la trasgresiéon de
la norma expresiva.» In: Actas del Congreso Internacional Sanjuanista, vol.
I. Valladolid: Junta de Castilla y Leén, Consejerfa de Cultura y Turismo,
49-73.

Cuevas Garcia, Cristébal (1993b): «Estudio literario.» In: A. GArcia SiMON
[dir.], Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz. Valladolid: Junta de
Castilla y Leén, 125-201.

Cukevas Garcia, Cristébal (1993c): «La poesia de San Juan de la Cruz.» In: A.
GARcia StMON [dir.], Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz. Valladolid:
Junta de Castilla y Le6n, 283-313.

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



56 Fabio Samuel Esquenazi

Dieco SANcHEZ, Manuel (1993): San Juan de la Cruz. Bibliografia del IV Centenario
de su muerte (1989-1993). Roma: Teresianum.

Dieco SANcHEz, Manuel (2000). Bibliografia Sistemdtica de San Juan de la Cruz.
Madrid: EDE.

Ecipo, Aurora (1991): «Itinerario de la mente y del lenguaje en San Juan de la
Cruz.» Voz y letra 11/2:59-103.

Ecipo, Aurora (1995): «El silencio mistico y San Juan de la Cruz.» In: José Angel
VALENTE & José Lara Garripo [ed.], Hermenéutica y mistica: San Juan de la
Cruz. Madrid: Tecnos, 161-195.

Esquenazi, Fabio Samuel (2007, en curso): La mirada en el lenguaje mistico de San
Juan de la Cruz y en la Cdbala hebrea. Tesis Doctoral. Universidad de Buenos
Aires.

Esquenazi, Fabio Samuel (2011): «Con los ojos en la pardbola. La mirada en
la fuente del Cantico sanjuanista y en el relato de la Princesa de Sefer
ha-Zohar.» Revista Chilena de Literatura 78:223-234.

Esquenazi, Fabio Samuel (2012): «San Juan de la Cruz, un maskil o “sabio
lleno de ojos”.» In: Maria Mercedes RopriGuez TEMPERLEY, Santiago Di-
saLvo, Virginia Bonarro, Florencia BonFigLio, Daniela CHaZARRETA, Ely D1
Crock, Evelyn HaFTER, Giselle Ropas & Maria Paula SaLerno [ed.], Actas
IX Congreso Argentino de Hispanistas «El Hispanismo ante el Bicentenario». La
Plata, Argentina: 27-30 de abril de 2010. Online: Asociacién Argentina de
Hispanistas; Universidad Nacional de La Plata, 8 p. URL: <http://ixcah.
fahce.unlp.edu.ar/actas/esquenazi-fabio-samuel .pdf/view>. [ISBN
978-950-34-0841-4]

Farrcrouch, Norman (2003): Analysing discourse: Textual analysis for social re-
search. London: Routledge.

Garcia DE LA CoNcHa, Victor (1970): «Conciencia estética y voluntad de estilo
en San Juan de la Cruz.» Boletin de la Biblioteca Menéndez Pelayo 46:371-408.

GuILLEN, Jorge (1962): «Lenguaje insuficiente. San Juan de la Cruz o lo inefable
mistico.» En: Lenguaje y poesia. Algunos casos espafioles. Madrid: Revista de
Occidente, 95-142.

Hatrripay, Michael A. K. (1976): System and function in language. Selected papers.
Gunther Kress [ed.]. Oxford: OUP.

Havripay, Michael A. K. (1994): An introduction to Functional Grammar. London:
Arnold.

Harripay, Michael A. K. (2005): On grammar. London: Continuum.

Harripay, Michael A. K. (2006): Linguistic studies of text and discourse. London:
Continuum.

Harripay, Michael A. K.; Hasan, Ruqaiya (1976): Cohesion in English. London:
Longman.

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 57

Harripay, Michael A. K.; Hasan, Ruqaiya (1989): Language, text and context.
Oxford: UP.

Harripay, Michael A. K.; MartHiesseN, Christian M. I. M. (1999): Construing
experience through meaning: A language-based approach to cognition. London:
Cassell.

Havripay, Michael A. K.; MattHIEssEN, Christian M. 1. M. (2004): An introduction
to Functional Grammar. London: Arnold.

Harr, Marguerite (1977): «Le langage de I'experience religieux chez les Péres
grecs.» In: Franco Borciani [ed.], Mistica e retorica. Firenze: Olschki, 5-34.

Hasan, Rugqaiya (1995): «The conception of context in text.» In: P. Fries & G.
MicHAEL [ed.], Discourse in society: Systemic functional perspectives. Norwood:
Ablex, 183-296.

JIMENEZ, José (1995): «Luz y trasfiguracién.» In: José Angel VALENTE & José
Lara Garripo [ed.], Hermenéutica y mistica: San Juan de la Cruz. Madrid:
Tecnos, 293-304.

LLEDG, Emilio (1995): «Juan de la Cruz: Notas hermenéuticas sobre un lenguaje
que se habla a si mismo.» In: José Angel VALENTE & José Lara GarrIDO [ed.],
Hermenéutica y mistica: San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 99-122.

Loérez-Baratrr, Luce (1990 [1985]): San Juan de la Cruz y el Islam. Madrid: Hiper-
ién.
Lépez-Baratr, Luce (2006): «A zaga de tu huella.» In: Luce LoPEz-BARALT (en

colaboracién con Reem IVERSEN), La ensefianza de las lenguas semiticas en
Salamanca en tiempos de san Juan de la Cruz. Madrid: Trotta.

Ly, Nadine (1995): «La poética de los Comentarios (algunos rasgos lingtiisti-
cos).» In: José Angel VALENTE & José Lara Garripo [ed.], Hermenéutica y
mistica: San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 221-245.

MancHo Duque, Maria Jests (1982): El simbolo de la noche en San Juan de la Cruz,
estudio léxico-semdntico. Salamanca: Universidad de Salamanca.

Mancao Duqug, Maria Jests (1992): «San Juan de la Cruz, prototipo de escritor
mistico.» Iglesia Viva 161:525-530- [Recogido en Palabras y simbolos en San
Juan de la Cruz. Madrid: FUE, 1993, p. 15-24.]

MEeNENDEZ, Salvio Martin (2000): «Estrategias discursivas: principio metodo-
légico para el andlisis pragmatico del discurso.» In: J.J. pE Bustos & P.
CHAREADEAU [ed.], Lengua, discurso, texto (I Simposio Internacional de Andlisis
del discurso). Madrid: Visor, 926-945.

MENENDEZ, Salvio Martin (2005): «;Qué es una estrategia discursiva?» In: Susa-
na SanTos & Jorge PaNEsI [coord.], Actas del Congreso Internacional: Debates
Actuales. Las teorias criticas de la literatura y la lingiiistica. Buenos Aires: Fa-
cultad de Filosoffa y Letras, UBA. [Edicién en CD.]

MENENDEZ, Salvio Martin (2007): «Saussure y Vossler: la lectura de Amado
Alonso.» Ponencia presentada en el Colloque International Révolutions saus-
suriennes, Géneve, Université de Géneve, 19-22 junio 2007.

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



58 Fabio Samuel Esquenazi

MEeNENDEZ, Salvio Martin (2010): «Opcidn, registro y contexto: El concepto
de significado en la lingtiistica sistémico-funcional.» Tdpicos del Seminario
23:221-239.

Pacho, Eulogio (1995): «<Lenguaje técnico y lenguaje popular en San Juan de la
Cruz.» In: José Angel VALENTE & José Lara Garripo [ed.], Hermenéutica y
mistica: San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 197-219.

Rosst, Rosa (1996): Juan de la Cruz. Silencio y creatividad. Madrid: Trotta.

[Obras] = San Juan pE La Cruz (1982): Obras completas. Edicién critica, notas y
apéndices por L. Ruano de la Iglesia, OCD, 11.% edicién. Madrid: EDICA.

SANcHEZ RoBayna, Andrés (1995): «San Juan de la Cruz: destruccién y sentido.»
In: José Angel VALENTE & José Lara GARrIDO [ed.], Hermenéutica y mistica:
San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 153-160.

Skst, Bernard (1992): «Jean de la Croix, écrivain.» Carmel 64:47-76.

Sesk, Bernard (1995): «Poética del sujeto mistico segtin San Juan de la Cruz.»
In: José Angel VALENTE & José Lara Garripo [ed.], Hermenéutica y mistica:
San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 81-95. [Versién espafiola de Soledad
Garcia Mouton.]

The Zohar. Pritzker Edition (2004- ). Translation and Commentary by Daniel
C. Matt. Stanford, CA: Stanford University Press [in progress].

VaLENTE, José Angel (1991): Variaciones sobre el pdjaro y la red, precedido de La
piedra y el centro. Barcelona: Tusquets.

VELAsco, Juan Martin (1999): El fenémeno mistico. Estudio comparado. Madrid:
Trotta.

ViLanova, Evangelista (1995): «Loégica y experiencia en San Juan de la Cruz.»
In: José Angel VALENTE & José Lara GARRIDO [ed.], Hermenéutica y mistica:
San Juan de la Cruz. Madrid: Tecnos, 35-62.

WiLHELMSEN, Elizabeth (1986): «San Juan de la Cruz: percepcion espiritual e
imagen poética.» Bulletin Hispanique 88(3/4):293-319.

WiLHELMSEN, Elizabeth (1993): Knowledge and symbolization in Saint John of the
Cross. Frankfurt/M.: Peter Lang.

YnDURAIN, Francisco (1969): «San Juan de la Cruz o lo inefable mistico.» In:
Releccion de cldsicos. Madrid: Prensa Espariola, 11-21.

Anexo: Corpus Declaraciones Canciones X, XI y XII,
con referencias sintagmaticas

CANCION 10 [A10]
Apaga mis enojos,

pues que ninguno basta a deshacellos;

y véante mis ojos, pues eres lumbre dellos,

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 59

y sélo para ti quiero tenellos.

DECLARACION

4. Prosigue, pues, en la presente cancién pidiendo al Amado quiera ya po-
ner término a sus ansias y penas, pues no hay otro que baste, sino sélo él, para
hacerlo, y que sea de manera que le puedan ver los ojos de su alma, pues sélo
él es la luz en que ellos miran, y ella no los quiere emplear en otra cosa sino
sOlo en él, diciendo:

Apaga mis enojos.

5. Tiene, pues, esta propiedad la concupiscencia del amor, como queda di-
cho, que todo lo que no hace o dice y conviene con aquello que ama la voluntad,
la cansa y fatiga y enoja y la pone desabrida, no viendo cumplirse lo que ella
quiere. Y a esto, y a las fatigas que tiene por ver a Dios, llama aqui enojos, los
cuales ninguna cosa basta para deshacellos, sino la posesién del Amado. Por
lo cual dice que los apague él con su presencia, refrigerandolos todos, como
hace el agua fresca al que esta fatigado del calor, que por eso usa aqui de este
vocablo apagar, para dar a entender que ella estd padeciendo con fuego de amor.

Pues que ninguno basta a deshacellos.

6. Para mover y persuadir maés el alma a que cumpla su peticiéon el Amado,
dice que pues otro ninguno sino él basta a satisfacer su necesidad, que sea él el
que apague sus enojos. Donde es de notar que entonces esta Dios bien presto
para consolar al alma y satisfacer en sus necesidades y penas, cuando ella no
tiene ni pretende otra satisfaccion y consuelo fuera de él. Y asi, el alma que no
tiene cosa que la entretenga fuera de Dios, no puede estar mucho sin visitacién
del Amado.

Y véante mis ojos.

7. Esto es, véate yo cara a cara con los ojos de mi alma, pues eres lumbre de
ellos.

8. Demas de que Dios es lumbre sobrenatural de los ojos del alma, sin la cual
estd en tinieblas, lldamale ella aqui por aficién lumbre de sus ojos, al modo que
el amante suele llamar al que ama lumbre de sus ojos, para mostrar la aficién
que le tiene. Y asi es como si dijera en los dos versos sobredichos: pues los
ojos de mi alma no tienen otra lumbre, ni por naturaleza ni por amor, sino a
ti, véante mis ojos, pues de todas maneras eres lumbre de ellos. Esta lumbre
echaba menos David (Sal. 37, 11) cuando con lastima decia: La lumbre de mis ojos,
ésa no estd conmigo; y Tobias (5, 12) cuando dijo: ;Qué gozo podrd ser el mio, pues
estoy sentado en las tinieblas y no veo la lumbre del cielo? En la cual deseaba la clara
visién de Dios, porque la lumbre del cielo es el Hijo de Dios, segtin dice san

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



60 Fabio Samuel Esquenazi

Juan (Ap. 21, 23), diciendo: La ciudad celestial no tiene necesidad de sol ni de luna
que luzcan en ella, porque la claridad de Dios la alumbra, y la lucerna de ella es el Cordero.

Y sélo para ti quiero tenellos.

9. En lo cual quiere el alma obligar al Esposo a que la deje ver esta lumbre
de sus ojos, no s6lo porque, no teniendo otra, estard en tinieblas, sino también
porque no los quiere tener para otra alguna cosa que para él. Porque, asi como
justamente es privada de esta divina luz el alma que quiere poner los ojos de
su voluntad en otra su lumbre de propiedad de alguna cosa fuera de Dios (por
cuanto en ello ocupa la vista para recibir la lumbre de Dios), asi también con-
gruamente merece que se le dé al alma que a todas las cosas cierra los dichos
sus ojos, para abrirlos s6lo a su Dios.

ANOTACION PARA LA CANCION SIGUIENTE

1. Pero es de saber que no puede el amoroso Esposo de las almas verlas
penar mucho tiempo a solas, como a esta de que vamos tratando; porque, como
él dice por Zacarias (2, 8), sus penas y quejas le tocan a él en las nifietas de sus
ojos; mayormente cuando las penas de las tales almas son por su amor como
las désta. Que por eso dice también por Isaias (65, 24), diciendo: Antes que ellos
clamen, yo oiré; aun estando con la palabra en la boca, los oiré. E1 Sabio (Pv. 2, 4-5) dice
dél que, si le buscare el alma como al dinero, le hallard, y asi esta alma enamorada
que con mas codicia que al dinero le busca, pues todas las cosas tiene dejadas y
a si misma por él, parece que a estos ruegos tan encendidos le hizo Dios alguna
presencia de si espiritual, en la cual le mostré algunos profundos visos de su
divinidad y hermosura, con que la aument6 mucho mas el deseo de verle y
fervor. Porque, asi como suelen echar agua en la fragua para que se encienda
y afervore mas el fuego, asi el Sefior suele hacer con algunas de estas almas,
que andan con estas calmas de amor, dandoles algunas muestras de su excelen-
cia para afervorarlas més, y asf irlas mas disponiendo para las mercedes que
les quiere hacer después. Y asi, como el alma eché de ver y sinti6é por aquella
presencia oscura aquel sumo bien y hermosura encubierta alli, muriendo en
deseo por verla, dice la cancién que se sigue:

CANCION 1113

Descubre tu presencia,
y méateme tu vista y hermosura;
mira que la dolencia de amor, que no se cura

sino con la presencia y la figura.

13 Exclusiva de esta segunda redaccion.

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 61

DECLARACION

2. Deseando, pues, el alma verse poseida ya de este gran Dios, de cuyo amor
se siente robado y llagado el corazén, no pudiéndolo ya sufrir, pide en esta can-
cién determinadamente le descubra y muestre su hermosura, que es su divina
esencia, y que le mate con esta vista, desatdndola de la carne, pues en ella no
puede verle y gozarle como desea, poniéndole por delante la dolencia y ansia
de su corazoén, en que persevera penando por su amor, sin poder tener remedio
con menos que esta gloriosa vista de su divina esencia. Siguese el verso:

Descubre tu presencia.

3. Para declaracién de esto es de saber que tres maneras de presencias puede
haber de Dios en el alma. La primera es esencial, y de esta manera no sélo
estd en las mas buenas y santas almas, pero también en las malas y pecadoras
y en todas las demds criaturas. Porque con esta presencia les da vida y ser, y
si esta presencia esencial les faltase, todas se aniquilarfan y dejarfan de ser. Y
ésta nunca falta en el alma. La segunda presencia es por gracia, en la cual mora
Dios en el alma agradado y satisfecho de ella. Y esta presencia no la tienen
todas, porque las que caen en pecado (mortal) la pierden. Y ésta no puede el
alma saber naturalmente si la tiene. La tercera es por afeccién espiritual, porque
en muchas almas devotas suele Dios hacer algunas presencias espirituales de
muchas maneras, con que las recrea, deleita y alegra. Pero, asi estas presencias
espirituales como las demads, todas son encubiertas, porque no se muestra Dios
en ellas como es, porque no lo sufre la condicién de esta vida; y asi de cualquie-
ra de ellas se puede entender el verso susodicho, es a saber: Descubre tu presencia.

4. Que, por cuanto esta cierto que Dios estd siempre presente en el alma,
a lo menos segin la primera manera, no dice el alma que se haga presente a
ella, sino que esta presencia encubierta que él hace en ella, ahora sea natural,
ahora espiritual, ahora afectiva, que se la descubra y manifieste de manera que
pueda verle en su divino ser y hermosura. Porque, asi como con su presente ser
da ser natural al alma y con su presente gracia la perfecciona, que también la
glorifique con su manifiesta gloria. Pero, por cuanto esta alma anda en fervores
y afecciones de amor de Dios, habemos de entender que esta presencia que aqui
pide al Amado que le descubra, principalmente se entiende de cierta presencia
afectiva que de si hizo el Amado al alma; la cual fue tan alta, que le pareci6é
al alma y sinti6 estar alli un inmenso ser encubierto, del cual le comunica Dios
ciertos visos entreoscuros de su divina hermosura. Y hacen tal efecto en el al-
ma, que la hace codiciar y desfallecer en deseo de aquello que siente encubierto
alli en aquella presencia, que es conforme a aquello que sentia David cuando
dijo (Sal. 83, 2): Codicia y desfallece mi alma en las entradas del Sefior. Porque a
este tiempo desfallece el alma con deseo de engolfarse en aquel sumo bien que
siente presente y encubierto; porque, aunque estd encubierto, muy notablemen-
te siente el bien y deleite que alli hay. Y, por eso, con méds fuerza es atraida el
alma y arrebatada de este bien que ninguna cosa natural de su centro. Y con esa

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



62 Fabio Samuel Esquenazi

codicia y entrafiable apetito, no pudiendo mds contenerse el alma, dice: Descubre
tu presencia.

5. Lo mismo le acaecié a Moisés en el monte Sinai (Ex. 33, 12-13), que, es-
tando allf en la presencia de Dios, tan altos y profundos visos de la alteza y
hermosura de la divinidad de Dios encubierta echaba de ver que, no pudiendo
sufrirlo, por dos veces le rog6 le descubriese su gloria, diciendo a Dios: T dices
que me conoces por mi propio nombre y que he hallado gracia delante de ti; pues, luego,
si he hallado gracia en tu presencia, muéstrame tu rostro para que te conozca y halle
delante de tus ojos la gracia cumplida que deseo; la cual es llegar al perfecto amor de
la gloria de Dios. Pero respondi6le el Sefior, diciendo (Ex. 33, 20): No podrds tii
ver mi rostro, porque no me verd hombre y vivird; que es como si dijera: dificultosa
cosa me pides, Moisés, porque es tanta la hermosura de mi cara y el deleite
de la vista de mi ser, que no la podrd sufrir tu alma en esa suerte de vida tan
flaca. Y asi, sabedora el alma de esta verdad, ahora por palabras que Dios aqui
respondi6 a Moisés, ahora también por lo que habemos dicho que siente aqui
encubierto en la presencia de Dios, que no le podrd ver en su hermosura en
este género de vida (porque aun de sélo traslucirsele desfallece, como habemos
dicho), previene ella a la respuesta que se le puede dar, como a Moisés, y dice:

Y mateme tu vista y hermosura.

6 Que es como si dijera: pues tanto es el deleite de la vista de tu ser y her-
mosura, que no la puede sufrir mi alma, sino que tengo de morir en viéndola,
maéteme tu vista y hermosura.

7. Dos vistas se sabe que matan al hombre, por no poder sufrir la fuerza y
eficacia de la vista: la una es la del basilisco, de cuya vista se dice mueren luego,
otra es la vista de Dios. Pero son muy diferentes las causas, porque la una vista
mata con gran ponzofia, y la otra con inmensa salud y bien de gloria. Por lo cual
no hace mucho aqui el alma en querer morir a vista de la hermosura de Dios
para gozarla para siempre; pues que, si el alma tuviese un solo barrunto de la
alteza y hermosura de Dios, no s6lo una muerte apeteceria por verla ya para
siempre, como aqui desea, pero mil acerbisimas muertes pasarfa muy alegre
por verla un solo momento, y, después de haberla visto, pediria padecer otras
tantas por verla otro tanto.

8. Para més declaracién de este verso es de saber que aqui el alma habla
condicionalmente cuando dice que la mate su vista y hermosura, supuesto que
no puede verla sin morir; que, si sin eso pudiera ser, no pidiera que la matara.
Porque querer morir es imperfeccién natural; pero, supuesto que no puede es-
tar esta vida corruptible de hombre con la otra vida inmarcesible de Dios, dice:
mateme, etc.

9. Esta doctrina da a entender san Pablo a los Corintios (2 Cor. 5, 4), diciendo:
No queremos ser despojados, mas queremos ser sobrevestidos, porque lo que es mortal

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 63

sea absorto de la vida, que es decir: no deseamos ser despojados de la carne, mas
ser sobrevestidos de gloria. Pero, viendo €l que no se puede vivir en gloria y en
carne mortal juntamente, como decimos, dice a los Filipenses (1, 23) que desea
ser desatado y verse con Cristo. Pero hay aqui una duda, y es: ;por qué los hijos
de Israel antiguamente huian y temian de ver a Dios por no morir, como dijo
Manué a su mujer (Jue. 13, 22), y esta alma a la vista de Dios desea morir? A lo
cual se responde que por dos causas. La una, porque en aquel tiempo, aunque
muriesen en gracia de Dios, no le habian de ver hasta que viniese Cristo, y
mucho mejor les era vivir en carne aumentando los merecimientos y gozando
la vida natural, que estar en el limbo sin merecer y padeciendo tinieblas y espi-
ritual ausencia de Dios. Por lo cual tenfan entonces por gran merced de Dios y
beneficio suyo vivir muchos afios.

10. La segunda causa es de parte del amor, porque, como aquéllos no estaban
tan fortalecidos en amor ni tan llegados a Dios por amor, temian morir a su vista.
Pero ahora ya en la ley de gracia, que, en muriendo el cuerpo, puede ver el alma
a Dios, mds sano es querer vivir poco y morir para verle. Y ya que esto no
fuera, amando el alma a Dios, como ésta le ama, no temiera morir a su vista;
porque el amor verdadero todo lo que le viene de parte del Amado, ahora sea
adverso, ahora préspero, y los mismos castigos, como sea cosa que él quiera
hacer los recibe con la misma igualdad y de una manera, y le hace gozo y deleite,
porque, como dice san Juan (1 Jn. 4, 18), la perfecta caridad echa fuera todo temor.
No le puede ser al alma que ama amarga la muerte, pues en ella halla todas
sus dulzuras y deleites de amor. No le puede ser triste su memoria, pues en
ella halla junta la alegria; ni le puede ser pesada y penosa, pues es el remate de
todas sus pesadumbres y penas y principio de todo su bien. Tiénela por amiga
y esposa, y con su memoria se goza como en el dia de su desposorio y bodas, y
maés desea aquel dia y aquella hora en que ha de venir su muerte que los reyes
de la tierra desearon los reinos y principados. Porque de esta suerte de muerte
dice el Sabio (Ecli. 41, 3): jOh muerte! Bueno es tu juicio para el hombre que se siente
necesitado. La cual, si para el hombre que se siente necesitado de las cosas de
aca es buena, no habiendo de suplirle sus necesidades, sino antes despojarlo
de lo que tenia, jcudnto mejor serd su juicio para el alma que estd necesitada
de amor como ésta, que estd clamando por mas amor, pues que no sélo no la
despojara de lo que tenia, sino antes le serd causa del cumplimiento de amor
que deseaba y satisfaccién de todas sus necesidades? Razoén tiene, pues, el alma
en atreverse a decir sin temor: mdteme tu vista y hermosura, pues que sabe que
en aquel mismo punto que le viese, seria ella arrebatada a la misma hermosura,
y absorta en la misma hermosura, y transformada en la misma hermosura, y
ser ella hermosa como la misma hermosura, y abastada y enriquecida como la
misma hermosura. Que, por eso, dice David (Sal. 115, 15) que la muerte de los
santos es preciosa en la presencia del Sefior. Lo cual no seria si no participasen sus
mismas grandezas, porque delante de Dios no hay nada precioso sino lo que él
es en s mismo. Por eso el alma no teme morir cuando ama, antes lo desea; pero
el pecador siempre teme morir, porque barrunta que la muerte todos los bienes
le ha de quitar y todos los males le ha de dar; porque, como dice David (Sal. 33,

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



64 Fabio Samuel Esquenazi

22), la muerte de los pecadores es pésima. Y, por eso, como dice el Sabio (Ecli. 41, 1),
les es amarga su memoria; porque, como aman mucho la vida de este siglo y poco
la del otro, temen mucho la muerte. Pero el alma que ama a Dios, mds vive en la
otra vida que en ésta; porque mds vive el alma adonde ama que donde anima,
y asi tiene en poco esta vida temporal. Por eso, dice: mdteme tu vista, etc. [...]

Mira que la dolencia
de amor, que no se cura

sino con la presencia y la figura.

11. La causa por que la enfermedad de amor no tiene otra cura sino la pre-
sencia y figura del Amado, como aqui dice, es porque la dolencia de amor, asf
como es diferente de las demds enfermedades, su medicina es también dife-
rente. Porque en las demds enfermedades, para seguir buena filosofia, ctiiranse
contrarios con contrarios, mas el amor no se cura sino con cosas conformes al
amor. La razén es porque la salud del alma es el amor de Dios, y asi, cuando no
tiene cumplido amor, no tiene cumplida salud y por eso estd enferma, porque la
enfermedad no es otra cosa sino falta de salud. De manera que, cuando ningin
grado de amor tiene el alma, estd muerta; mas, cuando tiene algtin grado de
amor de Dios, por minimo que sea, ya estd viva, pero estd muy debilitada y
enferma por el poco amor que tiene; pero, cuanto més amor se le fuere aumen-
tando, més salud tendrd y, cuando tuviere perfecto amor, serd su salud cumplida.

12. Donde es de saber que el amor nunca llega a estar perfecto hasta que em-
parejan tan en uno los amantes, que se transfiguran el uno en el otro, y entonces
estd el amor todo sano. Y, porque aqui el alma se siente con cierto dibujo de
amor, que es la dolencia que aqui dice, deseando que se acabe de figurar con la
figura cuyo es el dibujo, que es su Esposo el Verbo Hijo de Dios, el cual, como
dice san Pablo (Heb. 1, 3), es resplandor de su gloria y figura de su sustancia
—porque esta figura es la que aqui entiende el alma en que se desea transfigurar
por amor—, dice: mira que la dolencia de amor, que no se cura, sino con la presencia

y la figura.

13. Bien se llama dolencia el amor no perfecto; porque, asi como el enfermo
estd debilitado para obrar, asi el alma que esta flaca en amor lo estd también
para obrar las virtudes heroicas.

14. También se puede aqui entender que el que siente en si dolencia de amor,
esto es, falta de amor, es sefal que tiene algtin amor, porque por lo que tiene
echa de ver lo que le falta. Pero el que no la siente, es sefial que no tiene ninguno
0 que estd perfecto en él.

ANOTACION PARA LA CANCION SIGUIENTE

1. En esta sazén, sintiéndose el alma con tanta vehemencia de ir a Dios como
la piedra cuando se va més llegando a su centro, y sintiéndose también estar co-

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 65

mo la cera que comenzo a recibir la impresién del sello y no se acabé de figurar,
y, demds de esto, conociendo que estd como la imagen de la primera mano y
dibujo, clamando al que la dibuj6 para que la acabe de pintar y formar, teniendo
aqui la fe tan ilustrada, que la hace visear unos divinos semblantes muy claros
de la alteza de su Dios, no sabe qué se hacer sino volverse a la misma fe, como
la que en si encierra y encubre la figura y hermosura de su Amado, de la cual
ella también recibe los dichos dibujos y prendas de amor. Y hablando con ella,
dice la siguiente cancién:

CANCION 12 [A11]

iOh cristalina fuente,
si en esos tus semblantes plateados
formases de repente

los ojos deseados que tengo en mis entrafias dibujados!

DECLARACION

2. Como con tanto deseo desea el alma la unién del Esposo y ve que no
halla medio ni remedio alguno en todas las criaturas, vuélvese a hablar con
la fe (como la que maés al vivo le ha de dar de su Amado luz) toméndola por
medio para esto; porque, a la verdad, no hay otro por donde se venga a la
verdadera unién y desposorio espiritual con Dios, segtin por Oseas (2, 20) lo da
a entender, diciendo: Yo te desposaré conmigo en fe. Y con el deseo en que arde,
le dice lo siguiente, que es el sentido de la cancién: jOh fe de mi Esposo Cristo,
si las verdades que has infundido de mi Amado en mi alma, encubiertas con
oscuridad y tiniebla (porque la fe, como dicen los telogos, es hdbito oscuro), las
manifestases ya con claridad, de manera que lo que me comunicas en noticias
informes y oscuras, lo mostrases y descubrieses en un momento, apartandote de
esas verdades (porque la fe es cubierta y velo de las verdades de Dios) formada
y acabadamente, volviéndolas en manifestacién de gloria! Dice, pues, el verso:

iOh cristalina fuente!

3. Llama cristalina a la fe por dos cosas: la primera, porque es de Cristo su
Esposo, y la segunda, porque tiene las propiedades del cristal en ser pura en
las verdades, y fuerte y clara, limpia de errores y formas naturales. Y lldmala
fuente, porque de ella le manan al alma las aguas de todos los bienes espirituales.
De donde Cristo nuestro Sefior, hablando con la Samaritana, llamé fuente a la
fe, diciendo (Jn. 4, 14) que en los que creyesen en él haria una fuente cuya agua
saltaria hasta la vida eterna. Y esta agua era el espiritu que habian de recibir en su fe
los creyentes (Jn. 7, 39).

Si en esos tus semblantes plateados.

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



66 Fabio Samuel Esquenazi

4. A las proposiciones y articulos que nos propone la fe llama semblantes
plateados. Para inteligencia de lo cual y de los demds versos es de saber que la
fe es comparada a la plata en las proposiciones que nos ensefia, y las verdades
y sustancia que en si contienen son comparadas al oro; porque esa misma
sustancia que ahora creemos vestida y cubierta con plata de fe, habemos de ver
y gozar en la otra vida al descubierto, desnudo el oro de la fe. De donde David
hablando de ella (Sal. 67, 14), dice asi: Si durmiéredes entre los dos coros, las plumas
de la paloma serdn plateadas, y las postrimerias de su espalda serdn del color de oro.
Quiere decir que, si cerrdremos los ojos del entendimiento a las cosas de arriba
y a las de abajo, a lo cual llama dormir en medio, quedaremos en fe, a la cual
llama paloma, cuyas plumas, que son las verdades que nos dice, serdn plateadas;
porque en esta vida la fe nos las propone oscuras y encubiertas, que por eso las llama
aqui semblantes plateados; pero a la postre de esta fe, que serd cuando se acabe la
fe por la clara visién de Dios, quedara la sustancia de la fe desnuda del velo de
esta plata, de color como el oro. De manera que la fe nos da y comunica al mismo
Dios, pero cubierto con plata de fe, y no por eso nos le deja de dar en la verdad,
asi como el que da un vaso plateado y él es de oro, no porque vaya cubierto con
plata deja de dar el vaso de oro. De donde cuando la Esposa en los Cantares
(1, 10) deseaba esta posesion de Dios, prometiéndosela €l cual en esta vida se
puede, dijo que le haria unos zarcillos de oro, pero esmaltados de plata. En lo cual le
prometi6 de dérsele en fe encubierto. Dice, pues, ahora el alma a la fe; jOh, si
en esos tus semblantes plateados (que son los articulos ya dichos), con que tienes
cubierto el oro de los divinos rayos (que son los ojos deseados, que afiade luego,
diciendo).

formases de repente
los ojos deseados!

5. Por los ojos entiende (como dijimos) los rayos y verdades divinas, las
cuales, como también habemos dicho, la fe nos las propone en sus articulos
cubiertas e informes. Y asf es como si dijera: jOh, si esas verdades que, informe
y oscuramente me ensefias encubiertas en tus articulos de fe, acabases ya de
dérmelas clara y formadamente descubiertas en ellos, como lo pide mi deseo!
Y llama aqui ojos a estas verdades por la grande presencia que del Amado
siente, que le parece la estd ya siempre mirando; por lo cual dice:

que tengo en mis entrafias dibujados.

6. Dice que los tiene en sus entrafias dibujados, es a saber, en su alma segin
el entendimiento y la voluntad; porque, segtin el entendimiento, tiene estas
verdades infundidas por fe en su alma. Y porque la noticia de ellas no es per-
fecta, dice que estan dibujadas; porque asi como el dibujo no es perfecta pintura
asf la noticia de la fe no es perfecto conocimiento. Por tanto, las verdades que
se infunden en el alma por fe estdn como en dibujo, y cuando estén en clara
visién, estardn en el alma como perfecta y acabada pintura, segtin aquello que
dice el Apostol (1 Cor. 13, 10), diciendo: Cum autem venerit quod perfectum est,

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



Andlisis de la mirada como cadena cohesiva léxica 67

evacuabitur quod ex parte est, que quiere decir: Cuando viniere lo que es perfecto,
que esla clara visién, acabarase lo que es en parte, que es el conocimiento de la fe.

7. Pero sobre este dibujo de fe hay otro dibujo de amor en el alma del amante,
y es segtin la voluntad, en la cual de tal manera se dibuja la figura del Amado
y tan conjunta y vivamente se retrata en él, cuando hay unién de amor, que es
verdad decir que el Amado vive en el amante, y el amante en el Amado; y tal
manera de semejanza hace el amor en la transformacién de los amados, que
se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos son uno. La razén es
porque en la unién y transformacién de amor el uno da posesién de si al otro, y
cada uno se deja y trueca por el otro; y asi, cada uno vive en el otro, y el uno es
el otro y entrambos son uno por transformacién de amor. Esto es lo que quiso
dar a entender san Pablo (Gal. 2, 20) cuando dijo: Vivo autem, iam non ego; vivit
vero in me Christus, que quiere decir: Vivo yo, ya no yo, pero vive en mi Cristo.
Porque en decir vivo yo, ya no yo, dio a entender que aunque vivia él, no era vida
suya, porque estaba transformado en Cristo, que su vida més era divina que
humana; y por eso dice que no vive él, sino Cristo en él.

8. De manera que, segtn esta semejanza y transformacién, podemos decir
que su vida y la vida de Cristo toda era una vida por unién de amor. Lo cual
se hara perfectamente en el cielo en divina vida en todos los que merecieren
verse en Dios; porque, transformados en Dios, viviran vida de Dios y no vida
suya, aunque si vida suya, porque la vida de Dios serd vida suya. Y entonces
dirdn de veras: vivimos nosotros y no nosotros, porque vive Dios en nosotros.
Lo cual en esta vida, aunque puede ser, como lo era en san Pablo, no empero
perfecta y acabadamente, aunque llegue el alma a tal transformacién de amor
que sea en matrimonio espiritual, que es el més alto estado a que se puede lle-
gar en esta vida; porque todo se puede llamar dibujo de amor en comparacién
de aquella perfecta figura de transformacién de gloria. Pero cuanto este dibujo
de transformacién en esta vida se alcanza, es grande buena dicha, porque con
eso se contenta grandemente el Amado; que por eso, deseando el que le pusiese
la Esposa en su alma como dibujo, le dijo en los Cantares (8, 6): Ponnme como
sefial sobre tu corazén, como sefial sobre tu brazo. El corazén significa aqui el alma,
en que en esta vida estd Dios como sefal de dibujo de fe, segtin se dijo arriba; y
el brazo significa la voluntad fuerte, en que estd como sefial de dibujo de amor,
como ahora acabamos de decir.

9. De tal manera anda el alma en este tiempo, que aunque en breves palabras,
no quiero dejar de decir algo de ello, aunque por palabras no se puede explicar.
Porque la sustancia corporal y espiritual parece al alma se le seca en sed de esta
fuente viva de Dios, porque es su sed semejante a aquella [que] tenia David
cuando dijo (Sal. 41, 2-3): Como el ciervo desea la fuente de las aguas, asi mi alma desea
a ti, Dios. Estuvo mi alma sedienta de Dios, fuente viva; ;cudndo vendré y pareceré
delante la cara de Dios? Y fatigala tanto esta sed, que no tendrfa el alma en nada
romper por medio de los filisteos, como hicieron los fuertes de David, a llenar
su vaso de agua en la cisterna de Belén (1 Par. 11, 18), que era Cristo. Porque

lanua 14, issue 1 (2014)
ISSN 1616-413X

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)



68 Fabio Samuel Esquenazi

todas las dificultades del mundo y furias de los demonios y penas infernales
no tendria en nada pasar por engolfarse en esta fuente abisal de amor. Porque
a este propésito se dijo en los Cantares (8, 6): Fuerte es la dileccion como la muerte,
y dura es su porfia como el infierno. Porque no se puede creer cuidn vehemente
sea la codicia y pena que el alma siente cuando ve que se va llegando cerca de
gustar aquel bien y no se le dan. Porque cuanto maés al ojo y a la puerta se ve
lo que se desea y se niega, tanto més pena y tormento causa. De donde a este
propésito espiritual dice Job (3, 24): Antes que coma, suspiro; y como las avenidas de
las aguas es el rugido y bramido de mi alma, es a saber, por la codicia de la comida,
ent[end]iendo alli a Dios por la comida, porque conforme a la codicia del manjar
y conocimiento de él es la pena por él.

Fabio Samuel Esquenazi

Chile 576 Piso 1° “B” (C1098 AAL)
Ciudad Auténoma de Buenos Aires
Repriblica Argentina

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A24779 © 2014 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 09:18:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

