
 

 595 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

POSTMODERNISM IN THE HISTORY OF ROMANIAN LITERATURE 
 

Roxana-Oana Mândru 
PhD Student, “Petru Maior” University of Tîrgu Mureş 

 

 

Abstract: Umberto Eco states in many of his studies regarding the matter of postmodernism that 

each era has its own postmodernism and that our own self-described one is nothing more that 

just another one in a long line of reactions to the end of a literary and cultural current or trend. 

If we agree with that or not, the truth that remains is that postmodernism exists and it marks the 

historiography of literary history in ways neither one of its predecessors did. This study is an 

analysis of the nature of postmodernism, both as a literary and cultural counter-current, marking 

its evolutionary path and main characteristics, both universally and in our country. An in-depth 

analysis of the cultural, social and political context in which it is born it’s deeply necessary for 

understanding the path it later took but also for helping us understand where are we today and 

moreso, where are we headed. The massive influence that postmodernism had on the 

development or the potential death of the literary history as a self-standing science is another one 

of the underlying themes of this study. And, in the end, we shall try to gauge possible paths that 

the Romanian literary history could take. 

 

Keywords: Postmodernism, literature, history, culture, influence 

 

 

Nici o mişcare literară nu a atras atât de mult interesul în ultimii ani precum 

postmodernismul sfârşitului de secol XX, ceea ce face orice încercare de definire a acestuia 

aproape imposibilă. Umberto Eco refuza să îi recunoască postmodernismului calitatea de curent 

literar în sine, susţinând că de fapt fiecare epocă literară are postmodernismul ei. 

Şi totuşi dimensiunile operatice şi conceptuale ale acestuia sunt prea vaste ca să-l putem 

considera un simplu ciclu epocal în viaţa altor curente marcante. Ov. S. Crohmălniceanu îl 

compara cu un fel de „monstru de la Loch Ness al criticii contemporane”, pe care „tot mai mulţi 

inşi declară că l-au văzut cu ochii lor, dar dau fabuloasei lui înfăţişări descripţii absolut diferite”. 

Complică lucrurile şi bibliografia uriaşă ce a fost publicată într-un interval de timp foarte scurt, 

apoi faptul că nu există o singură teorie a postmodernismului, atitudinile celor care au scris 

trecând de la negare totală la adoraţie, generând polemici aprinse. Se adaugă aici şi lipsa de 

perspectivă asupra fenomenului, care este prea aproape de cei ce vor să-i facă teoria în mod 

obiectiv.  

În al doilea rând, s-au confruntat două atitudini potrivnice. Pe de-o parte – a creatorilor ce 

şi-au însuşit formula postmodernismului şi au promovat-o activ şi suficient de persuasiv, pentru 

că opera le-a fost dublată şi de o artă poetică, fapt mai rar întâlnit în istoria artei de până acum. Pe 

de alta – teoreticienii care se dovedesc, de regulă, mai reticenţi la o astfel de manieră din mai 

multe motive: unul e că înşişi adepţii postmodernismului s-au manifestat, cum spuneam, destul de 

vehement, ceea ce a provocat reacţii adverse similare, iar al doilea– teoria şi critica sunt, prin 

definiţie, reticente la nou, împovărate de prejudecăţi1. 

                                                 
1 Dumitru Tiutiuca, Postmodernismul  în „Revista Limba Română”, nr. 1-3/anul XVI- 2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 596 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

În al treilea rând, se consideră că termenul ar numi o realitate literară nouă, originală, total 

deosebită de modernism, cu alte cuvinte – un curent de sine stătător al unei societăţi post-

industriale, cu computerul, multi-media, societatea spectacolelor etc. 

Deşi cei mai mulţi contestă continuitatea între modernism şi postmodernism, unul dintre 

teoreticienii renumiţi ai curentului, Ihab Hassan, susţine că nu există o ruptură totală între cele 

două şi suntem convinşi că aşa stau lucrurile. Postmodernismul se află în modernism şi invers. 

Chestiunea este, de fapt, mai mult una de pondere. 

Pentru Gheorghe Crăciun însă postmodernismul este „o epocă a contingenţei, a 

diseminării, a suprafeţelor sau a simulacrelor”... „pe scurt o epocă lipsită de transcendenţă, de 

preocuparea metafizică, o viaţa umană în afara iluziei metafizice e imposibilă”2.  

Ne ajută să înţelegem aceasta şi corecta distincţie dintre termenii modern şi postmodern, 

raportaţi la modernism şi postmodernism. Primii numesc anumite perioade istorice şi culturale; 

ultimii se referă la fenomenul artistic corespunzător lor. Modernitatea este dimensiunea mai 

generală a modernului ce s-a născut în interiorul mişcărilor moderniste de avangardă şi a 

(sub)culturilor boeme. În termeni culturali, epoca postmodernă reprezintă o faţă a modernităţii, 

asemenea avangardei. În cuprinsul ei se manifestă mai multe direcţii (metarealismul, 

conceptualismul, prezentismul), tot aşa cum şi în avangardă au coexistat mai multe şcoli încadrate 

în curent (dadaism, futurism, constructivism etc.), iar altele convieţuiesc cu el (inclusiv vechiul 

istorism şi impresionism)3. 

Istoric privind lucrurile, cuvântul postmodern, cu încărcătură estetică, este întrebuinţat în 

1870 de către pictorul englez John Watkins Chapman, care utilizează sintagma „pictură 

postmodernă” pentru a evalua impresionismul francez. În 1917, Rudolf Pannwitz desemnează 

prin termenul de postmodernism „nihilismul şi colapsul valorilor în cultura europeană” 

(L.Petrescu), provocate de vechiul istorism, impresionism şi structuralism. Postmodernismul îşi 

intră în toate drepturile în textul lui Daniel Bell, End of Ideology (1960)4. 

Apariţia postmodernismului a fost posibilă, în primul rând, datorită unor fenomene 

generate de societatea informaţională („Al treilea val”, după Toffler), iar locul de plecare îl 

constituie America şi Anglia. S-a şi spus că postmodernismul reprezintă logica culturală „a 

capitalismului târziu”. Curentul se manifestă la toate segmentele culturale. Ca termen, concept şi 

concepţie structurală s-a născut în arhitectură, prin contribuţia remarcabilă a lui Richard Mayer; 

ulterior s-a extins şi în alte arte, apoi – la o anumită epocă istorică5. 

Oricum, postmodernismul este şi expresia unor mutaţii mai generale, existenţiale, sociale 

etc., dar şi ontologice, e un fapt mai mult decât evident. Se apreciază că secolul al XX-lea a fost 

perioada cea mai agitată şi mai contradictorie din întreaga istorie a culturii universale. În prezent 

se supun reevaluării mai toate conceptele cu care ne-a obişnuit celălalt secol. Punând semnul 

identităţii între „adevăr”, „existenţă” şi „realitate”, el poate însemna chiar „moartea” oricărui 

adevăr. Nu vom insista, de aceea, asupra simptomelor culturale ale postmodernităţii. Ne 

mulţumim doar să afirmăm că ceea ce se petrece astăzi, omenirea a mai cunoscut în preajma 

primului război mondial şi după aceea, în perioada interbelică, când s-a şi constituit ştiinţa care 

                                                 
2 Gheorghe Crăciun, Introducere în teoria literaturii, Ediţia a II-a, Editura Cartier, Chişinău, 2003, pp. 9-11. 
3 Mihaela Irimia Anghelescu, Dialoguri postmoderne, Editura Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 1999, p. 178. 
4 Ibidem. 
5 Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii, Editura Univers, Bucureşti, 1995, pp. 88-92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 597 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

va şi analiza acest fenomen, filozofia culturii. Astfel, postmodernismul a produs un impact serios, 

ceea ce a condus la o schimbare de paradigmă ale cărei dimensiuni încă nu le ştim în totalitate6. 

Fracturarea unităţii personalităţii (Foucault) ocultează fiinţa, de unde şi lipsa gravităţii şi a 

existenţei unei mari literaturi (Heidegger). În acelaşi sens, face să primeze ludicul, se 

suprasolicită parodicul. Criza ideii de identitate (inclusiv naţională) substituie esteticul prin 

politic, determină mutarea accentului de pe Centru pe Marginal. Logosul însuşi îşi pierde 

supremaţia (Derrida). Dezexistenţializând şi dezontologizând limbajul, postmodernul îl aşază sub 

semnul nominalismului şi formalismului, promovează artificii poetice sau narative marginale. Se 

înlătură axiologiile în favoarea „egalitarismului” valoric prin cultivarea indeterminării şi a unui 

relativism continuu: nimic nu este stabil, totul este posibil, totul poate evolua în orice sens. Tot 

astfel este înlocuită logica bivalentă a principiului terţului exclus, a logicii separării bazate pe 

formula sau-sau, cu formula şi-şi. În felul acesta binele şi răul nu mai există în stare pură, nici 

frumosul şi urâtul ori sacrul şi profanul şi aşa mai departe7. 

Aşa se face că a apărut o serie de paradoxuri, se citeşte tot mai puţină literatură, se citeşte 

însă literatură de informaţie (dicţionare, enciclopedii de toate felurile şi pentru toate vârstele), 

literatură utilitară (ghiduri, îndreptare practice), carte şcolară etc. La fel de important, Biblioteca 

este înlocuită de Internet. 

Pentru înţelegerea postmodernismul din România trebuie să luăm în consideraţie dorinţa 

sincronizării datorată libertăţii de acces la explozia informaţională de după „eliberarea” de 

regimul autoritar. La aceasta se adaugă o obsesie epistemologică, la care aspiră mulţi cercetători, 

mai ales dintre cei foarte tineri, ea fiind şi cea a modernităţii metodei. Adevărul e că în măsura în 

care o metodă îşi dovedeşte „productivitatea” redevine actuală. A spune că structuralismul sau 

tematismul, de exemplu, sunt depăşite reprezintă o abordare istoristă, or, metodele sunt şi vor 

rămâne ceea ce sunt prin ele însele. Nu există o metodă „bună”, o alta „mai bună” şi o a treia „cea 

mai bună”, ci doar una adecvată sau nu obiectului şi scopului cercetării sau, cum spunea Ioan 

Pânzaru: „Cea mai bună metodă de analiză este aceea care beneficiază de ceea ce s-ar putea numi 

hermeneutic literary sau alfabetizare exegetică. Exegetul competent dispune în fiecare moment 

de toate mijloacele interpretative cunoscute, rămânând deschis la orice sugestie a textului. 

Aplicarea unei metode este un proiect ca oricare altul, depinzând de nişte premise care pot să fi 

fost alese corect sau greşit, şi putând duce la succes sau la eşec, mai devreme sau mai târziu”8. 

Reacţia de ocultare a modelor şi modelelor, cum ar fi „gândirea slabă”, „rizomul” 

deleuzian etc., toate acestea şi altele numesc procesul specific postmodern de contestare a 

vechilor structuri moderniste, epuizarea vechilor forme valorice. Ea s-a împlinit rotunjit în opera 

lui Derrida, cel care a teoretizat şi impus ca mod de gândire, ca teorie deconstructivismul. 

Termenul este folosit pentru prima dată de acesta în De la Grammatologie (1967). Derrida crede 

că opera nu este o totalitate a semnificantului, ci a semnificatului preexistent ei. Textul este astfel 

o producţie de sensuri ne-totalizabile. Demolând structurile specifice gândirii occidentale 

(suflet/trup, interior/exterior, literal/metaforic etc.), le dă o nouă configuraţie şi un nou mod de 

funcţionare numite „natura auto-deconstructivă a textului”9. 

                                                 
6 Steven Connor, Cultura postmodernă, traducere din limba engleză de  Mihaela Oniga, Editura Meridiane, 

Bucureşti, 1999, p. 124. 
7 Dumitru Tiutiuca,  op. cit.. 
8Apud. Ioan Pânzaru în Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Editura Humanitas, Bucureşti, 1999, pp. 

113-119. 
9 Jacques Derrida, Diseminarea, traducere din limba franceză de Cornel Mihai Ionescu, Editura Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 1997, p. 211. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 598 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Dar a persista în negaţie după cum spunea avangardistul Tristan Tzara, înseamnă a deveni 

anti-productiv, ca şi faptul împotriva căruia se face contestaţia, adică împotriva modernismului 

considerat învechit. Postmodernismul pare să fie, pentru Caius Traian Dragomir, renaşterea unui 

ante-modernism, a unui aproape-clasicism. Postmodernismul s-ar dezvolta, de aceea, pe două 

direcţii majore: postmodernismul constructivist si deconstructivist; atât unul, cât şi celălalt 

încearcă să elimine orice hotare, să submineze legitimitatea şi să disloce logica stării moderniste. 

Postmodernismul constructivist nu respinge modernismul, ci caută să-i revizuiască premisele şi 

conceptele de bază. El încearcă să ofere intuiţiilor o nouă unitate ştiinţifică, etică, estetică şi 

religioasă. El nu respinge ştiinţa ca atare, ci numai acele abordări care permit doar datelor 

ştiinţelor naturii să contribuie la construcţia imaginii lumii. Postmodernismul deconstructivist 

caută să depăşească viziunea modernă asupra lumii şi (pre)supoziţiile care o susţin prin ceea ce s-

ar putea numi o anti-viziune asupra lumii. El „deconstruieşte” ideile şi valorile modernismului 

pentru a pune în evidenţă ceea ce îl alcătuieşte şi arată că idei moderniste, cum sunt „egalitatea” 

şi „libertatea”, nu sunt „naturale” pentru umanitate sau „adevărate” pentru natura umană, ci 

idealuri, constructe intelectuale10. 

Se poate observa cum tot mai mult atât mediile ştiinţifice, cât şi mass-media condamnă 

postmodernismul ca fiind arogant faţă de cel ce susţine că ar cunoaşte un adevăr obiectiv sau un 

adevăr universal. Se face această apreciere dură cercetându-se conţinutul altor curente care 

promovează alte atitudini umane. E adevărat că uneori se trece la intoleranţă şi am exemplifica 

doar prin contestarismul estetic pe criterii politice sau prin opunerea naţionalului globalizării, deşi 

nu totdeauna naţionalismul este ostil europenismului şi globalizării11. 

Răspunzând unor astfel de acuzaţii, Umberto Eco aprecia că reacţia postmodernă trebuie 

să fie mai temperată şi să se supună unei realităţi evidente: recunoscând că trecutul nu poate fi 

distrus, că distrugerea lui ar duce la tăcere, reacţia contestatară trebuie să se facă „cu ironie, cu 

candoare”. Mai mult: postmodernismul nu neagă importanţa tradiţiei, dimpotrivă, chiar reproduce 

idei şi teme ale Antichităţii, ca şi clasiciştii, sperând astfel să creeze „ceva nou”. 

Poate cel mai interesant fenomen postmodernist îl constituie apropierea literarităţii de 

ştiinţă. O dihotomie clasică, cea dintre ştiinţă şi artă, este suprasolicitată pentru definirea 

literaturii în raport cu un domeniu mult mai clar de referinţă, cel al ştiinţificului. Cele două 

domenii, care erau definite până de curând prin opoziţie (se şi spunea că „literatura este ceea ce 

nu este ştiinţific”), încep să devină convergente în ambele sensuri: literarul tinde către ştiinţific, 

iar ştiinţificul către literar12. 

Efectul artistic n-a întârziat să apară în postmodernism. Ceea ce s-au numit romane 

algebrice se sprijină pe teoria algebrică fuzzy. Matematic, termenul numeşte o „mulţime vagă”. În 

cazul ei, adevărul nu mai este descoperit prin observaţia obiectivă, ci prin percepţie subiectivă. 

„Istoria” fuzzy ar echivala, după scenariul descris de Ioana M. Petrescu, cu ceva asemănător 

relaţiei dintre Revoluţia franceză şi Restauraţie, adică dintre „radicalismul modernilor” şi 

„postmodernitate”. „Or, fără a abdica în faţa etichetei unice, câţiva au oferit o variantă mai 

adecvată la obiect tocmai prin toleranţa ei faţă de celelalte: fuzzy ”13. 

Astfel, treptat, constructul literar refuză să mai fie doar „artă a cuvântului”, opera literară 

însăşi devine artefact. În concurenţă cu literaritatea se află poeticitatea. Literaritatea trebuie să 

                                                 
10 Dumitru Tiutiuca, op. cit.. 
11 Ibidem. 
12 Linda Hutcheon, Poetica postmodernismului, traducere de Dan Popescu, Editura Univers, Bucureşti (fără an), p. 

165. 
13 Ibidem, p. 167. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 599 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

dea un răspuns la întrebarea deloc simplă: „Ce face dintr-o operă dată o operă literară” sau, cum 

spunea Roman Jakobson, cum se transformă un „mesaj verbal într-o operă de artă”. Poeticitatea 

este un concept mai cuprinzător în care se regăsesc incluse şi cele de literaritate, teatralitate, 

dramaticitate etc. Ca orice concept, şi literaritatea se manifestă atât ca un „gen proxim” al 

definirii, cât şi ca sumă de „diferenţe specifice”. Estetica postmodenistă lărgeşte enorm sfera 

conceptului, atrăgând în interiorul literarităţii domenii la care altă dată nici nu se visa. Amintim 

despre confuzia că literaritatea nu presupune automat şi artisticul, esteticul.  

De aceea, un teoretician postmodernist, Arthur Danto, consideră că este necesară 

identificarea şi conştientizarea artisticului şi mai apoi admiraţia lui. La o analiză atentă a 

literaturii postmoderniste se observă cât de multe, diverse şi insolite sunt formele literarităţii ei. 

Vom numi doar câteva dintre acestea: literaritatea media, virtuală, implicită, involuntară, 

nostalgică, persecutată, adăugată, nedefinitivată, re-asamblată, insertată, proteică, contrafăcută, 

uzurpată, dezinhibată, remixată, substituită, cotidiană, utilitară, diaristică, combinată etc.14. 

O dispută actualizată de postmodernism este cea dintre perspectiva lingvistică a esteticului 

(obiectul actualelor „Poetici”) şi cea psihologică, altfel spus, dintre normativ şi descriptivism. 

Teoriile mimetice sunt preocupate de modul în care opera reflectă realitatea, teoriile pragmatice 

cercetează felul în care opera educă cititorul, iar cele expresive vor fi centrate pe creator şi 

sentimentele, trăirile lui etc. Foarte important: chiar conceptul de text este marcat de aceste 

schimbări de paradigmă, depăşind definiţia strict lingvistică, ceea ce schimbă însăşi ontologia 

teoriei literare. 

În acelaşi timp s-au descoperit, mai ales sub influenţa noii mass-media, noi perspective de 

abordare a textualităţii şi literarităţii. Iconologia este una dintre ele. Începând cu Evul Mediu, în 

sprijinul cuvântului scris vin – spre dreapta lui înţelegere în cărţile sfinte – imaginea, desenul. 

Ilustrând textul, imaginea se identifică cu acesta, dezvoltând şi un gen ce atinge perfecţiunea: 

miniatura; mai târziu– ilustraţia de carte. De acum încolo textul şi imaginea vor coexista, 

susţinându-se reciproc pe aceleaşi coordonate tematice şi simbolice. În acest domeniu există deja 

numeroase şi interesante contribuţii, cum sunt studiile de iconologie15. 

Autorul clasic era unul demiurgic care stăpânea autoritar soarta personajelor. 

Postmodernismul anunţă „moartea autorului”, (Roland Barthes) denunţând incapacitatea lui de a 

ţine sub control evoluţia personajelor şi vocea auctorială. El devine astfel, în termenii lui Giani 

Vattimo, unul „slab”, care reintră în scenă în forţă, dar şi în ipostaze de multe ori neobişnuite, el 

poate fi, de exemplu, autor al unor opere scrise „la două (sau mai multe) mâini”16. 

Dar „moartea autorului” înseamnă naşterea unui nou cititor. În ceea ce priveşte relaţia cu 

cititorul, creatorul mai vechi se adresa unui public vag, inteligent şi binevoitor. Cititorul era luat 

uneori ca martor, de unde şi folosirea unor formule de adresare directă, inclusiv la un autor ca 

Dostoievski. Postmodernismul provoacă o impresionantă resurecţie a teoriilor lecturii. 

Redescoperirea lectorului ca instanţă a determinării semnificaţiei sensului, ca „performeur, 

judecător şi complice al actului de comunicare scriptică”, echivalează, cum spunea Jauss, cu o 

schimbare de paradigmă în studiile literare. Receptorul devine, conform unei formule, „stăpânul 

autorului (şi regizorului)”. De fapt, cel mai bine este vizibil acest fenomen în teatru, mai ales prin 

                                                 
14 Dumitru Tiutiuca, Pentru o nouă teorie literară, Editura Timpul, Bucureşti, 2005, p. 25. 
15 Idem, Postmodernismul  în „Revista Limba Română”, nr. 1-3/anul XVI. 
16 Hal Foster, (edt.), The Anti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture, Port Townsend, Washington, Bay Press, 

Washington D.C., U.S., 1997, pp. 123-125. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 600 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

ineditele şi variatele formule regizorale, spectacolul jucându-se în spaţii inimaginabile până 

acum: în stradă; în mansarde; practic, peste tot17. 

Cititorul textului postmodernist trebuie să fie, de aceea, unul avizat, atent, pregătit, 

familiarizat cu experimentele inovatorii. Un astfel de text nu mai are finalitate ca întâlnirea cu 

esteticul, cu frumosul, ci şi cu un fel de katharsis eliberator de tensiuni. Literatura, filmele, 

spectacolele de teatru se adresează, tot mai mult, unor persoane cu „nervii tari”, iar vechiul 

katharsis revine în actualitate şi acţionează pe alte coordonate decât în Antichitate. 

Postmodernismul, dimpotrivă, îl provoacă pe cititor să devină un coautor al textului, încearcă să-l 

smulgă din torpoarea lui contemplativă, transformându-l într-un partener activ de dialog. E şi 

aceasta o modalitate de a recâştiga ceva din vechea funcţie socială a Poeziei18. 

În receptare, celor cunoscute se adaugă şi alte criterii de evaluare. Unul, care priveşte atât 

creatorul cât şi receptorul, se numeşte performativitate sau performare (performance) (termen 

preluat din lingvistica pragmatică). El reclamă o nouă democratizare a artisticului. Performance 

art răspunde schimbărilor aduse de „mentalitatea” postmodernistă, fiind una „volatilă”, cum s-a 

spus, „în mişcare”, „vie”, inter-culturală şi sincretică etc., un fel de „artă în stare de veghe” şi de 

daily event. În acest context, însuşi artistul (autorul, dar şi interpretul) devine un performer19. 

Un alt aspect al chestiunii ar fi următorul: întotdeauna, în istoria omenirii, a existat o luptă 

între individualitate şi colectivitate. În domeniul fenomenului artistic, urmările au fost multiple. 

Agresiunea civilizaţiei asupra culturalului, transformarea artei într-un obiect de lux etc. conduc la 

reacţia acesteia de a-şi cere dreptul la o nouă democratizare, ceea ce explică şi ascensiunea de 

astăzi a fenomenului pop art-ei (în accepţie occidentală: „artă de consum”), opusă high art-ei. 

Paraliteratura a fost mult timp considerată, elitist, compromiţătoare, adresându-se omului 

„mediocru intelectual, conformist şi vulgar”. Ea este confundată cu literatura de consum sau cu 

literatura de divertisment, sau cu literatura uşoară, kitsch etc., adică books for all. Unii o 

situează chiar în zona literarului. Postmoderniştii spun că paraliteratura este totuşi o literatură, cea 

„de consum” fiind una de consum curent, din rândul căreia se recrutează numitele bestseller-uri. 

Ea nu se opune „literaturii înalte”, ci o completează. Această literatură (şi artă) are în societatea 

contemporană o circulaţie ce nu poate fi neglijată. Nici nu poate fi altfel: o societate de consum 

trebuiesă aibă şi o literatură de consum. Astfel se vorbeşte despre „Consumatorul de artă” într-o 

publicaţie apărută la Cluj-Napoca, menită să prezinte noutăţile editoriale, se numeşte Fabrica de 

Cărţi, făcându-se aluzie la mai vechiul concept „industrie literară”, anume cel de înşiruire de 

titluri şi autori. Paraliteratura mai numeşte şi aşa-zisele „sub-specii marginale ale prozei” sau 

„literatura de gen” („gender literature”), pulp fiction („maculatură”, într-o exprimare ironică), 

povestiri poliţiste (engl. policier), romanul de groază (horror-ul), western-uri, science fiction, 

roman sportiv (despre baseball), romanul de suspans (thriller-ul), SF-ul (după unii), melodrame, 

love story-ul, povestiri erotice soft- şi hard-core, tehno-thriller-ul, roman de suspans cu substrat 

tehnologic, maestru fiind Tom Clancy cu al său roman tot de suspans, dar cu implicaţii mistice 

sau misticoidale (cele ale lui Robert Langdon). Aceste genuri încep să fie puternic formalizate şi, 

prin aceasta, modelul devine accesibil. În general, paraliteratura se adresează preponderent unui 

cititor cu o cultură medie sau submedie20. 

Nu toţi îi recunosc postmodernismului o formulă estetică independentă, de sine stătătoare. 

Mircea Cărtărescu îl concepe mai mult ca o atitudine culturală (politică, filozofică şi morală) şi 

                                                 
17 Ibidem, p. 134. 
18 Gheorghe Crăciun, op. cit., p.  40. 
19 Hal Foster, op. cit., p. 166. 
20 Dumitru Tiutiuca, Postmodernismul,  în „Revista Limba Română”, nr. 1-3/anul XVI-2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 601 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

mai puţin una estetică, deşi promovează, original, sincretismul artelor. În viziunea scriitorului, el 

reprezintă mai mult o atitudine democratică, cu tot ceea ce presupune aceasta: toleranţă, drepturi 

ale omului, pluralism cultural, civism etc. De aceea, orice reacţie „potrivnică” acestor valori, cum 

ar fi: naţionalismul, tribalismul, şovinismul, discriminările naţionale etc., este combătută de 

susţinătorii postmodernismului21. 

Postmodernismul nu mai răspunde deci nici uneia din rigorile canonice şi conceptuale de 

până la el. Însăşi definiţia literaturii se schimbă, se lărgeşte să includă forme de paraliteratură. Iar 

istoria literară nu poate decât să urmeze literatura în acest demers de lărgire a graniţelor sale.  

În volumul său Viciile lumii postmoderne, publicat postum la editura Tracus Arte în 2011 

cu o prefaţă de Carmen Muşat, Gheorghe Crăciun, unul din cei mai mari teoreticieni ai 

postmodernismului de la noi oferă o viziune proaspătă a acestuia şi din postura sa de prozator. 

Volumul curpinde o serie de 11 texte publicate de scriitor, pe măsura scrierii lor, în revista 

Observator cultural, între 12 octombrie-21 decembrie 2006 (ultimul text, Singurătatea 

utilizatorului de telefon mobil a rămas neterminat), alături de câteva pagini de jurnal inedite – 

paginile din caietul bordo, cum scrie Carmen Muşat în prefaţa cărţii –, acestea din urmă datând 

din perioada 16 iulie 2006-15 ianuarie 2007 (la 30 ianuarie 2007, scriitorul se stingea din viaţă). 

Eseurile acestui volum realizează o critică clasică a postmodernismului optzecist dar şi a actualei 

societăţi de consum. Ideea lui Gheorghe Crăciun privind postmodernismul nu este cu mult 

diferită de cea a lui Dumitru Tiutiuca. Dar ea răspunde undei alte nevoi, dincolo de cea de 

definirea unor concepte şi de descoperire a unor metode de analiză. Modalitatea de analiză a lui 

Gheorghe Crăciun în ceea ce priveşte postmodernismul românesc este percepţia prin imersiune. 

El este un prozator şi un teoretician care scrie şi se auto-defineşte în postmodernism.  

Astfel, am observat că postmodernismul este mai uşor de delimitat atât cronologic cât şi 

conceptul decât neomodernismul sau chiar modernismul. Postmodernismul e o radicalizare 

secundară a modernismului la fel cum în zorii modernismului propriu-zis fuseseră mişcările de 

avangardă. 

Din celălalt unghi, influenţa pe care acesta o are asupra redefinirii istoriei literare este este 

imensă. Simplu spus, postmodernismul cere ca istoria literară să dispară dintr-o lipsă de 

necesitate. Şi totuşi, în intervalul cronologic marcat cel puţin din punctul de vedere al operelor 

literare de curentul postmodernist, observăm în paralel o atitudine nouă privind istoria literară 

românească care are mai puţin de a face cu postmodernismul în sine şi mai mult cu ieşirea de sub 

comunism din punct de vedere politic, social şi cultural. În loc ca istoria literară să dispară cum 

cer postmoderniştii, asistăm la o recuperare a operelor literare şi o judecare a acestora pe un 

criteriu estetic, dar şi istoric, contextual şi chiar politic. Formula estetică şi critică însă este cea 

care se schimbă. Asistăm la o atitudine duală, cea a constructivismului şi cea a 

deconstructivismului. De asemenea, forma istoriilor literare s-a schimbat. Se remarcă, mai cu 

seamă la începutul  anilor 1990 formula atlasurilor literare, a unor monografii problematizante şi 

a culegerilor de eseuri critice ca istorii literare. Dar principiile de bază, rămân, după cum am mai 

spus, aceleaşi. Valorizarea operei se face pe criterii estetice.  

Dintre figurile marcante care activează cronologic în perioadă marcată de curentul 

postmodernist fără a face însă parte din acesta din punct de vedere al concepţiilor şi metodelor 

folosite se remarcă Nicolae Manolescu, care îşi face debutul în timpul neomodernismului. 

Lucrarea sa Istoria Critică a Literaturii Române are dimensiuni impresionante şi este prima operă 

de aceste dimensiuni, de la Călinescu încoace, precum şi prima care se aventurează de la 

                                                 
21 Mircea Cărtărescu, op. cit., p. 98. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 602 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

începuturile literaturii româneşti până la sfârşitul anilor 1990. Practica sa critică, cea „lecturilor 

infidele” oferă operei sale istorice un caracter personalizat. Dar Nicolae Manolescu nu este un 

istoric literar postmodern 

Pintre alţii care activează cronologic în postmodernism se numără Ion Bogdan Lefter care 

se concentrează pe o serie de monografii problematice. Volume precum Scurtă istorie a 

romanului românesc, Anii 60-90. Critica literară, Primii postmoderni: Școala de la Târgoviște, 5 

poeți: Naum, Dimov, Ivănescu, Mugur, Foarță sau Mic dicționar de scriitori bucureșteni din 

secolul XIX sau despre cum se trăia altătdată fala de a reprezenta Capitala prezintă incursiuni în 

anumite epoci dar şi în anumite concepte. De asemnea, lucrarea sa Recapitularea modernității. 

Pentru o nouă istorie a literaturii române, reprezintă un adevărat tur de forţă în recapitularea şi 

recalibrarea modernităţii româneşti, mai cu seamă cea interbelică. Se remarcă la I. B. Lefter o 

nouă tendinţă care va marca istoria literară românească şi anume necesitatea retrasării unor 

graniţe între nu numai anumire perioade istorice, ci şi definirea acestora de perioadele literare, 

precum şi reconceptualizarea unor principii ce ţin de teoria şi de ştiinţa literaturii. Monografiile 

problematice ale acestuia se leagă deopotrivă de aspecte istorice, culturale şi literare, ridicând 

întrebări noi despre periodizarea literaturii româneşti, precum şi a modului de definire a unor 

concepte cu care operează ştiinţa literară, de la cel de curent literar, la cel de şcoală, trend, epocă, 

etc.. La fel ca şi Mircea Martin sau Eugen Simion, care îşi continuă cel puţin cronologic 

activitatea în postmodernism, istoricul-critic devine de cele mai multe ori şi teoretician într-o 

încercare de a surprinde un peisaj literar aflat în continuă schimbare. 

Cu Alex. Ştefănescu sau Marian Popa se remarcă un nou trend în ceea ce priveşte istoria 

literară românească şi anume atitudinea în ceea ce priveşte literatura perioadei comuniste şi 

valorizarea acesteia. O problemă majoră cu care se confruntă istoricii şi criticii literari ai primelor 

decade de la căderea comunismului, pe lângă cele legate de dificultăţile de periodizare şi de 

încadrare într-un curent literar sau altul, sunt cele legate de valorizarea operelor literare scrise în 

comunism. Contestarea în bloc nu este o formulă apreciată după cum nici valorizarea în bloc nu 

răspunde nevoii de a separa valoarea de non-valoare şi de a face o apreciere critică. 

Decontextualizarea operei de epoca sa şi de posibilele influenţe politice nu este nici ea o soluţie 

viabilă, deorece o critică făcută într-un asemenea mod va fi invariabil incompletă. 

Dar totuşi nici unul dintre aceşti istorici, critici şi teoreticieni literari nu este în fapt 

postmodernist în abordarea sa. Singura legătură pe care o au cu postmodernismul este una pur 

cronologică şi nu una ce ţine de stil. Răspunsul la întrebarea de ce postmodernismul nu are 

istorici literari vine din însăşi esenţa acestuia. Postmodernismul nu are nevoie de istorici literari. 

Postmodernismul nu are nevoie de istorie literară a cărui moarte o prezice din absenţa unui scop 

sau sens în a scrie istorie literară în postmodernismul pur conceptual. Dar, în acelaşi timp, la 

câteva decade de la debutul acestui curent continuă să se scrie istorii literare ceea ce ne face să ne 

întrebăm: totuşi, istoria literară încotro? Postmodernismul literaturii nu devine deci şi 

postmodernismul istoriei literare. Dilema noii istorii literare îşi caută încă rezolvările dar putem 

remarca că istoria literară devine mai degrabă una a recuperării sau negării literaturii comuniste şi 

a redescoperirii unei direcţii literare în noul peisaj politic, social şi cultural de tranziţie 22. 

În acest context, al contururilor din ce în ce mai difuze cronologic precum şi a perpetuelor 

întrebări privind necesitatea istoriei literare ca pură cronologie şi ca depozitar de valori intrinseci 

de opere şi autori, periodizarea istoriei literare cunoaşte serioase modificări conceptuale, mai ales 

în istoriile literare recente, în studiile lui Ion Bogdan Lefter sau Gabriela Omăt. Mai ales secolul 

                                                 
22 Ion Simuţ, Critica de tranziție, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1996, p. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 603 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

XX este de natură să stârnească vii controverse în rândul criticilor şi istoricilor literari. 

Modernismul, neomodernismul şi postmodernismul sunt potrivit lui I. B. Lefter curentele literare 

majore ale secolului trecut. Dar trecerea de la unul la celălalt este greu de marcat în mod clar. Un 

lucru este clar însă. Asupra modernismului târziu, a neomodernismului şi a primei jumătăţi a 

postmodernismului pluteşte umbra comunismului, indiferent dacă ne place să recunoaştem sau 

nu. Dincolo de dimensiunea sa politică, acesta a avut efecte culturale pregnante, asupra operelor 

literare, a tendinţelor şi a autorilor înşişi. Apăsarea cenzurii a făcut ca literatura să se mute în 

simbolism sau în subversivitate. În unele cazuri însă, ea s-a mutat în subserviabilitate, un 

instrument în mâna regimului, gata de a fi mânuit în scopuri propagandistice sau pentru simplul 

scop de a controla întreaga societatea pe toate planurile şi în toate ungherele existenţei sale. Toate 

aceste elemente fac ca noiile istorii literare scrise într-un curent care nu le vrea şi le consideră 

inutile să aibă încă mult de lucru în a discerne valoarea a ceea ce s-a scris în patru decade şi 

jumătate de comunism. 

 

BIBLIOGRAFIE 

 

1. Anghelescu, Mihaela Irimia, Dialoguri postmoderne, Editura Fundaţiei Culturale 

Române, Bucureşti, 1999. 

2. Boldea, Iulian, Ana Blandiana. Monografie, antologie comentată, receptare critică, 

Editura Aula, Colecţia „Canon“, Braşov, 2000. 

3. Idem, Estetică generală, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu Mureş, 2007. 

4. Idem, Poetică şi critică literară, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu Mureş, 2008. 

5. Idem, Tendinţe actuale în teoria literară, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu 

Mureş, 2009. 

6. Idem, Canonul literar. Limite şi ierarhii, în „Viaţa Românească”, nr. 3-4/2009.  

7. Călinescu, George, Călinescu, Matei, Marino, Adrian, Vianu, Tudor, Clasicism, Baroc, 

Romatism, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1971. 

8. Călinescu, George, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Vol I, Editura 

pentru Literatură, Bucureşti, 1941. 

9. Idem, Literatură şi contemporaneitate, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1964. 

10. Idem, Principii de estetică, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1968. 

11. Călinescu, Matei, Cinci feţe ale modernităţii, Editura Univers, Bucureşti, 1995. 

12. Cărtărescu, Mircea, Postmodernismul românesc, Bucureşti, Editura Humanitas, 1999. 

13. Cernat, Paul, Pentru o nouă istorie a modernismului literar românesc I-II, în 

„Observatorul Cultural”, nr. 474 din mai 2009. 

14. Connor, Steven, Cultura postmodernă. O introducere în teoriile contemporane, traducere 

din limba engleză de Mihaela Oniga, Editura Meridiane, Bucureşti, 1999.  

15. Crăciun, Călin, Alte cărţi supravieţuitoare. Cărţi de proză nonficţională în „Vatra”, nr. 

8/2007. 

16. Crăciun, Gheorghe, Introducere în teoria literaturii, Ediţia a II-a, Editura Cartier, 

Chişinău, 2003. 

17. Idem, Viciile lumii postmoderne, publicat postum cu o prefaţă de Carmen Muşat, Editura 

Tracus Arte, Bucureşti, 2011. 

18. Densusianu, Aron, Istoria limbei şi literaturii române, Editura Tipo-Litografia „Il 

Godner”, Iaşi, 1894 în secţiunea electronică a Bibliotecii „Robarts” din cadrul 

Universităţii din Toronto, Canada. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 604 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

19. Derrida, Jacques, Diseminarea, traducere din limba franceză de Cornel Mihai Ionescu, 

Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1997. 

20. Foster, Hal (edt.), The Anti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture, Port Townsend, 

Washington, Bay Press, Washington D.C., U.S., 1997. 

21. Hutcheon, Linda, Poetica postmodernismului, traducere de Dan Popescu, Editura 

Univers, Bucureşti (fără an). 

22. Lefter, I. B., Recapitularea modernităţii. Pentru o nouă istorie a literaturii române, 

Editura Paralela 45, Piteşti, 2001. 

23. Manolescu, Nicolae, Conceptul de istorie literară în „România Literară”, nr. 10 /1999. 

24. Idem, Generaţia literară, în „România literară”, nr. 2/2000. 

25. Negrici, Eugen, Literatura română sub comunism:1948-1964, Ediţia a II-a, Editura 

Cartea Românească, Bucureşti, 2012. 

26. Omăt, Gabriela, Modernismul literar românesc în date (1880-2000) şi texte (1880-1949), 

vol. I, Editura Institutului Cultural Român, Bucureşti, 2008. 

27. Pachia-Tatomirescu, Ion, Dicționar estetico-literar, lingvistic, religios, de teoria 

comunicației, Timișoara, Editura Aethicus, 2003. 

28. Pavel, Dan, Huiu, Iulia, Literatura română postbelică între impostură şi adevăr, Editura 

Paralela 45, Piteşti, 2003. 

29. Perian, Gheorghe şi Petersen, Julius, Ideea de generaţie în teoria literară românească şi 

Generaţiile literare, Editura Limes, Cluj-Napoca, 2013. 

30. Simuţ, Ion, Incursiuni în literatura actuală, Editura Cogito, Oradea, 1994. 

31. Idem, Critica de tranziție, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1996. 

32. Idem, Istorie Literară: Un concept integrator al modernismului românesc, în „România 

Literară”, nr. 38/2005 

33. Tiutiuca, Dumitru, Pentru o nouă teorie literară, Editura Timpul, Bucureşti, 2005. 

34. Idem, Postmodernismul în „Revista Limba Română”, nr. 1-3/anul XVI-2006. 

35. Ungureanu, Cornel, La Vest de Eden, Editura Amacord, Timişoara, 1995. 

36. Idem, Geografia literară, Editura Universităţii de Vest, Timişoara, 2002. 

37. Vasile, Cristian, Literatura şi artele în România comunistă 1948-1953, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 2013(epub). 

38. Wellek, René, Warren, Austin, Teoria literaturii, traducere de Rodica Tiniş, Editura 

pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1967. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:05 UTC)
BDD-A24748 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

