Simona Olaru-Posiar
Temeswar

Wahn und Wahnsinn im Werk Johann Wolfgang Goethes
und Friedrich Schillers

Abstract: Based on the definition of the notions ,,delusion” and ,,insanity” present study
examines the motif of insanity in the works of Johann Wolfgang Goethe and Friedrich
Schiller, whereas the function of this motif is analyzed in the particular texts.

In the epistolary novel Die Leiden des jungen Werthers (1774) the protagonist’s passion,
ecstasy and insanity act as elixir vitae. In the drama Torquato Tasso (1790) the artist, who
is misunderstood by his fellow men, is in the center of attention. This leads to his isolation
and retreat from reality. Therefore the artist’s insanity can be seen as a protest against
society. Gretchen’s insanity in Faust | (1808) reveals the truth of her character. Thus
insanity becomes a means to accuse society, which leads to infanticide. In the novel
Wilhelm Meisters Lehrjahre (1796) the harpist suffers from melancholia, an illness that
escalates in insanity. Goethe tries not only to elucidate the causes of his protagonist’s
disease but also recommends therapy.

Because insanity in Schiller’s work has not the same status as in Goethe’s present study
investigates the impact of medicine on Schiller’s literary work and reads his first drama Die
Ré&uber (1781) as the most important outcome of his medical study.

Keywords: delusion and insanity, melancholia, psychoanalysis, therapy, medicine and
literature.

Das von Bettina von Jagow und Florian Steger im Jahr 2005
herausgegebene Lexikon Literatur und Medizin behandelt die Begriffe
Wahn und Wahnsinn zusammen, wobei vor allem der Wahn im Mittelpunkt
stent. Es wird darauf hingewiesen, dass die beiden Begriffe seit dem
ausgehenden Mittelalter einem bemerkenswerten Bedeutungswandel
unterworfen sind. Ihre Inhalte umfassen ein weites Spektrum madglicher
Erkrankungsformen, das von der melancholisch-depressiven Verstimmung
und Trubung Uber die gestorte Meinungsbildung auf der Grundlage einer
reduzierten Vernunft, die wahnhafte Vorstellung nicht existierender
Krankheit bis hin zur Erklarung als krankhafte VVeranderung der Urteilskraft
mit eigenem Krankheitswert im 19. und der Lehre von den Wahnideen im
20. Jahrhundert reicht (Jagow/ Steger 2005: 842-843).

79

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



Der Wahn wird definiert als eine krankhaft falsche Beurteilung der
Realitat, an der mit subjektiver Gewissheit festgehalten wird und die
erfahrungsunabhingig auftritt. Die Uberzeugung steht im Widerspruch zur
Wirklichkeit und zur Uberzeugung der anderen Menschen. Das Lexikon
differenziert zwischen dem Wahneinfall, der Wahnwahrnehmung und dem
Erklarungswahn. Wahrend der Wahneinfall eine plétzlich auftretende Uber-
zeugung ist, d. h. ohne Bezugnahme auf duf3ere Wahrnehmung vorkommt,
handelt es sich bei der Wahnwahrnehmung um eine richtige Sinneswahr-
nehmung, d. h. mit Bezugnahme auf &uRere Wahrnehmung, die eine im
Sinn des Wahns abnorme Bedeutung erhélt. Der Erklarungswahn aber ist
eine wahnhafte Uberzeugung zur Erklarung von psychotischen Symptomen,
wie z. B. den Halluzinationen. Von einem systematischen Wahn wird
gesprochen, wenn Wahnideen durch logische und/oder paralogische
Verknipfungen zu einem Wahngebdude werden (siehe Jagow/ Steger 2005:
843).

Im Lexikon wird der Deutungswandel der beiden Begriffe verfolgt,
der sich sowohl vor dem Hintergrund veranderter medizinischer Konzepte
als auch vor dem eines Wandels in der gesellschaftlichen Erklarung
manifester Storungen menschlicher Wahrnehmungsfahigkeit vollzieht.

Von der Antike bis ins Mittelalter und sogar bis zur Friihen Neuzeit
wird der Wahn mit der Schwarzgalligkeit, der Melancholie, in Verbindung
gebracht (siehe Jagow/ Steger 2005: 843-844). Noch in der Mitte des 17.
Jahrhunderts wird der Wahn eher als unbegriindete Meinung, ohne
unmittelbares Krankheitsbild betrachtet (siehe Jagow/ Steger 2005: 844-
845). Erst in der Aufklirung sind Anderungen in der Begriffsdeutung zu
registrieren. Immanuel Kant deutet den Wahn als nachhaltige Stérung der
Urteilskraft. Der Begriff weist nun auf einen Zustand hin, in dem der
Mensch berhaupt nicht mehr in der Lage ist, sich ein richtiges Urteil von
den Dingen zu bilden, sondern ohne wahre Erkenntnis in tiefster Tduschung
verharrt. Fir Kant ist daher der Wahn eine Selbsttduschung, die ein richtiges
Urteil von den Dingen ausschlielt (siehe Jagow/ Steger 2005: 845). Von
dieser Definition ist es nur ein kurzer Schritt dahin, den Wahn als
krankhaftes Phdnomen zu deuten, so wie das Mitte des 19. Jahrhunderts
erfolgt.

Der Begriff Wahnsinn wurde in der Fachsprache der Psycho-
pathologie verwendet, bis ihn im 19. Jahrhundert der Terminus Geistes-
krankheit abldste. Unter Geisteskrankheiten oder Geistesstérungen wurden
unterschiedliche Verhaltensbilder und Krankheiten zusammengefasst, die

80

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



sich durch Verhaltensformen ausdriicken, die in der Gesellschaft nicht
akzeptiert werden.

Geisteskrankheiten konnen als Oberbegriff flr jede Art von seelischer
Storung verstanden werden oder spezieller als Psychose.

Im medizinischen und psychologischen Sprachgebrauch findet der
Begriff Geisteskrankheit heute wegen definitorischer Schwierigkeiten kaum
noch Verwendung. Man spricht heute anstelle von Geisteskrankheiten
neutraler von psychischen Stérungen oder seelischen Krankheiten.

Des Ofteren haben Psychiater und Psychoanalytiker das Dichtergenie
Johann Wolfgang Goethe (1749-1832) in die N&he des Pathologischen
gertickt. Der amerikanische Psychoanalytiker &sterreichischer Herkunft
Kurt Eissler (1908-1999) stellt in seiner 1400 Seiten starken psycho-
analytischen Studie tiber Goethe® letztendlich die Diagnose Schizophrenie,
wiahrend die deutschen Psychiater Paul Mébius® (1853-1907) und Ernst
Kretschmer® (1888-1964) in Goethe zumindest zeitweise Ziige des
Psychopathen erkennen. Wie Peter K. Schneider in seinem Buch Wahnsinn
und Kultur oder ,Die heilige Krankheit“. Die Entdeckung eines
menschlichen Talents (2001) im Kapitel tber Goethe behauptet, findet sich
seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts das Spiel des Kiinstlers mit
dem eigenen Wahnsinn (Schneider 2001: 149). Durch eine Aussage Goethes
zeigt er dessen psychologische Féhigkeiten auf und vermutet, dass Goethe
Prévention an sich selbst betrieben habe (Schneider 2001: 148):

Der Mensch ist als wirklich in die Mitte einer wirklichen Welt gesetzt und mit
solchen Organen begabt, dass er das Wirkliche und nebenbei das Mdgliche erkennen
und hervorbringen kann. Alle gesunden Menschen haben die Uberzeugung ihres
Daseins und eines Daseienden um sie her. Indessen gibt es auch einen hohlen Fleck
im Gehirn, d. h. eine Stelle, wo sich kein Gegenstand abspiegelt, wie denn auch im
Auge selbst ein Fleckchen ist, das nicht sient. Wird der Mensch auf diese Stelle
besonders aufmerksam, vertieft er sich darin, so verféllt er in eine Geisteskrankheit,
ahnet hier Dinge aus einer andern Welt, die aber eigentlich Undinge sind und weder
Gestalt noch Begrenzung haben, sondern als leere Nachtrdumlichkeit angstigen und
den, der sich nicht losreift, mehr als gespensterhaft verfolgen.

! Kurt Eissler (1963): Goethe: A psychoanalytic study 1775-1786, Detroit: Wayne State
University Press; dt. Goethe: eine psychoanalytische Studie 1775 — 1786, Basel,
Frankfurt am Main: Stroemfeld / Roter Stern, Band1: 1983, Band 2: 1985.

2 Paul Mébius (1898): Uber das Pathologische bei Goethe, Leipzig: J. A. Barth.

® Ernst Kretschmer (1929): Geniale Menschen, Berlin: Springer.
*http://www.zeno.org/Literatur/M/Goethe,+Johann+Wolfgang/Aphorismen-+und+Aufzeich
nungen/Maximen+und+Reflexionen/Aus+%C2%BBKunst+und+Altertum%C2%AB/F%C
3%BCnften+Bandes+zweites+Heft.+1825 [05.02.2014].

81

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



Nach der Auffassung von Schneider entrinnt Goethe der
Bodenlosigkeit der Introspektion, der Bedrohung des Wahnsinns durch sein
Werk. Dies beginnt schon mit dem Briefroman des Sturm und Drang Die
Leiden des jungen Werthers (1774), in welchem Leidenschaft, Ekstase
und Wahnsinn des Protagonisten als Lebenselixier fungieren (siehe auch
Schneider 2001: 151). In diesen Roman baut Goethe das Weltbild des
extremen Subjektivismus mit seinen letzten Konsequenzen aus. Damit halt
er nicht nur eine Dominante des Zeitgeistes fest und nimmt den subjektiven
Idealismus vorweg, sondern spricht auch eine Warnung vor dem uber-
steigerten Subjektivismus aus. Dadurch vermag er es auch, sich selbst vor
der zerstorenden Kraft einer unglicklichen Liebe zu der in Wetzlar
lebenden Charlotte Buff, der Braut des befreundeten Juristen Johann Georg
Christian Kestner, zu befreien.

Im Drama Torquato Tasso (1790) gestaltet Goethe die Tragik des
Kinstlerdaseins. Die Gestalt und das tragische Schicksal des Dichters des
Epos Das befreite Jerusalem, Torquato Tasso, der ab dem Augenblick
berihmt wurde, in welchem sein Werk die italienischen Leser aus dem 16.
Jahrhundert erobert hatte, beeindruckten dessen Zeit und Nachwelt. Der
Dichter litt unter mentalen Stérungen, wurde von Verfolgungswahn und
Gedanken an Gewaltakte gequalt, was seine Einlieferung in eine Anstalt zur
Folge hatte, in welcher er sieben Jahre verbringen wird. In Goethes Drama
beendet Torquato Tasso sein Epos und uberreicht es dem Herzog Alfons |1
von Ferrara, an dessen Hof er lebt. Als Dank bekrénzt ihn der Herzog durch
die Hand seiner Schwester Eleonora mit Lorbeer. Antonio, ein Hofling, der
eben aus Rom zurtickkehrt, wo er schwierige politische Angelegenheiten zu
erledigen hatte, sient dies mit Abschatzung. Das Verhiltnis zwischen
Torquato Tasso und Antonio entwickelt sich so ungliicklich, dass der
Dichter seinen Degen zieht und ihn gegen den Minister seines Landesherrn
richtet. Vom Herzog wird Tasso fur dieses schwere gesellschaftliche
Vergehen mit einer leichten Freiheitsbeschrankung bestraft, wobei der
Herzog gleichzeitig auch seinen Minister rigt, der nicht das Feingeflhl
aufgebracht hat, das von seiner Selbstbeherrschung und Erfahrung zu
erwarten ware. Alfons von Ferrara, der die leidenschaftliche Art des
Dichters kennt, mdchte den Streit schlichten und beauftragt Antonio zu
diesem Zweck, dem Dichter seinen Degen zuriickzugeben und dadurch
dessen erlittene Schmach zu lindern. Torquato Tasso verlangt nun von
Antonio, dieser solle vom Herzog seine Freiheit, den Hof verlassen zu
durfen, erwirken. Alfonso stimmt zu und verabschiedet sich mit

82

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



wohlwollenden Worten vom Dichter, mit der Hoffnung ihn unter den
Bewunderern seines Genies wiederzusehen. Seine Freiheit wiedererlangt, in
der Tasso eigentlich nur die moralische Einsamkeit des von allen seinen
Freunden getrennten Menschen erkennt, wendet er sich der Prinzessin
Leonore zu, um ihr seine Liebe zu gestehen. Er wird aber von ihr
abgewiesen, was ihn in &uferster Verzweiflung dazu veranlasst, seine
Rettung bei dem besonnenen und starken Antonio zu suchen, der jetzt der
einzige zu sein scheint, der den Dichter verstehen und ihm seine rettenden
Freundschaft anbieten kann.

Tudor Vianu geméaR besteht das Hauptinteresse des Dramas in der
Entwicklung der Gefilihle der Gestalten sowie der psychologischen
Konflikte zwischen ihnen. Das Portrdt Torquato Tassos ist ein von
Meisterhand geschaffenes. Es stellt einen Menschen dar, der mehr in seiner
Phantasie als in der Realitat lebt, von Leidenschaften erschittert ist, aber
auch an tiefen Depressionen leidet, mit einem Temperament am Rande des
Pathologischen, spezifisch fir den deutschen Sturm und Drang. Im
Gegensatz zu Torquato Tasso ist Antonio ein Politiker und Weltmann, tief
in der Realitdt verwurzelt, der auf die Ergebnisse einer umfassenden
Lebenserfahrung fulend, die Mdglichkeit in sich findet, den Dichter zu
verstehen und ihm Freundschaft anzubieten. So wirft das Drama ein Licht
auf die eigenen Konflikte Goethes mit dem Weimarer Hof, wo seine
Phantasien und Leidenschaften so oft in Zaum gehalten werden mussten.
Goethe hat in den beiden Protagonisten des Dramas je einen Aspekt seiner
vielfaltigen Personlichkeit verbildlicht, jenen als Dichter und jenen als
Staatsmann, da er gleichzeitig in der Phantasie seiner Schopfungen als auch
in der Erfahrungssphére des praktischen und aktiven Mannes lebte (Vianu
1963: 273).

Goethe zeigt in diesem Drama die Verstdndnislosigkeit der
Gesellschaft sowohl dem Kinstler gegenliber als auch gegenuber seiner
Berufung und seinen Zielen auf. Diese Einstellung ist es, die Tasso in die
Vereinsamung stirzt und letzten Endes zu seinem Bruch mit der
Wirklichkeit fuhrt. Der Wahnsinn des Kinstlers wird somit als Protest
gegen die Gesellschaft verstandlich.

Eine génzlich andere Funktion Ubernimmt der Wahnsinn in der
Schlussszene von Goethes Faust | (1808), in welcher Gretchen als halb
wahnsinnig erscheint, wie Ophelia in Shakespeares Hamlet. Gretchen steht
nicht nur vor der Hinrichtung, weil sie ihr Kind ertréankt hat, sondern wie
Jochen Schmidt aufzeigt, an einer dulRersten Grenze des Menschseins, wo
ihre Existenz in Qual und Angst zerbricht. Schmerz und Schuldgefiihle

83

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



treiben sie in den Wahnsinn. Sie fuhlt sich zerrissen zwischen der
Erinnerung an das einst mit Faust erlebte Liebesglick und der sich im
Misstrauen offenbarenden Entfremdung von dem Geliebten. Desgleichen ist
sie auch von dem Entsetzen Uber die Ermordung ihres Kindes und dem
halluzinatorischen Wunsch zerrissen, das Kind aus dem See zu retten, in
dem sie es doch schon langst ertrankt hat (Schmidt 2011: 207). Im Irrereden
in ihrem letzten Dialog mit Faust kommt ihr tiefstes Gefuihl zum Vorschein.
Im Lied vom Machandelbaum aus dem Volksmarchen Gbernimmt sie die
Rolle des von ihr getdteten Kindes. So inszeniert Goethe den Wahnsinn
Gretchens nicht nur, um Gretchen in einer durch die Schrecken der
begangenen Tat und der bevorstehenden Hinrichtung bedingten Geistes-
verwirrung zu zeigen, sondern auch um im Wahnsinn die Wahrheit ihres
Wesens zum Vorschein zu bringen (Schmidt 2011: 208). In ihrer geistigen
Verwirrtheit klagt daher Gretchen die Gesellschaft an, die sie zum
Kindermord getrieben hat. Auch die Verwechslung ihres Geliebten mit
ihrem Henker zeigt die ganze Wahrheit der Situation, ndmlich dass Faust
Schuld an ihrem Elend ist. Gegen Ende der Kerkerszene findet aber
Gretchen zu sich selbst und nimmt ihr Schicksal bewusst an, indem sie sich
weigert mit Faust zu fliehen. Damit vollzieht sie ihre innere Rettung.
Melancholie und Wahnsinn nehmen in Goethes Roman Wilhelm
Meisters Lehrjahre (1796), der zum Prototyp des deutschen Bildungs-
romans wurde, eine wichtige Stellung ein. Verschiedene Figuren wie
Laertes, der Graf und die Grafin, Aurelie, Mignon, Sperata und der Harfner
leiden unter Melancholie, wobei diese sich im Falle des Harfners sogar bis
zum Wahnsinn steigert. Auch Wilhelm, der sich im Mittelpunkt dieses
Figurenensembles befindet, weist Symptome der Melancholie auf, jedoch
kann er sie im Gegensatz zu den anderen Figuren schrittweise Uberwinden,
indem er sich einer nitzlichen Tatigkeit und der Turmgesellschaft
verschreibt. An der Figur des Harfners fihrt Goethe beispielhaft die
Entwicklung von einem melancholischen Gemutszustand tber den aus-
brechenden Wahnsinn bis hin zur Therapie vor. Der HOhepunkt des
Wahnsinns der Figur duf3ert sich, als er geplagt von der Wahnvorstellung,
dass ein kleines Kind nach seinem Leben trachtet, Wilhelms Sohn ermorden
will. Gleichzeitig wird auch die Krankheitsursache aufgedeckt, die in der
inzestudsen Beziehung des Harfners zu seiner Schwester Sperata liegt.
Philipp Rothe ordnet diese Krankheit in den Kontext des 18. Jahr-
hunderts ein und diagnostiziert sie dementsprechend als Melancholie, wobei
er die Bedeutung dieses Begriffes in der Zeit Goethes herausarbeitet. Vor
dem Hintergrund der herrschenden Geisteshaltung der Vernunft wurde die

84

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



Gluckseligkeit des Menschen im 18. Jahrhundert nicht mehr als Folge eines
gottergebenen Lebens betrachtet, sondern als individuelle Leistung, welche
die Uberwindung zahlreicher Hindernisse erforderlich machte. Im Falle dass
das Individuum der Forderung nach Gluckseligkeit nicht entsprechen
konnte, trat die Melancholie als Krankheit ein (siehe Rothe 2009: 46). So
zeigt Rothe auf, dass Goethe mit der Melancholie des Harfners nicht ein
seltenes Krankheitsbild seiner Zeit beschreibt, sondern Motive verarbeitet,
die im Zeitalter der Aufklarung von epochalem Interesse waren. Die
Melancholie ist daher nicht nur als medizinisches Krankheitsbild der Zeit zu
verstehen, sondern auch als Gemuitszustand, der den Menschen in seiner
Ganzheit, also in der korperlichen und geistigen sowie in der moralischen
und sittlichen Dimension betrifft (siehe Rothe 2009: 47). Infolge des
begangenen Inzestes mit seiner Schwester wird der Harfner von dem
Glauben verfolgt, ein Stinder vor Gott zu sein. Die Tatsache aber, dass er
gerade in der Hingabe an Gott sein Lebensgliick sucht, fihrt zu einem
unldsbaren inneren Konflikt, der den Verzweifelten in den Wahnsinn treibt.

Goethe widmet sich im Roman ausfuhrlich der Therapie des
Patienten. Rothe zeigt auf, dass sich die Behandlung des Harfners mit der
»Psychischen Curmethode” Johann Christian Reils, eines der beriihmtesten
Arzte der Aufklarung und Romantik und Zeitgenossen Goethes, deckt. Reil
hat in seinen Rhapsodieen Uber die Anwendung der psychischen
Curmethode auf Geisteszerriuttung (1803) eine Kritik an der friiheren
Behandlung der Irren formuliert, Uberlegungen zur Entstehung des Wahns
angestellt und eine medizinisch-moralische Therapie des Wahnsinns nach
den Vorstellungen des humanistisch aufgeklarten Arztes vorgeschlagen. Die
von Goethe im Roman vorgeschlagene Therapiemethode, die an dem
Harfner aufgezeigt wird, stimmt, wie Rothe nachweist, in vier Punkten mit
der Auffassung Reils Gberein. Der Kranke wird erstens zu einer niitzlichen
Tatigkeit unter freiem Himmel angehalten, indem er seiner musikalischen
Begabung entsprechend Kinder im Harfenspiel unterrichten soll. Zweitens
wird die Behandlung sowohl von einem Arzt als auch von einem
Geistlichen durchgefiihrt, die sich entsprechend dem Kdérper bzw. der Seele
des Kranken widmen. Drittens wird der Kranke allmahlich von der Rolle,
die er sich als Geistlicher zuschreibt, entfernt, da diese eng mit seinen
wahnhaften Ideen in Verbindung steht. Er entscheidet sich aus freiem
Willen dazu, seine Kleidung und damit auch sein AuReres zu &ndern, was
dazu fuhrt, dass der sich von seiner Krankheit loslésen und den
Verfolgungswahn besiegen kann. Das letzte Element der Therapie findet
sich in dem Eingehen auf die Wahnideen des Harfners. Dieser wird namlich

85

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



von der fixen Idee verfolgt, dass er ein Sunder und Unglucksbringer sei.
Hinzu kommt der Verfolgungswahn, die wahnhafte ldee von einem
Verfolger umgebracht zu werden. Die Losung des inneren Konflikts wird
am Ende rein zufallig gefunden. Ein Glaschen Opium ermdglicht es dem
von Todesangst Gepeinigtem, sein Leben wieder unter Kontrolle zu haben,
da es nun in seiner eigenen Hand liegt, sein Leben zu beenden (Rothe 2009:
50-54).

Obwohl die Therapie im Roman Erfolg hat, begeht der Harfner
schliel3lich Selbstmord. Dies interpretiert Rothe weniger als Misserfolg der
Behandlung als vielmehr als Ruckfall, denn durch die vermeintliche Schuld
am Tod des Knaben Felix wird der Harfner kurz nach seiner Heilung erneut
von der Vergangenheit eingeholt (Rothe 2009: 54).

Im Werk Friedrich Schillers (1759 — 1805) kommt dem Wahnsinn bei
Weitem nicht der Stellenwert wie bei Goethe zu. Im Lexikon Literatur und
Medizin wird bloR? auf die Auffassung des Stirmer und Dréngers von der
Liebe als heil’ger Wahnsinn eingegangen, sowie auf die Tatsache, dass der
Wahnsinn in der Ballade Der Taucher (1798) auch Anlass fur moralische
Verfehlungen sein kann, denen es Einhalt zu gebieten gilt (siehe
Jagow/Steger 2005: 849). Aus diesem Grund soll im Folgenden eher dem
Einfluss der Medizin auf Schillers Schaffen nachgegangen werden, da
wenigen bekannt ist, dass sein einzig erlernter Beruf jener des Arztes war
und er ein und ein dreiviertel Jahr als Regimentsarzt im Dienst des Prinzen
Karl-Eugen in der wurttembergischen Armee in Stuttgart gearbeitet hat.

Im Jahr 1770 griindete Karl Eugen die Militdrakademie, die seinen
Namen tragt und deren Fuhrung er personlich tbernahm. In dieser Schule
mit einem ziemlich schwer zu bestimmendem Charakter verbringt Schiller
die Zeitspanne zwischen 1773-1780. Die Unterrichtsgegenstéande der ersten
Jahre weisen die Schule als ein Gymnasium, eine Mittelschule aus, da die
Schiler Latein, Griechisch, Franzosisch, Religion, Philosophie, Geschichte,
Geografie, Mathematik und Naturwissenschaften studieren, aber auch
Tanzen, Reiten und Fechten. Kurz vor dem Alter, in welchem die Jinglinge
der Zeit Studenten an einer Universitat wurden, begann die Ausbildung im
Militdrwesen, Medizin, Jura, Kunst, Handel und Forstwirtschaft. Ein
Schiler der Karlsschule konnte daher seine Studien mit 19 Jahren oder
sogar fraher abschlieBen und ein Diplom erhalten. Unter diesen
Bedingungen ist es verstandlich, dass weder die allgemeine humanistische
oder wissenschaftliche Ausbildung noch die akademische sehr grindlich
waren. Vianu zeigt auf, dass Schiller lange Zeit unter seiner
unvollkommenen schulischen Ausbildung gelitten hatte, welche er spater

86

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



durch das grundliche Studium der Geschichte und Philosophie erganzte,
beides Gebiete, in welchen er einen bedeutenden Beitrag leistete (Vianu
1961:18).

In den ersten Jahren an der Karlsschule interessiert sich Schiller vor
allem fir die Vorlesungen der Philosophie, danach wéhlt er das Fach Jura.
Das Jurastudium gibt er jedoch bald auf, da er es zu abstrakt und kalt
empfindet, in keinem Verhdltnis zu seiner Innenwelt. Als man an der
Akademie auch Medizin studieren kann, entscheidet sich Schiller fur dieses
ihm n&her stehende Fach. Die Medizin stellt flr ihn einen Weg zur Kenntnis
des Menschen dar.

Es konnte nicht festgestellt werden, wie weit Schiller in der arztlichen
Ausbildung gekommen ist. Vianu jedoch weist auf das Vorhandensein
zweier Briefberichte hin, aus welchen die Einstellung Schillers dem
Patienten gegentiber zum Vorschein kommt. Schiller geht taktvoll vor,
verwendet Methoden, deren Ziel es ist, das Vertrauen des Kranken zu
gewinnen und behauptet, dass ,das Vertrauen eines Kranken nur dann
gewonnen werden kann, wenn man seine Sprache verwendet.“ Den
Methoden des Zwangs und der Gewalt, die in der Medizin jener Zeit bei der
Behandlung der psychischen Krankheiten eingesetzt wurden, stellt Schiller
die Auffassung gegenuber: ,,Der Widerspruch und die Gewalt kdnnen einen
Kranken vernichten, aber mit Sicherheit nicht heilen* (zit. nach Vianu 1961:
23).

1779 stellt Schiller seine Diplomarbeit ,,Die Philosophie der
Physiologie* vor, die den Abschluss seines Medizinstudiums besiegeln soll.

Laut Vianu sucht Schiller in dieser Arbeit ,,die Kraft der Vermittlung*
zwischen Seele und Materie. So ist die Arbeit lediglich ein eklektischer
Versuch, den Dualismus zwischen Geist und Materie zu tberwinden. Die
Begutachter der Arbeit stellen die Kenntnisse und den Fleil} des Kandidaten
fest, kritisieren hingegen den geschraubten Stil der Arbeit und empfehlen
eine einfachere Ausdrucksweise und weniger Zur-Schau-Stellung der
Originalitét.

Karl Eugen, dem das letzte Wort zukommt, fallt folgende
Entscheidung:

Die Arbeit des Schiilers Schiller wird nicht gedruckt werden, obwohl ich zugeben
muss, dass der junge Mann viele schéne Sachen in ihr gesagt und viel Begeisterung
gezeigt hat. Aber weil diese Begeisterung zu stark ist, bin ich der Meinung, dass die
Arbeit noch nicht der Offentlichkeit preisgegeben werden kann. Deswegen glaube
ich, dass der junge Mann noch ein Jahr in der Akademie bleiben soll, damit sich

87

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



seine Begeisterung maRigt, so dass er, wenn sein Fleill gleich bleibt, eine wirklich
grofRe Personlichkeit werden kann (zit. nach Vianu 1961: 23-24).

Schiller bleibt also noch ein Jahr in der Karlsschule und stellt danach seine
Arbeit vor mit dem Titel ,,Versuch lber den Zusammenhang der tierischen
Natur des Menschen mit seiner geistigen®. Diese neue Arbeit wird ange-
nommen, gedruckt und Schiller kann letztendlich die Militarakademie Karl
Eugens als Arzt verlassen.

Gottfried Willems betont in seiner Arbeit Der Korper bestimmt den
Geist. Schiller als Mediziner, dass spatestens seit der Schiller-Forschung
der 1970er und 1980er Jahre Klargestellt wurde, dass sich in den
medizinischen Schriften Schillers buchstéblich kein einziger Gedanke
findet, den die zeitgendssische Medizin nicht bereitgehalten hatte. Was
Schiller in seiner medizinischen Abschlussarbeit zu Papier brachte, sei
nichts anderes als die zeitgendssische Medizin, durchaus auf der Hohe der
Zeit.®> Der Arzt Bernd Werner hlt jedoch dagegen, dass Schillers Arbeit den
Weg fir ein Verstandnis von Krankheit als Folge einer psychophysischen
Wechselwirkung 0ffne und damit schon frih auf die Bedeutung der
Psychosomatik verweise.®

Schon die von Schiller gewahlte Thematik ist ein deutliches Zeichen
dafir, dass er im Grunde weder den Zug zum Arzt noch zum
Naturwissenschaftler gehabt hat — und das ist ja wohl die unabdingbare
Voraussetzung daflr, in der Medizin etwas ausrichten zu koénnen. Was
Schiller an der Medizin interessiert, sind vor allem die Moglichkeiten zur
Erkundung der Natur des Menschen. Dabei geht es ihm immer um ein Bild
des Menschen als Ganzem. Und hierbei wiederum vor allem um den Status
des menschlichen Geistes.

Willems betrachtet Schillers Erstlingsdrama Die Rauber (1781) als
erste und wichtigste literarische Frucht des Medizinstudiums. Ahnlich wie
das Drama in der Dissertation als Fallbeispiel fungiert, so arbeitet es
umgekehrt unausgesetzt mit den Thesen der Dissertation. So wird es im
Grunde zu einer anthropologischen Studie mit literarischen Mitteln. Die
Frage nach dem ,,Zusammenhang der tierischen Natur des Menschen mit
seiner geistigen” wird im Hinblick auf die Lebensverhdltnisse des
Menschen in der modernen Welt gestellt, die Schiller als unnattrliche
Verhdltnisse begreift. Diese Problematik wird in Gestalt der beiden

® Siehe http://www.uni-jena.de/Sonderausgabe_Schiller_Medizin.html [04.02.2014].
® Siehe http://www.aerzteblatt.de/archiv/125503/Friedrich-Schiller-96281759-1805%29-
und-die-Medizin-Der-Mensch-als-innigste-Mischung-von-Koerper-und-Seele [04.02.2014].

88

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



ungleichen Briider Karl und Franz Moor auf die Buhne gestellt. Bei beiden
ist der ,,Zusammenhang der tierischen Natur mit der geistigen* auf krank-
hafte Weise gestort, mit dem Ergebnis eines fiebrig erhitzten Lebensgefiihls.
In Karl lebt ,,die tierische Natur auf Unkosten der geistigen®, in Franz ,,die
geistige Natur auf Unkosten der tierischen®. Karl ist von der Natur bestens
ausgestattet, er ist reich an vitaler Kraft, und seine Instinktnatur ist intakt,
insbesondere was die Geflhlswelt anbelangt. Aber sein heftiges Geflihls-
leben, seine Impulsivitadt lasst der geistigen Seite, dem Intellekt, der
Uberlegung keine Chance: Herz ohne Hirn. Franz ist das genaue Gegenteil:
Hirn ohne Herz. Die Natur hat ihn stiefmitterlich behandelt, er ist
korperlich schwach, hasslich, emotional kalt. Und so setzt er ausschliel3lich
auf seine geistigen Fahigkeiten. Nach Reuchlein stellt das Ende von
Schillers Franz Moor ein anschauliches Beispiel fiir eine moralpédagogisch
abschreckende Inszenierung des Wahnsinns dar (Reuchlein 1986: 82). Es
erscheint unmittelbar als eine natlrliche Folge seiner lasterhaften
Leidenschaftlichkeit und als deren gerechte Strafe (Reuchlein 1986: 85).

Bernd Werner betont, dass das Menschenbild, das Schiller durch die
Medizin entwickelte, namlich die Erkenntnis von Geist und Korper als einer
untrennbaren Einheit, im Gesunden wie im Kranken, grof3en Einfluss
sowohl auf sein literarisches als auch auf sein philosophisches Werk
genommen habe. Er verweist auf Schillers Faszination von dem
einheitsstiftenden Prinzip im Menschen (ebd.). Diese Faszination ist es, die
Schiller in seinen R&ubern dazu veranlasst, zu untersuchen, was beim
Auseinanderfallen von Herz und Verstand geschehen kann. Das Ergebnis
sind die monstrosen Charaktere der beiden feindlichen Brider Karl und
Franz Moor. So erscheint das Drama als Beispiel fir das enge
Zusammenwirken von Medizin und Literatur. Arzt und Dichter sezieren den
Menschen.

Literatur

Jagow, Bettina von/ Steger, Florian (2005): Literatur und Medizin. Ein
Lexikon, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Klimpel, Volker (1999): Schriftsteller-Arzte. Biographisch-bibliographi-
sches Lexikon von den Anféangen bis zur Gegenwart, Hirtgenwald:
Pressler.

Kulessa, Hanne (2005): Herznaht. Arzte die Dichter waren — von Benn
bis Schnitzler. Mit 30 Gemalden zur Medizin, Hamburg/ Wien:
Europaverlag.

89

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)



Martini, Fritz (°2001): Deutsche Literaturgeschichte, Stuttgart/Weimar:
Metzler, 342 -386.

Reuchlein, Georg (1986): Burgerliche Gesellschaft, Psychiatrie und
Literatur. Zur Entwicklung der Wahnsinnsthematik in der
deutschen Literatur des spaten 18. und frihen 19. Jahrhunderts,
Minchen: Wilhelm Fink.

Rothe, Philipp H. (2009): Medizinisches in Goethes Wilhelm Meister-
Romanen, Diss., an der medizinischen Fakultdt der Technischen
Universitat Minchen, Berlin: epubli.

Schmidt, Jochen (*2011): Goethes Faust. Erster und Zweiter Teil.
Grundlagen — Werk - Wirkung, Minchen: C. H. Beck.

Schneider, Peter K. (2001): Wahnsinn und Kultur oder ,,Die heilige
Krankheit“. Die Entdeckung eines menschlichen Talents, unter
Mitwirkung v. Erich Fuchs, Hannes Mehnert u. a., Wirzburg:
Kdnigshausen & Neumann.

Vianu, Tudor (*1963): Studii de literaturi universali si comparati,
Bucuresti: Editura Academiei Republicii Populare Roméane.

Wenzel, Manfred (1992): Goethe und die Medizin. Selbstzeugnisse und
Dokumente. Mit  zahlreichen  Abbildungen, Frankfurt am
Main/Leipzig: Insel.

Werner, Bernd (2012): ,,Friedrich Schiller und die Medizin: Der Mensch als
innigste Mischung von Korper und Seele®. In: Deutsches Arzteblatt;
109 (18): A-913/ B-782 / C-777. Online unter: http://www.aerzteblatt
.de/archiv/125503/Friedrich-Schiller-%281759-1805%29-und-die-
Medizin-Der-Mensch-als-innigste-Mischung-von-Koerper-und-Seele.

Wiese, Benno von (1967): Gerhart Hauptmann. Bahnwarter Thiel. In: Die
deutsche Novelle von Goethe bis Kafka, Disseldorf: August Bagel,
268-283.

Willems, Gottfried (2009): Der Korper bestimmt den Geist. Schiller als
Mediziner. Online unter: http://www.uni-jena.de/Sonderausgabe-
Schiller_Medizin.html [04.02.2014].

Wilpert, Gero von (71989): Sachwérterbuch der Literatur, Stuttgart:
Alfred Kroner.

Wittstock, Uwe (2005): Was Arzte und Schriftsteller verbindet. Online
unter: http://www.welt.de/kultur/article557579/Was-Aerzte-und-
Schriftsteller-verbindet.html [01.02.2014].

90

BDD-A24599 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:10 UTC)


http://www.tcpdf.org

