
„Philologica Jassyensia”, an XII, nr. 1 (23), 2016, p. 129–138 

 

 

 

Theatralität der Gefühle. 

Überlegungen zur Emotionalität am Beispiel von Denis 

Diderots Paradox über den Schauspieler 

Christina VOGEL

 

 
Key-words: emotions, theatricality, semiotics, Enlightenment, Denis Diderot, 

cultural studies 

 

1. Lesbarkeit von Emotionen: eine Annäherung an den „affective turn“ 

Gefühle gehören zu unserer Alltagserfahrung. Würden wir handeln, 

Entscheidungen treffen, Urteile fällen ohne Begehrungsvermögen, ohne emotionale 

Vorstellungen, ohne affektive Wertung? Was wir leisten, entspringt unserer 

Fähigkeit, zu wünschen, zu meiden. Wir streben danach, unsere mit Lust 

assoziierten Vorstellungen zu verwirklichen, während uns, was Unlust bewirkt, 

widerstrebt. In unserem Verhältnis zur Welt, zu Mitmenschen, ja zu uns selbst 

spielen emotionale Reaktionen eine wichtige Rolle. Ihre Bedeutung für rationale, 

kognitive Prozesse ist uns bewusster denn je (vgl. Damasio 1994, Damasio 2013); 

was wir in den verschiedensten Situationen erleben, betrachten wir heute als das 

Resultat eines komplexen Zusammenspiels von Emotionalität und Rationalität 

(Ganthaler, Neumaier, Zecha 2009). 

Schon der Begriff zeigt, es handelt sich bei Emotionen nicht um statische 

Phänomene, vielmehr um relationale, dynamische Prozesse. Gefühle sind keine 

Zustände, sondern Regungen, Gemütsbewegungen, zu deren Bestimmung viele 

biologische und kulturelle, individuelle und soziale Faktoren beitragen (Röttger-

Rössler 2002). Ihr oft flüchtiger und gemischter Charakter macht sie „als Objekt der 

Wissenschaft in einem neuzeitlichen Sinne suspekt“ (Michel 2005: 4). Umso 

schwieriger ist eine befriedigende Definition und Begriffsklärung. Die Erkundung 

der Emotionen verlangt deshalb, wie kaum ein anderes Forschungsfeld, die 

gemeinsame Anstrengung und Zusammenarbeit verschiedener Wissenschafts-

disziplinen. Der Komplexität des Phänomens wird nur gerecht, wer den Dialog über 

die Grenzen von Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften pflegt und die Vielheit 

gleichberechtigter Perspektiven im Auge behält. Die interdisziplinäre Annäherung 

an das Thema ermöglicht eine fruchtbare Konfrontation verschiedener Ansätze, die 

der Emotionsforschung neue Impulse verleiht. 

Doch gleichzeitig möchte ich dafür plädieren, den spezifischen Ansatz der 

einzelnen Fachrichtungen zu profilieren in der Absicht, das Gespräch über die 

                                                 
 Universität Zürich, Schweiz. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Christina VOGEL 

 130 

Wissenschaftsgrenzen hinweg zu suchen, und dies im Wissen um die Stärken und 

Schwächen, Chancen und Gefahren der verwendeten Theorien und angewandten 

Methoden. Wer sich der je eigenen disziplinären Kompetenzen bewusst ist, wird von 

einem Vergleich profitieren, wird erkennen, inwiefern die Kenntnisnahme anderer 

Modelle, Konzepte, Verfahren das eigene disziplinspezifische Wissen und die 

erprobten Forschungsmethoden entwickeln, erweitern, schärfen hilft. Biologie, 

Neurowissenschaften, Philosophie, Geschichtswissenschaften, Psychologie, Ethnologie, 

Soziologie – sie alle haben aufgrund ihrer Erkenntnisinteressen und ihres speziellen 

Gesichtspunktes einen wichtigen Beitrag zum besseren Verständnis der 

vielschichtigen Natur und Fähigkeiten der Emotionen zu leisten. Fächerüber-

greifende Fragestellungen, wie jene nach der Verfasstheit von Gefühlen, welche die 

Auseinandersetzung mit verschiedenen Arbeitsweisen fördern und zur kritischen 

Selbstreflexion der Forschenden führen, verdienen unterstützt zu werden. Die 

Entwicklung einer eigentlich „interdisziplinären Methode“ oder „interdisziplinären 

Theoriebildung“
1
 ist hingegen ein problematisches Unterfangen und birgt das 

Risiko, durch die Kombination nicht kompatibler Vorgehensweisen die theoretische 

Kohärenz und methodische Stringenz der in den Einzelwissenschaften betriebenen 

Forschung aufs Spiel zu setzten.  

Wer sich mit Emotionen beschäftigt, sieht sich immer wieder mit der Frage 

konfrontiert, ob diese angeboren oder erworben und geformt seien, ob es sich um 

anthropologische Grundmuster, universalgültige neuro-physiologische Prozesse oder 

um kulturspezifische, sozio-historisch veränderbare Konventionen handle (vgl. 

Michel 2005). Sind Emotionen auf Affektprogramme zurückzuführen? Haben wir es 

mit kulturübergreifenden Vorgängen zu tun oder haben sich die Gefühle im Laufe 

des Zivilisationsprozesses ausdifferenziert? Aufgrund der Komplexität und 

Dynamik emotionaler Phänomene werden wir kaum einfache Antworten auf diese 

Fragen erwarten dürfen.  

Hoffen dürfen wir jedoch, dass wir etwas über Emotionen erfahren, wenn wir 

uns anschicken, diese in einem klar umgrenzten Bereich aufzuzeichnen, zu 

beschreiben und zu deuten, wenn wir uns zum Beispiel fragen, ob und dank welcher 

Zugänge wir im Stande sind, Gefühle zu „lesen“ und zu interpretieren. Eine solche 

Problemstellung postuliert, dass Emotionen im Sinne von semiotischen Prozessen 

analysiert und verstanden werden können. Fühlen ist – dieser Arbeitshypothese 

zufolge – ein immer schon vermittelter und mitteilender Vorgang, der die 

Produktion und Rezeption, den Aus- und den Eindruck, die Dar- und Vorstellung 

von Gefühlen einschliesst. Unter dem Aspekt der Medialität betrachtet, wird 

deutlich, dass sich die Emotionsforschung einem Repräsentations-, Kommunikations- 

und Interpretationsproblem gegenüber gestellt sieht. 

2. Medialität und Theatralität von Emotionen 

Es wundert daher nicht, dass die Literaturwissenschaft, insbesondere die 

Theaterwissenschaft beansprucht mitzureden, wenn die Analyse von Emotionen zur 

Debatte steht. Wir meinen, Theaterwissenschafter halten sich zu recht für Experten 

                                                 
1 Als Beispiel eines solchen Unternehmens, siehe das Forschungsprojekt der FUB „Languages of 

Emotion“, www.loe.fu-berlin.de/zentrum/profil/index [18.04.2014]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Überlegungen zur Emotionalität am Beispiel von Denis Diderots „Paradox über den Schauspieler” 

 

 

 

131 

 

auf diesem Forschungsgebiet; und sie tun dies nicht allein im Bewusstsein, dass 

Emotionen im Theater – zumindest in der abendländischen Tradition – eine 

Schlüsselrolle spielen. Sie tun es auch aus der Einsicht heraus, Gefühle haben und 

manifestieren eine dramatische Struktur. Doris Kolesch legt überzeugend dar, unter 

Berufung auf Schriften von Ronald de Sousa, dass eine am Theater orientierte 

Perspektive „die Gemachtheit, die Inszeniertheit, ja die Aufführung von Emotionen 

zu thematisieren erlaubt“ (Kolesch 2007: 13). Theatralität gehört dieser Ansicht 

nach wesentlich zu unseren Gefühlen. Unsere Gefühle sind erleb- und lesbar dank 

ihrer Inszenierbarkeit. Und so sind sie aufs engste verknüpft mit bestimmten, 

historisch geprägten Theaterkulturen, Theaterdiskursen und Theaterpraxis.  

In der europäischen Kulturgeschichte ist es das 18. Jahrhundert, das den 

Affekten und Gefühlen
2
, den Emotionen und Leidenschaften einen hohen 

Stellenwert und eine besondere Aufmerksamkeit schenkte (Engelen 2007: 7). Die 

Epoche der Aufklärung ist auch bekannt als Periode der Empfindsamkeit, in welcher 

die verschiedensten Künste – Malerei, Bildhauerei, Musik, Literatur – das 

Verhältnis von Emotionalität und Rationalität reflektierten. Interessanterweise 

wandten sich Maler, Bildhauer, Romanschreiber und Dichter dem Theater und 

vornehmlich der Schauspielkunst zu, sobald es um die Darstellung und Vermittlung 

von Gefühlen ging. Als ob es bei der Repräsentation von Gefühlen immer schon um 

eine zur Schau-Stellung ginge, orientierte man sich am Schau-Spiel, an der 

Schauspieltheorie wie auch an der Schauspielpraxis. Im Bewusstsein der Grenzen 

der klassischen Rhetorik und ihrer sprachlichen Mittel wurde den Schriftstellern, 

den bildenden Künstlern, aber auch Juristen und Priestern empfohlen, sich die 

Schauspieler zum Vorbild zu nehmen, sobald sie sich den Ausdruck und die 

Erzeugung von Emotionen und Leidenschaften zur Aufgabe machten. 

In England war es der Schauspieler David Garrick, der bekannt war für die 

Entwicklung und Beherrschung einer Vielfalt von mimischen und gestischen 

Ausdrucksmöglichkeiten bei der Darstellung von Gefühlen. In der Absicht, den 

Betrachter emotional zu bewegen, nahmen sich viele Maler Garricks Spielweise 

zum Vorbild. Im Bereich des Gefühlsausdrucks entstand so in der zweiten Hälfte 

des 18. Jahrhunderts eine enge Wechselbeziehung von Malerei, Rhetorik und 

Schauspielkunst (Vogel 2000, 2001). Gleichzeitig entstand in England die Mode des 

empfindsamen Romans; Vertreter dieser Gattung wie Samuel Richardson, dessen 

Werke (Pamela, 1740; Clarissa, 1747/48) u. a. in Denis Diderot einen grossen 

Bewunderer fanden, wetteiferten mit der Anschaulichkeit und der Dramatik des 

Theaters und suchten ihre Leser in einer Weise zu berühren und zu einer 

emotionalen Lektürehaltung zu bewegen, die dem wirkungsästhetischen Ideal des 

Theaters nachempfunden war (Korte 2000: 143–145 und 151–152). 

Das Interesse, welches der Schauspielkunst entgegengebracht wurde, sobald 

es um die Nachahmung, die Produktion und Rezeption von Gefühlen ging, erklärt 

sich aus der Tatsache, dass Affekte und Emotionen an sich als körperliche 

Bewegungen, als physische Expressionen verstanden wurden. Mit anderen Worten: 

Emotionen sind wesentlich motorischer Ausdruck, sie manifestieren sich durch die 

                                                 
2 Im deutschsprachigen Raum wird der Begriff „Gefühl“ erst im 18. Jahrhundert verwendet und ist 

dem Französischen, bzw. Englischen „sentiment“ entlehnt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Christina VOGEL 

 132 

bebende Stimme, den bewegten Körper und teilen sich uns in Form einer 

nonverbalen Kommunikation mit. Eine Kunstart wie diejenige des Schauspielers, 

die die physische Präsenz und damit die äussere Gestalt des Schauspielers auf der 

Bühne zur Voraussetzung und zum Instrument hat, eignet sich vorzüglich, Gefühle 

nachzuahmen und nachzuempfinden, zu verstehen und zu vermitteln. Neben der 

Möglichkeit, Emotionen sprachlich auszudrücken, über Gefühle zu reden, hat der 

talentierte Schauspieler die Fähigkeit, diese durch seine Gestik und Mimik 

wiederzugeben und im Zuschauer hervorzurufen. Die Körpersprache des Schau-

spielers – seine Gebärden, Gesten, Haltungen und Tonlage – erlauben die Imitation 

und Repräsentation, das Entziffern und Wecken von grossen Leidenschaften, aber 

auch von kleinsten Gemütsregungen. Die Zeichen des Körpers – so die 

vorherrschende Meinung – ermöglichen einen anscheinend unmittelbaren Ausdruck 

von Stimmungen und die direkte Wiedergabe von Gefühlszuständen. Die nicht 

verbalen emotionalen Regungen übersetzen sich verständlicher und wirklichkeits-

getreuer in die visuelle Semiotik des Körpers, welche der Schauspieler als 

komplexes Zeichensystem einzusetzen vermag. 

Im 18. Jahrhundert bilden, entwickeln und verfeinern sich deshalb 

Schauspielpraxis, Körper-, Leidenschafts-  und Theatersemiotik in einem gegen-

seitigen Austausch und Wettstreit, an dem sich nicht nur Kunsttheorien, sondern 

auch verschiedenste Wissenschaftsdiskurse wie Medizin, Moraltheologie, Philo-

sophie, Rhetorik und – ganz bedeutend für diese Periode – Physiognomik und 

Pathognomik – beteiligten. Gerade Georg Christoph Lichtenberg, der Verfechter der 

Pathognomik, sprach explizit von der „Semiotik der Affekte[n]“ und von den 

„natürlichen Zeichen der Gemütsbewegungen“ und versuchte, dem transitorischen, 

vorübergehenden Charakter der Emotionen Rechnung zu tragen (Lichtenberg 1972: 

264). Die bewegte Körpersprache des Schauspielers, d. h. die einstudierten Zeichen 

seines Mienenspiels, seiner Körperattitüden und Bewegungen im Bühnenraum, 

scheinen zusammen mit erprobten Mitteln seiner Stimme dazu bestimmt, Emp-

findungen und Gemütsbewegungen zum emotional verständlichen, sinnvollen 

Ereignis auf der Bühne und im Zuschauerraum zu machen. 

3. Darstellung und Vermittlung von Emotionen zwischen Natürlichkeit 

und Künstlichkeit 

In der empfindsamen Phase der Aufklärung wurden nicht nur die 

Emotionalität sowie die  eloquentia corporis stark aufgewertet, gleichzeitig wurde 

versucht, die Körpersprache von zur Konvention erstarrten Attitüden und 

Pathosformeln zu befreien und die kodifizierten Affektdarstellungen zu überwinden 

hin zu einer als natürlich betrachteten Darstellungsweise der Gefühle. Obgleich 

Charles Le Bruns kunsttheoretische Abhandlung Conférence sur l'expression 

générale et particulière aus dem Jahr 1668 auch im 18. Jahrhundert einen starken 

Einfluss insbesondere auf die bildenden Künste ausübte, so versuchten viele 

Theoretiker und Künstler, sich von dieser zur Norm stilisierten Sprache der 

Leidenschaften zu lösen, um die als künstlich und akademisch empfundenen 

Ausdrucksweisen weiterzuentwickeln und die fixierten Typen zu erweitern, in der 

steten Sorge um eine authentisch wirkende expression des passions. Zudem galt es, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Überlegungen zur Emotionalität am Beispiel von Denis Diderots „Paradox über den Schauspieler” 

 

 

 

133 

 

nicht allein das Ausdruckspotential des Gesichts, sondern den ganzen Körper, 

verstanden als Resonanzraum, für die Künste nutzbar zu machen. Schauspiel, Tanz, 

Pantomime sollten eine wichtige Rolle spielen beim Versuch, Emotionen und 

Leidenschaften in grösster Nähe zur Wirklichkeit darzustellen und konse-

quenterweise auch gemischte Gefühle und sich schnell wandelnde, schwer fassbare 

Gemütsregungen auf „natürliche“ Art auszudrücken. 

In diesem Kontext müssen wir Denis Diderots (1713-1784) Schriften zum 

Theater lesen. Diderot hat sowohl als Autor wie als Theoretiker an den Reformen 

des aufklärerischen Theaters einen wesentlichen Anteil. Obschon seine Theater-

stücke – Le Fils naturel (1757) und Le Père de famille (1758) – keinen grossen 

Erfolg hatten, belebten seine theoretischen Betrachtungen, die sehr eng mit den 

Stücken verbunden waren – die Entretiens sur le Fils naturel (1757) und der 

Discours sur la poésie dramatique (1758) – die zeitgenössische Debatte über 

Theaterkunst und Schauspielpraxis. Während seine eigenen Dramen noch unter dem 

Einfluss der Einfühlungstheorie, die gerne von der Rhetorik auf die Schauspielkunst 

übertragen wurde, standen, distanziert sich Diderot im Paradox über den 

Schauspieler deutlich vom Konzept eines Spiels aus Empfindsamkeit und Einfühlung
3
. 

Beinahe zehn Jahre lang, von den ersten Entwürfen im Jahr 1769 bis zu den letzten 

Überarbeitungen 1778, schreibt Diderot am erst 1830, also posthum veröffentlichten 

Dialog Paradoxe sur le comédien und verteidigt immer klarer denjenigen Akteur, 

der mit Kopf und Überlegung spielt. Nur dieser sei fähig, bei jeder Aufführung 

vollkommen überzeugend, konstant und einheitlich seine Rolle zu interpretieren, 

wohingegen der Empfindsame unberechenbar und uneinheitlich spiele. 

Auch Diderot nimmt sich Schauspieler und Schauspielerinnen seiner Zeit zum 

Vorbild. Vor allem die Kunst von Mademoiselle Clairon steht modellhaft für die 

Praxis eines nüchternen, reflektierten Spiels ohne Emotionen. Auf der Bühne fühlt 

der Schauspieler nicht, identifiziert sich nicht mit seiner Rolle, er gibt vielmehr die 

äusseren Zeichen des empfindsamen, fühlenden Menschen wieder, nachdem er diese 

betrachtet, studiert, eingeübt hat. Der geniale Schauspieler begnügt sich zudem nicht 

mit der überlegten, kühlen Nachahmung von Gefühlen, er entwickelt seine Rolle 

weiter, indem er sie nach einem ideellen Modell vervollkommnet. Was er in der 

realen Welt, auf der Strasse und in Gesellschaft, beobachtet hat, überhöht und formt 

er zu einer mustergültigen Vorstellung, die allein seiner Einbildungskraft und dem 

Willen zur Verallgemeinerung entspringt. Ausgehend von der Rolle, die er 

darzustellen hat, und von den Observationen der menschlichen Natur, erschafft der 

grosse Schauspieler seine Idealfigur und ist bestrebt, sich allabendlich, unabhängig 

von seinem individuellen Charakter auf der Höhe dieses Modells zu bewegen. 

Beobachtungsgabe, Urteilskraft, Imagination und Gedächtnis sind die Fähigkeiten, 

die den genialen vom mittelmässigen, einfühlsamen Akteur unterscheiden. Doch es 

ist gerade dieser Verstandesschauspieler, der über sich hinausgewachsen ist, der klar 

trennt zwischen seiner Person und seiner Rolle, seiner Rolle und seiner idealen 

Theaterfigur, der wie kein anderer im Stande ist, die Zuschauer zu Tränen zu rühren. 

                                                 
3 Damit wendet er sich ab von früheren Positionen, die u. a. von Rémond de Sainte-Albine (Le 

Comédien, 1747) und Jean Baptiste Dubos (Réflexions critiques sur la poésie et la peinture, 1719) 

vertreten wurden. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Christina VOGEL 

 134 

Um diese Wirkung zu erzielen, bringt der Schauspieler seinen ganzen Körper 

ein. Gerade seine Gebärdensprache, stummes Mienenspiel und die Modulationen 

seiner Stimme beeindrucken den Betrachter. Schon im Discours de la poésie 

dramatique plädierte Diderot für den häufigen Einsatz der Pantomime. So oft wie 

immer möglich sollten an Stelle von Worten Gesten „sprechen“; insbesondere beim 

Ausdruck von Gefühlen sind den sprachlichen Zeichen die non verbalen 

vorzuziehen. Im Namen einer grösseren Realitätsnähe und Natürlichkeit des 

Schauspiels verlangt Diderot, die Dialoge auf der Bühne durch Mimik und Gestik zu 

ersetzen mit der Absicht, im Zuschauer starke Gemütsbewegungen zu wecken, so 

dass sich dieser mit den Figuren und Handlungen auf der Bühne identifiziert. Ist das 

bewusst kalkulierte und kontrollierte Spiel des Mimen überzeugend, so nimmt der 

Zuschauer jene Emotionen als real wahr, die auf der Bühne pure Illusion und bloss 

vorgetäuscht sind. Dass das Theaterpublikum die vorgespielten Affekte als echt 

empfindet, gehört, nach Ansicht Diderots, zum Ziel und Paradox der 

Schauspielkunst. Und so wird das Theater zum Ort und Medium eines unmittelbaren 

Erlebens von Liebe und Hass, Freude und Traurigkeit, Schrecken und Mitleid. 

4. Die Aufführung von Emotionen als Kulturleistung 

Diderots Ausführungen sind für die Thematik „Gefühle lesen“ von 

Bedeutung, da sein Paradox über den Schauspieler von der Annahme einer 

natürlichen Theatralität der Empfindungen ausgeht, welche von der Theaterkunst 

vorausgesetzt und von der Theaterpraxis genutzt wird. Parallel hierzu unterscheidet 

Diderot zwischen einer natürlichen und einer vorgetäuschten Sensibilität. Was wäre 

die Kunst des Schauspielers, spielten wir nicht alle in unserem Alltag, mehr oder 

weniger bewusst, viele verschiedene Rollen. Theater spielen – d. h. Haltungen 

kopieren, Personen darstellen oder nachahmen, Handlungen und Gefühle fingieren – 

gehört zu unseren alltäglichen Erfahrungen und ist eine der wichtigsten 

Kulturtechniken. Auf der Strasse und in den Salons, in der öffentlichen wie in der 

privaten Sphäre, sind wir abwechslungsweise und oft kaum unterscheidbar 

Zuschauer und Schauspieler, nehmen das Auftreten und die Ausdrucksweisen 

unserer Mitmenschen wahr, schlüpfen in Rollen, tragen Masken, ahmen Attitüden 

nach, probieren Stimmlagen aus, sind empfänglich für Emotionen. In stets 

variierenden Konstellationen und Szenarien sind wir bald Akteure, bald Publikum, 

interagieren und manipulieren, betrachten und fühlen, indem wir am Spiel 

teilnehmen. Das Gesellschaftsspiel als Vorlage für die Schauspielkunst erlaubt es, 

Theaterfiguren zu schaffen, die natürlich scheinen und deren kunstvolles Spiel 

wiederum auf die Gesellschaft zurückwirkt und sie beeinflusst. 

Doch Theater und Leben spiegeln sich nicht einfach dank eines 

omnipräsenten theatralen Dispositivs, sie bilden und konturieren sich auch 

wechselseitig, verfeinern und vervollkommnen ihre Ausdrucksformen und tragen 

bei zur Konstitution und permanenten Selbstvergewisserung sowohl von subjektiver 

wie auch gesellschaftlicher Identität. Das Theater bringt die diffus und ungeordnet 

waltende, individuelle wie auch kollektive Repräsentationskraft ins Bewusstsein 

aller am Spiel beteiligten Akteure und trägt wesentlich dazu bei, die eigene Person 

und die sozialen Aufgaben zu entwickeln, zu ordnen, zu verstehen und zu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Überlegungen zur Emotionalität am Beispiel von Denis Diderots „Paradox über den Schauspieler” 

 

 

 

135 

 

beherrschen. Dass das Theater auch eine Erziehungsmaschinerie ist, oder sein kann, 

davon war gerade das 18. Jahrhundert tief überzeugt. Die Einführung einer neuen 

dramatischen Gattung, nämlich des bürgerlichen Trauerspiels, ist auch der Versuch, 

das bürgerliche Individuum aufzuwerten, zu emanzipieren und eine ihm 

entsprechende (Theater-) Kultur zu schaffen. 

Wichtig ist mir die Tatsache, dass Diderots Versuch über die Schauspielkunst 

auf einem Stufenkonzept von Theatralität beruht; sein Paradox unterscheidet klar 

getrennte, hierarchisch geordnete Formen von theatralen Äusserungen. Ganz unten 

auf der Stufenleiter platziert er die alltägliche, spontane, vermeintlich „natürliche“ 

Schauspielerei, welche – bei genauerer Betrachtung – immer schon das Produkt von 

Nachahmungseffekten, von Konventionen und Vorschriften ist. Sie ist nur insofern 

„natürlich“, als sie nicht im Dienste eines in sich geschlossenen Theaterstücks, das 

zur Aufführung gebracht werden braucht, steht, und daher uneinheitlich, vereinzelt 

und zerstreut wirkt. 

Zur nächst höheren Stufe gehört das Theaterspiel des schlechten oder, im 

besten Fall, mittelmässigen Akteurs, der die theatralen Szenen des gewöhnlichen 

Lebens beobachtet, einstudiert und auf der Bühne unreflektiert zur Darstellung 

bringt. Ob ästhetisch überzeugend oder nicht, Theater als Kunstform ist 

unweigerlich Theater über Theater. Im Unterschied zur Bühne der Welt geht es 

jedoch um eine Weise des Schauspielens, die im Rahmen einer bestimmten 

Inszenierung einheitlich, harmonisch abgestimmt und aufs Ganze einer Theater-

produktion ausgerichtet ist. Auf dieser Stufe agiert der einfühlsame Schauspieler, 

der sich mit seiner Figur identifiziert, der die Gefühle der ihm zugedachten Person 

nachempfindet und der sich auf der Bühne leidenschaftlich begeistert und trauert, 

der Tränen weint und lacht, der im Enthusiasmus die Kontrolle über sein Spiel zu 

verlieren riskiert und die Tendenz hat, sich selber, seinen individuellen Charakter 

darzustellen. 

Auf die höchste Stufe von Theatralität versucht der geniale Schauspieler zu 

gelangen, indem er sich von seiner Person, seinem Charakter distanziert, um kühl 

und emotionslos nach dem idealen Modell zu spielen, das er noch vor der 

Repräsentation imaginiert und abstrahiert hat, ausgehend von seiner Rolle und den 

Vorbildern, die ihm die Bühne des realen Lebens liefert. Im Gegensatz zum 

mittelmässigen Schauspieler kopiert er nicht direkt, was er vorgeführt sieht, er wählt 

aus der Vielzahl der theatralen Elemente jene aus, die für die Erzeugung seiner 

Theaterschöpfung geeignet sind, und fügt sie zu einem neuen, gänzlich artifiziellen 

Geschöpf zusammen – Diderot spricht von einer überdimensional grossen Puppe. 

Dank dieses Verständnisses einer gesteigerten, kunstvollen Theatralität vermag der 

Schauspieler konstant zu spielen und die Zuschauer im Parterre zu überzeugen, zu 

rühren und sie über sich hinauszuführen, auf dass sie an einer Vor- und Darstellung 

partizipieren, die hoch artifiziell ist und trotzdem wahr scheint. Einbildungs- und 

Urteilskraft sind die Fähigkeiten, die es erlauben, die Schauspielpraxis zu einer 

Kunstform zu entwickeln, welche auch ein Zivilisationsprogramm zu sein beansprucht. 
Die Übergänge zwischen den verschiedenen Stufen theatraler Handlungen, 

die Leben und Kunst durchdringen, sind sicher fliessender als es Diderots Konzept 
suggeriert. Doch sein Modell hat den Vorzug, das weitverbreitete, aber diffuse 
Phänomen der in Szene gesetzten Verhaltensweisen in Kategorien einzuteilen und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Christina VOGEL 

 136 

dank der pyramidalen Gliederung etwas in den Griff zu bekommen. Gleiches gilt für 
den Bereich der Emotionalität. Wenn Diderot die verschiedenen Formen von 
Inszeniertheit mit unterschiedlichen Weisen von Sensibilität assoziiert, so strebt er 
danach, das Kontinuum, das Emotionen sind, zu artikulieren, zu „semiotisieren“. In 
Analogie zu den Niveaus von Theatralität unterteilt er den Bereich der Sensibilität 
und spricht von natürlicher und konventioneller, von spontaner und reflektierter, von 
erlebter und kopierter, ja vorgetäuschter Sensibilität. Das Theater ist der privilegierte 
Ort, wo die Grenzen zwischen den Kategorien von Sensibilität sichtbar, erkennbar 
gemacht werden, nicht nur weil sie benannt, in Worte übersetzt werden, sondern 
weil sie gezeigt werden, weil sie – vermittelt über die Gebärdensprache, über das 
Mienenspiel, welche der grosse Schauspieler berechnend und überlegt einzusetzen 
versteht – unmittelbar erlebbar sind. Die oft unbewusst und unscharf 
wahrgenommenen Empfindungen kristallisieren sich auf der Bühne, so dass der 
Zuschauer, was ihn im Alltag vage bewegt, als bestimmte, benennbare Gefühle 
empfindet und begreift. Im Theater spiegeln und perfektionieren sich die Emotionen 
von Publikum und Schauspieler gegenseitig; über das Medium der theatralen 
Emotion wird der empfindsame Zuschauer zum mitfühlenden und gleichzeitig 
aufgeklärten Menschen, der Gefühle zu trennen und zu beurteilen lernt. Speziell in 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zielt die Ausdifferenzierung und Steigerung 
der Empfindsamkeit auf die Ausbildung der für das gesellschaftliche Leben als 
wesentlich betrachteten moralischen Gefühle wie Mitgefühl und Sympathie. 

5. Von emotionalen Regungen zur Gestaltung und Erkenntnis der Gefühle 

Diderots Paradox geht von der Annahme einer dem Menschen natürlichen 

Disposition zu fühlen aus. Empfindungsfähigkeit gehört zur menschlichen Natur. 

Doch diese Fähigkeit muss geweckt, geformt, entwickelt werden. Wir mögen 

potentiell alle empfindsam sein, doch erst die Ausbildung dieser „angeborenen“, 

latenten Haltung macht aus uns fühlende Individuen, die ihre Gefühle entschlüsseln 

und mitteilen können, die ihre Emotionen willentlich produzieren, manipulieren und 

in der Interaktion mit Mitmenschen ins Spiel zu bringen vermögen. Der Prozess der 

Herausbildung und Beherrschung der Gefühle ist aber immer schon, soweit wir auch 

in der Entwicklungsgeschichte zurückzugehen versuchen, ein von nicht selten 

konfliktreichen Handlungen strukturierter. In stets wechselnden, verteilten Rollen 

beobachten und agieren wir; wir ahmen nach, parodieren, täuschen; wir lassen uns 

berühren, bewegen, fühlen uns ein und mit. Würden wir unsere Gefühle verstehen, 

wenn wir sie nicht im Schau-Spiel – ob ernst oder nicht – ausprobiert, aufgeführt 

und verfeinert hätten? So universal unsere Affektdisposition sein mag, sie ist geprägt 

von gesellschaftlichen Mustern, kulturellen Modellen und Techniken, von 

semiotischen Konventionen, ästhetischen Urteilen und ethischen Normen. Insofern 

sie eine dramatische Struktur haben, sind Affekte das Ergebnis sozialer Interaktion 

und eines verinnerlichten, kulturspezifischen Habitus. Das bedeutet nicht, dass wir 

ein transkulturelles Verständnis von Empfindungen ausschliessen brauchen; aber es 

heisst, dass dieses zumindest nicht selbstverständlich ist, denn unsere je eigenen 

kulturellen Orientierungen und historisch gewachsenen Konstruktionen bestimmen 

die Art und Weise, wie wir emotionale Prozesse inszenieren und wahrnehmen, wie 

wir Gefühle lesen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Überlegungen zur Emotionalität am Beispiel von Denis Diderots „Paradox über den Schauspieler” 

 

 

 

137 

 

Bibliografie 

Damasio 1994: Antonio R. Damasio, Descartes' Error. Emotion, Reason, and Human Brain, 

New York, Putnam. 

Damasio 2013: Antonio R. Damasio, Der Spinoza-Effekt: wie Gefühle unser Leben bestimmen, 

Berlin, List. 

Diderot 1968: Denis Diderot, Œuvres esthétiques, éd. de Paul Vernière, Paris, Garnier Frères, 

1968. 

Dubos 1967: Jean Baptiste Dubos, Réflexions critiques sur la poésie et la peinture, réimpr. 

Genève, Slatkine.  

Engelen 2007: Eva-Maria Engelen, Gefühle, Stuttgart, Philipp Reclam jun. 

Ganthaler, Neumaier, Zecha 2009: Heinrich Ganthaler, Otto Neumaier, Gerhard Zecha (Hg.), 

Rationalität und Emotionalität, Wien/Berlin, LIT Verlag, „Austria Forschung und 

Wissenschaft – Philosophie“, Bd. 9. 

Michel 2005: Paul Michel, „Emotionen. Erscheinungsformen – Diskursfelder – 

Beeinflussung. Eine Bestandesaufnahme des Herausgebers“, in: Unmitte(i)lbarkeit. 

Gestaltungen und Lesbarkeit von Emotionen, Zürich, Pano Verlag, Schriften zur 

Symbolforschung, Bd. 15. 

Kolesch 2007: Doris Kolesch, „Theaterwissenschaft als Kulturwissenschaft. Perspektiven 

einer theaterwissenschaftlichen Emotionsforschung“, in: Forum Modernes Theater, 

Bd. 22/1, S. 7–15. 

Korte 2000: Barbara Korte, „Theatralität der Emotionen. Zur Körpersprache im englischen 

Roman des 18. Jahrhunderts“, in: Claudia Benthien, Anne Fleig, Ingrid Kasten, 

Emotionalität. Zur Geschichte der Gefühle, Köln/Weimar/Wien, Böhlau Verlag, S. 

141–155. 

Lichtenberg 1972: Georg Christoph Lichtenberg, „Über Physiognomik: Wider die 

Physiognomen“, in: Schriften und Briefe, Bd.3, München, Carl Hanser Verlag. 

Röttger-Rössler 2002: Birgitt Röttger-Rössler, „Emotion und Kultur: Einige Grundfragen“, 

in: Zeitschrift für Ethnologie, Bd, 127, Heft 2, S. 147–162. 

Thommen, Vogel 2000: Evelyne Thommen, Christina Vogel (éds.), Lire les passions, Bern, 

Peter Lang, „Tausch“, Bd. 13. 

Vogel 2000 : Matthias Vogel, „Vom Porträtisten zum Maler der Leidenschaften. Der Fall 

George Romneys“, in: Evelyne Thommen, Christina Vogel (éds.), Lire les passions, 

Bern, Peter Lang, “Tausch”, Bd. 13, S. 17–46. 

Vogel 2001: Matthias Vogel, Johann Heinrich Füssli – Darsteller der Leidenschaften, 

Zürich, Zurich InterPublishers. 

Theatricality of Emotions. 

The Example of Denis Diderots’ Paradoxe sur le comédien 

The last twenty years have seen a growing interest in the emotions across the 

academy and the “affective turn” in critical theory. Biological and social sciences bring 

different perspectives and methodologies to understanding affective experience. Among the 

disciplines, the arts and humanities, and especially the theatre studies, reveal that emotions 

manifest a dramatic structure. The theatre and the art of the actor are a privileged way to 

represent affective experiences and to analyse their expressions. In Europe, it is the Age of 

Enlightenment that understood the close connection between theatre and emotions. In the 

18
th

 century, drama practice and the semiotics of body and passion developed in a mutual 

exchange and competition, on which not only art theories but also various scientific 

discourses such as medicine, moral theology, philosophy, rhetoric and – most important for 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Christina VOGEL 

 138 

this period – physiognomy and pathognomy – were involved. Georg Christoph Lichtenberg, 

the advocate of pathognomy, spoke explicitly of the “semiotics of affects”. The aim of this 

article is to show that Denis Diderot’s Paradoxe sur le comédien helps us “reading” 

emotions. The theater reflects the emotions of the audience and actors perfecting each other; 

through the medium of theatrical emotion the sensitive viewers will learn to compassionate, 

to separate and judge the different emotions. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)
BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

