Theatralitiit der Gefiihle.
Uberlegungen zur Emotionalitit am Beispiel von Denis
Diderots Paradox iiber den Schauspieler

Christina VOGEL"

Key-words: emotions, theatricality, semiotics, Enlightenment, Denis Diderot,
cultural studies

1. Lesbarkeit von Emotionen: eine Anniiherung an den ,,affective turn*

Gefithle gehéren zu unserer Alltagserfahrung. Wiirden wir handeln,
Entscheidungen treffen, Urteile fallen ohne Begehrungsvermdgen, ohne emotionale
Vorstellungen, ohne affektive Wertung? Was wir leisten, entspringt unserer
Féhigkeit, zu wiinschen, zu meiden. Wir streben danach, unsere mit Lust
assoziierten Vorstellungen zu verwirklichen, wiahrend uns, was Unlust bewirkt,
widerstrebt. In unserem Verhéltnis zur Welt, zu Mitmenschen, ja zu uns selbst
spielen emotionale Reaktionen eine wichtige Rolle. Thre Bedeutung fiir rationale,
kognitive Prozesse ist uns bewusster denn je (vgl. Damasio 1994, Damasio 2013);
was wir in den verschiedensten Situationen erleben, betrachten wir heute als das
Resultat eines komplexen Zusammenspiels von Emotionalitdt und Rationalitét
(Ganthaler, Neumaier, Zecha 2009).

Schon der Begriff zeigt, es handelt sich bei Emotionen nicht um statische
Phinomene, vielmehr um relationale, dynamische Prozesse. Gefiihle sind keine
Zustinde, sondern Regungen, Gemiitsbewegungen, zu deren Bestimmung viele
biologische und kulturelle, individuelle und soziale Faktoren beitragen (Rottger-
Réssler 2002). Thr oft fliichtiger und gemischter Charakter macht sie ,,als Objekt der
Wissenschaft in einem neuzeitlichen Sinne suspekt (Michel 2005: 4). Umso
schwieriger ist eine befriedigende Definition und Begriffskldrung. Die Erkundung
der Emotionen verlangt deshalb, wie kaum ein anderes Forschungsfeld, die
gemeinsame Anstrengung und Zusammenarbeit verschiedener Wissenschafts-
disziplinen. Der Komplexitit des Phdnomens wird nur gerecht, wer den Dialog iiber
die Grenzen von Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften pflegt und die Vielheit
gleichberechtigter Perspektiven im Auge behélt. Die interdisziplindre Anndherung
an das Thema ermoglicht eine fruchtbare Konfrontation verschiedener Ansétze, die
der Emotionsforschung neue Impulse verleiht.

Doch gleichzeitig mochte ich dafiir pladieren, den spezifischen Ansatz der
einzelnen Fachrichtungen zu profilieren in der Absicht, das Gesprich iiber die

* Universitit Ziirich, Schweiz.

,Philologica Jassyensia”, an XII, nr. 1 (23), 2016, p. 129-138

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Christina VOGEL

Wissenschaftsgrenzen hinweg zu suchen, und dies im Wissen um die Stirken und
Schwichen, Chancen und Gefahren der verwendeten Theorien und angewandten
Methoden. Wer sich der je eigenen disziplindren Kompetenzen bewusst ist, wird von
einem Vergleich profitieren, wird erkennen, inwiefern die Kenntnisnahme anderer
Modelle, Konzepte, Verfahren das eigene disziplinspezifische Wissen und die
erprobten Forschungsmethoden entwickeln, erweitern, schérfen hilft. Biologie,
Neurowissenschaften, Philosophie, Geschichtswissenschaften, Psychologie, Ethnologie,
Soziologie — sie alle haben aufgrund ihrer Erkenntnisinteressen und ihres speziellen
Gesichtspunktes einen wichtigen Beitrag zum besseren Verstindnis der
vielschichtigen Natur und Fihigkeiten der Emotionen zu leisten. Fécheriiber-
greifende Fragestellungen, wie jene nach der Verfasstheit von Gefiihlen, welche die
Auseinandersetzung mit verschiedenen Arbeitsweisen fordern und zur kritischen
Selbstreflexion der Forschenden fithren, verdienen unterstiitzt zu werden. Die
Entwicklung einer eigentlich ,,interdisziplindren Methode® oder ,,interdisziplindren
Theoriebildung® ist hingegen ein problematisches Unterfangen und birgt das
Risiko, durch die Kombination nicht kompatibler VVorgehensweisen die theoretische
Kohérenz und methodische Stringenz der in den Einzelwissenschaften betriebenen
Forschung aufs Spiel zu setzten.

Wer sich mit Emotionen beschéftigt, sieht sich immer wieder mit der Frage
konfrontiert, ob diese angeboren oder erworben und geformt seien, ob es sich um
anthropologische Grundmuster, universalgiiltige neuro-physiologische Prozesse oder
um kulturspezifische, sozio-historisch verinderbare Konventionen handle (vgl.
Michel 2005). Sind Emotionen auf Affektprogramme zuriickzufithren? Haben wir es
mit kulturiibergreifenden Vorgingen zu tun oder haben sich die Gefiihle im Laufe
des Zivilisationsprozesses ausdifferenziert? Aufgrund der Komplexitit und
Dynamik emotionaler Phinomene werden wir kaum einfache Antworten auf diese
Fragen erwarten diirfen.

Hoffen diirfen wir jedoch, dass wir etwas liber Emotionen erfahren, wenn wir
uns anschicken, diese in einem klar umgrenzten Bereich aufzuzeichnen, zu
beschreiben und zu deuten, wenn wir uns zum Beispiel fragen, ob und dank welcher
Zugénge wir im Stande sind, Gefiihle zu ,,lesen” und zu interpretieren. Eine solche
Problemstellung postuliert, dass Emotionen im Sinne von semiotischen Prozessen
analysiert und verstanden werden konnen. Fiihlen ist — dieser Arbeitshypothese
zufolge — ein immer schon vermittelter und mitteilender Vorgang, der die
Produktion und Rezeption, den Aus- und den Eindruck, die Dar- und Vorstellung
von Gefiihlen einschliesst. Unter dem Aspekt der Medialitit betrachtet, wird
deutlich, dass sich die Emotionsforschung einem Représentations-, Kommunikations-
und Interpretationsproblem gegentiber gestellt sieht.

2. Medialitit und Theatralitit von Emotionen

Es wundert daher nicht, dass die Literaturwissenschaft, insbesondere die
Theaterwissenschaft beansprucht mitzureden, wenn die Analyse von Emotionen zur
Debatte steht. Wir meinen, Theaterwissenschafter halten sich zu recht fiir Experten

1 Als Beispiel eines solchen Unternehmens, siehe das Forschungsprojekt der FUB ,,Languages of
Emotion®, www.loe.fu-berlin.de/zentrum/profil/index [18.04.2014].

130

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Uberlegungen zur Emotionalitiit am Beispiel von Denis Diderots ,, Paradox iiber den Schauspieler”

auf diesem Forschungsgebiet; und sie tun dies nicht allein im Bewusstsein, dass
Emotionen im Theater — zumindest in der abendldndischen Tradition — eine
Schliisselrolle spielen. Sie tun es auch aus der Einsicht heraus, Gefiihle haben und
manifestieren eine dramatische Struktur. Doris Kolesch legt {iberzeugend dar, unter
Berufung auf Schriften von Ronald de Sousa, dass eine am Theater orientierte
Perspektive ,,die Gemachtheit, die Inszeniertheit, ja die Auffithrung von Emotionen
zu thematisieren erlaubt® (Kolesch 2007: 13). Theatralitdt geh6rt dieser Ansicht
nach wesentlich zu unseren Gefiihlen. Unsere Gefiihle sind erleb- und lesbar dank
ihrer Inszenierbarkeit. Und so sind sie aufs engste verkniipft mit bestimmten,
historisch geprégten Theaterkulturen, Theaterdiskursen und Theaterpraxis.

In der europdischen Kulturgeschichte ist es das 18. Jahrhundert, das den
Affekten und Gefiihlen?, den Emotionen und Leidenschaften einen hohen
Stellenwert und eine besondere Aufmerksamkeit schenkte (Engelen 2007: 7). Die
Epoche der Aufklarung ist auch bekannt als Periode der Empfindsamkeit, in welcher
die verschiedensten Kiinste — Malerei, Bildhauerei, Musik, Literatur — das
Verhéltnis von Emotionalitit und Rationalitdt reflektierten. Interessanterweise
wandten sich Maler, Bildhauer, Romanschreiber und Dichter dem Theater und
vornehmlich der Schauspielkunst zu, sobald es um die Darstellung und Vermittlung
von Gefiihlen ging. Als ob es bei der Reprisentation von Gefiihlen immer schon um
eine zur Schau-Stellung ginge, orientierte man sich am Schau-Spiel, an der
Schauspieltheorie wie auch an der Schauspielpraxis. Im Bewusstsein der Grenzen
der klassischen Rhetorik und ihrer sprachlichen Mittel wurde den Schriftstellern,
den bildenden Kiinstlern, aber auch Juristen und Priestern empfohlen, sich die
Schauspieler zum Vorbild zu nehmen, sobald sie sich den Ausdruck und die
Erzeugung von Emotionen und Leidenschaften zur Aufgabe machten.

In England war es der Schauspieler David Garrick, der bekannt war fiir die
Entwicklung und Beherrschung einer Vielfalt von mimischen und gestischen
Ausdrucksmoglichkeiten bei der Darstellung von Gefiihlen. In der Absicht, den
Betrachter emotional zu bewegen, nahmen sich viele Maler Garricks Spielweise
zum Vorbild. Im Bereich des Gefiihlsausdrucks entstand so in der zweiten Hélfte
des 18. Jahrhunderts eine enge Wechselbeziehung von Malerei, Rhetorik und
Schauspielkunst (Vogel 2000, 2001). Gleichzeitig entstand in England die Mode des
empfindsamen Romans; Vertreter dieser Gattung wie Samuel Richardson, dessen
Werke (Pamela, 1740; Clarissa, 1747/48) u. a. in Denis Diderot einen grossen
Bewunderer fanden, wetteiferten mit der Anschaulichkeit und der Dramatik des
Theaters und suchten ihre Leser in einer Weise zu beriihren und zu einer
emotionalen Lektiirehaltung zu bewegen, die dem wirkungsasthetischen Ideal des
Theaters nachempfunden war (Korte 2000: 143-145 und 151-152).

Das Interesse, welches der Schauspielkunst entgegengebracht wurde, sobald
es um die Nachahmung, die Produktion und Rezeption von Gefiihlen ging, erklért
sich aus der Tatsache, dass Affekte und Emotionen an sich als korperliche
Bewegungen, als physische Expressionen verstanden wurden. Mit anderen Worten:
Emotionen sind wesentlich motorischer Ausdruck, sie manifestieren sich durch die

2 Im deutschsprachigen Raum wird der Begriff ,,Gefiihl“ erst im 18. Jahrhundert verwendet und ist
dem Franzdsischen, bzw. Englischen ,,sentiment™ entlehnt.

131

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Christina VOGEL

bebende Stimme, den bewegten Korper und teilen sich uns in Form einer
nonverbalen Kommunikation mit. Eine Kunstart wie diejenige des Schauspielers,
die die physische Prdsenz und damit die dussere Gestalt des Schauspielers auf der
Biihne zur Voraussetzung und zum Instrument hat, eignet sich vorziiglich, Gefiihle
nachzuahmen und nachzuempfinden, zu verstehen und zu vermitteln. Neben der
Moglichkeit, Emotionen sprachlich auszudriicken, tiber Gefiihle zu reden, hat der
talentierte Schauspieler die Fahigkeit, diese durch seine Gestik und Mimik
wiederzugeben und im Zuschauer hervorzurufen. Die Korpersprache des Schau-
spielers — seine Gebdrden, Gesten, Haltungen und Tonlage — erlauben die Imitation
und Représentation, das Entziffern und Wecken von grossen Leidenschaften, aber
auch von kleinsten Gemiitsregungen. Die Zeichen des Koérpers — so die
vorherrschende Meinung — ermoglichen einen anscheinend unmittelbaren Ausdruck
von Stimmungen und die direkte Wiedergabe von Gefiihlszustinden. Die nicht
verbalen emotionalen Regungen {ibersetzen sich verstindlicher und wirklichkeits-
getreuer in die visuelle Semiotik des Korpers, welche der Schauspieler als
komplexes Zeichensystem einzusetzen vermag.

Im 18. Jahrhundert bilden, entwickeln und verfeinern sich deshalb
Schauspielpraxis, Korper-, Leidenschafts- und Theatersemiotik in einem gegen-
seitigen Austausch und Wettstreit, an dem sich nicht nur Kunsttheorien, sondern
auch verschiedenste Wissenschaftsdiskurse wie Medizin, Moraltheologie, Philo-
sophie, Rhetorik und — ganz bedeutend fiir diese Periode — Physiognomik und
Pathognomik — beteiligten. Gerade Georg Christoph Lichtenberg, der Verfechter der
Pathognomik, sprach explizit von der ,,Semiotik der Affekte[n] und von den
,hatiirlichen Zeichen der Gemiitsbewegungen und versuchte, dem transitorischen,
voriibergehenden Charakter der Emotionen Rechnung zu tragen (Lichtenberg 1972:
264). Die bewegte Korpersprache des Schauspielers, d. h. die einstudierten Zeichen
seines Mienenspiels, seiner Korperattitiden und Bewegungen im Biithnenraum,
scheinen zusammen mit erprobten Mitteln seiner Stimme dazu bestimmt, Emp-
findungen und Gemiitsbewegungen zum emotional verstéindlichen, sinnvollen
Ereignis auf der Biihne und im Zuschauerraum zu machen.

3. Darstellung und Vermittlung von Emotionen zwischen Natiirlichkeit
und Kiinstlichkeit

In der empfindsamen Phase der Aufklirung wurden nicht nur die
Emotionalitit sowie die eloquentia corporis stark aufgewertet, gleichzeitig wurde
versucht, die Korpersprache von zur Konvention erstarrten Attitiiden und
Pathosformeln zu befreien und die kodifizierten Affektdarstellungen zu iiberwinden
hin zu einer als natiirlich betrachteten Darstellungsweise der Gefiihle. Obgleich
Charles Le Bruns kunsttheoretische Abhandlung Conférence sur ['expression
générale et particuliere aus dem Jahr 1668 auch im 18. Jahrhundert einen starken
Einfluss insbesondere auf die bildenden Kiinste ausiibte, so versuchten viele
Theoretiker und Kiinstler, sich von dieser zur Norm stilisierten Sprache der
Leidenschaften zu 16sen, um die als kiinstlich und akademisch empfundenen
Ausdrucksweisen weiterzuentwickeln und die fixierten Typen zu erweitern, in der
steten Sorge um eine authentisch wirkende expression des passions. Zudem galt es,

132

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Uberlegungen zur Emotionalitiit am Beispiel von Denis Diderots ,, Paradox iiber den Schauspieler”

nicht allein das Ausdruckspotential des Gesichts, sondern den ganzen Korper,
verstanden als Resonanzraum, fiir die Kiinste nutzbar zu machen. Schauspiel, Tanz,
Pantomime sollten eine wichtige Rolle spielen beim Versuch, Emotionen und
Leidenschaften in grosster Néhe zur Wirklichkeit darzustellen und konse-
guenterweise auch gemischte Gefiihle und sich schnell wandelnde, schwer fassbare
Gemiitsregungen auf ,,natiirliche* Art auszudriicken.

In diesem Kontext miissen wir Denis Diderots (1713-1784) Schriften zum
Theater lesen. Diderot hat sowohl als Autor wie als Theoretiker an den Reformen
des aufkldrerischen Theaters einen wesentlichen Anteil. Obschon seine Theater-
stiicke — Le Fils naturel (1757) und Le Peére de famille (1758) — keinen grossen
Erfolg hatten, belebten seine theoretischen Betrachtungen, die sehr eng mit den
Stiicken verbunden waren — die Entretiens sur le Fils naturel (1757) und der
Discours sur la poésie dramatique (1758) — die zeitgendssische Debatte iiber
Theaterkunst und Schauspielpraxis. Wahrend seine eigenen Dramen noch unter dem
Einfluss der Einfiihlungstheorie, die gerne von der Rhetorik auf die Schauspielkunst
iibertragen wurde, standen, distanziert sich Diderot im Paradox iiber den
Schauspieler deutlich vom Konzept eines Spiels aus Empfindsamkeit und Einfiihlung?.
Beinahe zehn Jahre lang, von den ersten Entwiirfen im Jahr 1769 bis zu den letzten
Uberarbeitungen 1778, schreibt Diderot am erst 1830, also posthum verdffentlichten
Dialog Paradoxe sur le comédien und verteidigt immer klarer denjenigen Akteur,
der mit Kopf und Uberlegung spielt. Nur dieser sei fihig, bei jeder Auffiihrung
vollkommen {iberzeugend, konstant und einheitlich seine Rolle zu interpretieren,
wohingegen der Empfindsame unberechenbar und uneinheitlich spiele.

Auch Diderot nimmt sich Schauspieler und Schauspielerinnen seiner Zeit zum
Vorbild. Vor allem die Kunst von Mademoiselle Clairon steht modellhaft fiir die
Praxis eines niichternen, reflektierten Spiels ohne Emotionen. Auf der Biihne fiihlt
der Schauspieler nicht, identifiziert sich nicht mit seiner Rolle, er gibt vielmehr die
dusseren Zeichen des empfindsamen, fiihlenden Menschen wieder, nachdem er diese
betrachtet, studiert, eingetibt hat. Der geniale Schauspieler begniigt sich zudem nicht
mit der berlegten, kithlen Nachahmung von Gefiihlen, er entwickelt seine Rolle
weiter, indem er sie nach einem ideellen Modell vervollkommnet. Was er in der
realen Welt, auf der Strasse und in Gesellschaft, beobachtet hat, iiberhoht und formt
er zu einer mustergiiltigen Vorstellung, die allein seiner Einbildungskraft und dem
Willen zur Verallgemeinerung entspringt. Ausgehend von der Rolle, die er
darzustellen hat, und von den Observationen der menschlichen Natur, erschafft der
grosse Schauspieler seine Idealfigur und ist bestrebt, sich allabendlich, unabhingig
von seinem individuellen Charakter auf der Hohe dieses Modells zu bewegen.
Beobachtungsgabe, Urteilskraft, Imagination und Gedéchtnis sind die Fahigkeiten,
die den genialen vom mittelméssigen, einfithlsamen Akteur unterscheiden. Doch es
ist gerade dieser Verstandesschauspieler, der {iber sich hinausgewachsen ist, der klar
trennt zwischen seiner Person und seiner Rolle, seiner Rolle und seiner idealen
Theaterfigur, der wie kein anderer im Stande ist, die Zuschauer zu Trénen zu riihren.

® Damit wendet er sich ab von friiheren Positionen, die u. a. von Rémond de Sainte-Albine (Le
Comédien, 1747) und Jean Baptiste Dubos (Réflexions critiques sur la poésie et la peinture, 1719)
vertreten wurden.

133

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Christina VOGEL

Um diese Wirkung zu erzielen, bringt der Schauspieler seinen ganzen Korper
ein. Gerade seine Gebérdensprache, stummes Mienenspiel und die Modulationen
seiner Stimme beeindrucken den Betrachter. Schon im Discours de la poésie
dramatique pléddierte Diderot fiir den hiufigen Einsatz der Pantomime. So oft wie
immer moglich sollten an Stelle von Worten Gesten ,,sprechen®; insbesondere beim
Ausdruck von Gefiihlen sind den sprachlichen Zeichen die non verbalen
vorzuziehen. Im Namen einer grosseren Realitdtsndhe und Natiirlichkeit des
Schauspiels verlangt Diderot, die Dialoge auf der Bithne durch Mimik und Gestik zu
ersetzen mit der Absicht, im Zuschauer starke Gemiitsbewegungen zu wecken, so
dass sich dieser mit den Figuren und Handlungen auf der Biihne identifiziert. Ist das
bewusst kalkulierte und kontrollierte Spiel des Mimen {iberzeugend, so nimmt der
Zuschauer jene Emotionen als real wahr, die auf der Biihne pure Illusion und bloss
vorgetduscht sind. Dass das Theaterpublikum die vorgespielten Affekte als echt
empfindet, gehdrt, nach Ansicht Diderots, zum Ziel und Paradox der
Schauspielkunst. Und so wird das Theater zum Ort und Medium eines unmittelbaren
Erlebens von Liebe und Hass, Freude und Traurigkeit, Schrecken und Mitleid.

4. Die Auffiihrung von Emotionen als Kulturleistung

Diderots Ausfiihrungen sind fiir die Thematik ,,Gefiihle lesen® von
Bedeutung, da sein Paradox iiber den Schauspieler von der Annahme einer
natiirlichen Theatralitdt der Empfindungen ausgeht, welche von der Theaterkunst
vorausgesetzt und von der Theaterpraxis genutzt wird. Parallel hierzu unterscheidet
Diderot zwischen einer natiirlichen und einer vorgetduschten Sensibilitit. Was wire
die Kunst des Schauspielers, spielten wir nicht alle in unserem Alltag, mehr oder
weniger bewusst, viele verschiedene Rollen. Theater spielen — d. h. Haltungen
kopieren, Personen darstellen oder nachahmen, Handlungen und Gefiihle fingieren —
gehort zu unseren alltdglichen Erfahrungen und ist eine der wichtigsten
Kulturtechniken. Auf der Strasse und in den Salons, in der 6ffentlichen wie in der
privaten Sphére, sind wir abwechslungsweise und oft kaum unterscheidbar
Zuschauer und Schauspieler, nehmen das Auftreten und die Ausdrucksweisen
unserer Mitmenschen wahr, schliipfen in Rollen, tragen Masken, ahmen Attitiiden
nach, probieren Stimmlagen aus, sind empfinglich fiir Emotionen. In stets
variierenden Konstellationen und Szenarien sind wir bald Akteure, bald Publikum,
interagieren und manipulieren, betrachten und fiihlen, indem wir am Spiel
teilnehmen. Das Gesellschaftsspiel als Vorlage fiir die Schauspielkunst erlaubt es,
Theaterfiguren zu schaffen, die natiirlich scheinen und deren kunstvolles Spiel
wiederum auf die Gesellschaft zuriickwirkt und sie beeinflusst.

Doch Theater und Leben spiegeln sich nicht einfach dank eines
omniprésenten theatralen Dispositivs, sie bilden und konturieren sich auch
wechselseitig, verfeinern und vervollkommnen ihre Ausdrucksformen und tragen
bei zur Konstitution und permanenten Selbstvergewisserung sowohl von subjektiver
wie auch gesellschaftlicher Identitit. Das Theater bringt die diffus und ungeordnet
waltende, individuelle wie auch kollektive Reprisentationskraft ins Bewusstsein
aller am Spiel beteiligten Akteure und trégt wesentlich dazu bei, die eigene Person
und die sozialen Aufgaben zu entwickeln, zu ordnen, zu verstehen und zu

134

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Uberlegungen zur Emotionalitiit am Beispiel von Denis Diderots ,, Paradox iiber den Schauspieler”

beherrschen. Dass das Theater auch eine Erziehungsmaschinerie ist, oder sein kann,
davon war gerade das 18. Jahrhundert tief iiberzeugt. Die Einfithrung einer neuen
dramatischen Gattung, ndmlich des biirgerlichen Trauerspiels, ist auch der Versuch,
das birgerliche Individuum aufzuwerten, zu emanzipieren und eine ihm
entsprechende (Theater-) Kultur zu schaffen.

Wichtig ist mir die Tatsache, dass Diderots Versuch iiber die Schauspielkunst
auf einem Stufenkonzept von Theatralitit beruht; sein Paradox unterscheidet klar
getrennte, hierarchisch geordnete Formen von theatralen Ausserungen. Ganz unten
auf der Stufenleiter platziert er die alltdgliche, spontane, vermeintlich ,,natiirliche*
Schauspielerei, welche — bei genauerer Betrachtung — immer schon das Produkt von
Nachahmungseffekten, von Konventionen und Vorschriften ist. Sie ist nur insofern
,natiirlich®, als sie nicht im Dienste eines in sich geschlossenen Theaterstiicks, das
zur Auffiihrung gebracht werden braucht, steht, und daher uneinheitlich, vereinzelt
und zerstreut wirkt.

Zur néchst hoheren Stufe gehdrt das Theaterspiel des schlechten oder, im
besten Fall, mittelmdssigen Akteurs, der die theatralen Szenen des gewohnlichen
Lebens beobachtet, einstudiert und auf der Biihne unreflektiert zur Darstellung
bringt. Ob dsthetisch {iberzeugend oder nicht, Theater als Kunstform ist
unweigerlich Theater iiber Theater. Im Unterschied zur Biihne der Welt geht es
jedoch um eine Weise des Schauspielens, die im Rahmen einer bestimmten
Inszenierung einheitlich, harmonisch abgestimmt und aufs Ganze einer Theater-
produktion ausgerichtet ist. Auf dieser Stufe agiert der einfithlsame Schauspieler,
der sich mit seiner Figur identifiziert, der die Gefiihle der ihm zugedachten Person
nachempfindet und der sich auf der Biihne leidenschaftlich begeistert und trauert,
der Trianen weint und lacht, der im Enthusiasmus die Kontrolle iiber sein Spiel zu
verlieren riskiert und die Tendenz hat, sich selber, seinen individuellen Charakter
darzustellen.

Auf die hochste Stufe von Theatralitit versucht der geniale Schauspieler zu
gelangen, indem er sich von seiner Person, seinem Charakter distanziert, um kiihl
und emotionslos nach dem idealen Modell zu spielen, das er noch vor der
Reprisentation imaginiert und abstrahiert hat, ausgehend von seiner Rolle und den
Vorbildern, die ihm die Biihne des realen Lebens liefert. Im Gegensatz zum
mittelméssigen Schauspieler kopiert er nicht direkt, was er vorgefiihrt sieht, er wihlt
aus der Vielzahl der theatralen Elemente jene aus, die fiir die Erzeugung seiner
Theaterschépfung geeignet sind, und fligt sie zu einem neuen, génzlich artifiziellen
Geschopf zusammen — Diderot spricht von einer iliberdimensional grossen Puppe.
Dank dieses Verstiindnisses einer gesteigerten, kunstvollen Theatralitéit vermag der
Schauspieler konstant zu spielen und die Zuschauer im Parterre zu iiberzeugen, zu
rithren und sie iiber sich hinauszufiihren, auf dass sie an einer Vor- und Darstellung
partizipieren, die hoch artifiziell ist und trotzdem wahr scheint. Einbildungs- und
Urteilskraft sind die Fahigkeiten, die es erlauben, die Schauspielpraxis zu einer
Kunstform zu entwickeln, welche auch ein Zivilisationsprogramm zu sein beansprucht.

Die Uberginge zwischen den verschiedenen Stufen theatraler Handlungen,
die Leben und Kunst durchdringen, sind sicher fliessender als es Diderots Konzept
suggeriert. Doch sein Modell hat den Vorzug, das weitverbreitete, aber diffuse
Phénomen der in Szene gesetzten Verhaltensweisen in Kategorien einzuteilen und

135

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Christina VOGEL

dank der pyramidalen Gliederung etwas in den Griff zu bekommen. Gleiches gilt fiir
den Bereich der Emotionalitit. Wenn Diderot die verschiedenen Formen von
Inszeniertheit mit unterschiedlichen Weisen von Sensibilitit assoziiert, so strebt er
danach, das Kontinuum, das Emotionen sind, zu artikulieren, zu ,.semiotisieren*. In
Analogie zu den Niveaus von Theatralitit unterteilt er den Bereich der Sensibilitét
und spricht von natiirlicher und konventioneller, von spontaner und reflektierter, von
erlebter und kopierter, ja vorgetduschter Sensibilitit. Das Theater ist der privilegierte
Ort, wo die Grenzen zwischen den Kategorien von Sensibilitdt sichtbar, erkennbar
gemacht werden, nicht nur weil sie benannt, in Worte iibersetzt werden, sondern
weil sie gezeigt werden, weil sie — vermittelt iiber die Gebardensprache, iiber das
Mienenspiel, welche der grosse Schauspieler berechnend und tiberlegt einzusetzen
versteht — unmittelbar erlebbar sind. Die oft unbewusst und unscharf
wahrgenommenen Empfindungen kristallisieren sich auf der Biihne, so dass der
Zuschauer, was ihn im Alltag vage bewegt, als bestimmte, benennbare Gefiihle
empfindet und begreift. Im Theater spiegeln und perfektionieren sich die Emotionen
von Publikum und Schauspieler gegenseitig; liber das Medium der theatralen
Emotion wird der empfindsame Zuschauer zum mitfiihlenden und gleichzeitig
aufgeklirten Menschen, der Gefiihle zu trennen und zu beurteilen lernt. Speziell in
der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts zielt die Ausdifferenzierung und Steigerung
der Empfindsamkeit auf die Ausbildung der fiir das gesellschaftliche Leben als
wesentlich betrachteten moralischen Gefiihle wie Mitgefiihl und Sympathie.

5. Von emotionalen Regungen zur Gestaltung und Erkenntnis der Gefiihle

Diderots Paradox geht von der Annahme einer dem Menschen natiirlichen
Disposition zu fithlen aus. Empfindungsfihigkeit gehort zur menschlichen Natur.
Doch diese Fahigkeit muss geweckt, geformt, entwickelt werden. Wir mdgen
potentiell alle empfindsam sein, doch erst die Ausbildung dieser ,,angeborenen®,
latenten Haltung macht aus uns fithlende Individuen, die ihre Gefiihle entschliisseln
und mitteilen konnen, die ihre Emotionen willentlich produzieren, manipulieren und
in der Interaktion mit Mitmenschen ins Spiel zu bringen vermdgen. Der Prozess der
Herausbildung und Beherrschung der Gefiihle ist aber immer schon, soweit wir auch
in der Entwicklungsgeschichte zuriickzugehen versuchen, ein von nicht selten
konfliktreichen Handlungen strukturierter. In stets wechselnden, verteilten Rollen
beobachten und agieren wir; wir ahmen nach, parodieren, tduschen; wir lassen uns
beriihren, bewegen, fithlen uns ein und mit. Wiirden wir unsere Gefiihle verstehen,
wenn wir sie nicht im Schau-Spiel — ob ernst oder nicht — ausprobiert, aufgefiihrt
und verfeinert hétten? So universal unsere Affektdisposition sein mag, sie ist gepragt
von gesellschaftlichen Mustern, kulturellen Modellen und Techniken, von
semiotischen Konventionen, dsthetischen Urteilen und ethischen Normen. Insofern
sie eine dramatische Struktur haben, sind Affekte das Ergebnis sozialer Interaktion
und eines verinnerlichten, kulturspezifischen Habitus. Das bedeutet nicht, dass wir
ein transkulturelles Verstdndnis von Empfindungen ausschliessen brauchen; aber es
heisst, dass dieses zumindest nicht selbstverstdndlich ist, denn unsere je eigenen
kulturellen Orientierungen und historisch gewachsenen Konstruktionen bestimmen
die Art und Weise, wie wir emotionale Prozesse inszenieren und wahrnehmen, wie
wir Gefiihle lesen.

136

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Uberlegungen zur Emotionalitiit am Beispiel von Denis Diderots ,, Paradox iiber den Schauspieler”

Bibliografie

Damasio 1994: Antonio R. Damasio, Descartes' Error. Emotion, Reason, and Human Brain,
New York, Putnam.

Damasio 2013: Antonio R. Damasio, Der Spinoza-Effekt: wie Gefiihle unser Leben bestimmen,
Berlin, List.

Diderot 1968: Denis Diderot, Euvres esthétiques, éd. de Paul Verniére, Paris, Garnier Fréres,
1968.

Dubos 1967: Jean Baptiste Dubos, Réflexions critiques sur la poésie et la peinture, réimpr.
Genéve, Slatkine.

Engelen 2007: Eva-Maria Engelen, Gefiihle, Stuttgart, Philipp Reclam jun.

Ganthaler, Neumaier, Zecha 2009: Heinrich Ganthaler, Otto Neumaier, Gerhard Zecha (Hg.),
Rationalitit und Emotionalitdt, Wien/Berlin, LIT Verlag, ,,Austria Forschung und
Wissenschaft — Philosophie®, Bd. 9.

Michel 2005: Paul Michel, ,Emotionen. Erscheinungsformen - Diskursfelder -
Beeinflussung. Eine Bestandesaufnahme des Herausgebers®, in: Unmitte(i)lbarkeit.
Gestaltungen und Lesbarkeit von Emotionen, Ziirich, Pano Verlag, Schriften zur
Symbolforschung, Bd. 15.

Kolesch 2007: Doris Kolesch, ,,Theaterwissenschaft als Kulturwissenschaft. Perspektiven
einer theaterwissenschaftlichen Emotionsforschung®, in: Forum Modernes Theater,
Bd. 22/1, S. 7-15.

Korte 2000: Barbara Korte, ,,Theatralitdt der Emotionen. Zur Koérpersprache im englischen
Roman des 18. Jahrhunderts®, in: Claudia Benthien, Anne Fleig, Ingrid Kasten,
Emotionalitdt. Zur Geschichte der Gefiihle, Koln/Weimar/Wien, Bohlau Verlag, S.
141-155.

Lichtenberg 1972: Georg Christoph Lichtenberg, ,,Uber Physiognomik: Wider die
Physiognomen*®, in: Schriften und Briefe, Bd.3, Miinchen, Carl Hanser Verlag.
Rottger-Rossler 2002: Birgitt Rottger-Rassler, ,,Emotion und Kultur: Einige Grundfragen®,

in: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd, 127, Heft 2, S. 147-162.

Thommen, Vogel 2000: Evelyne Thommen, Christina Vogel (éds.), Lire les passions, Bern,
Peter Lang, ,,Tausch*, Bd. 13.

Vogel 2000 : Matthias Vogel, ,,Vom Portrétisten zum Maler der Leidenschaften. Der Fall
George Romneys®, in: Evelyne Thommen, Christina Vogel (éds.), Lire les passions,
Bern, Peter Lang, “Tausch”, Bd. 13, S. 17-46.

Vogel 2001: Matthias Vogel, Johann Heinrich Fiissli — Darsteller der Leidenschaften,
Zirich, Zurich InterPublishers.

Theatricality of Emotions.
The Example of Denis Diderots’ Paradoxe sur le comédien

The last twenty years have seen a growing interest in the emotions across the
academy and the “affective turn” in critical theory. Biological and social sciences bring
different perspectives and methodologies to understanding affective experience. Among the
disciplines, the arts and humanities, and especially the theatre studies, reveal that emotions
manifest a dramatic structure. The theatre and the art of the actor are a privileged way to
represent affective experiences and to analyse their expressions. In Europe, it is the Age of
Enlightenment that understood the close connection between theatre and emotions. In the
18" century, drama practice and the semiotics of body and passion developed in a mutual
exchange and competition, on which not only art theories but also various scientific
discourses such as medicine, moral theology, philosophy, rhetoric and — most important for

137

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)



Christina VOGEL

this period — physiognomy and pathognomy — were involved. Georg Christoph Lichtenberg,
the advocate of pathognomy, spoke explicitly of the “semiotics of affects”. The aim of this
article is to show that Denis Diderot’s Paradoxe sur le comédien helps us “reading”
emotions. The theater reflects the emotions of the audience and actors perfecting each other;
through the medium of theatrical emotion the sensitive viewers will learn to compassionate,
to separate and judge the different emotions.

138

BDD-A24472 © 2016 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:40 UTC)


http://www.tcpdf.org

