ROMANOSLAVICA 40

SACRU SI PROFAN
iN BASMELE BULGARILOR SI ROMANILOR

Paula Tanasescu
Bucuresti

Trebuie sa ne obisnuim sa acceptam hierofaniile oriunde, in orice sector
al vietii fiziologice, economice, spirituale sau sociale. In definitiv, noi nu stim
daca exista ceva — obiect, gest, functie fiziologicd, fiinta sau joc etc. — care sa nu
fi fost vreodata transfigurat in hierofanie, undeva, in cursul istoriei umanitatii.

(Mircea Eliade) 1

In cuvantul inainte la al siu Tratat de istorie a religiilor Mircea Eliade il
cita pe Roger Caillois, care afirma ca "In definitiv, despre sacru in general,
singurul lucru ce se poate afirma In mod valabil este continut in Insasi definitia
termenului: si anume ca el se opune profanului. De indatd ce te straduiesti sa
precizezi natura, modalitatea acestei opozitii, te izbesti de cele mai mari
obstacole. Oricat de elementard ar fi, nici o formuld nu este aplicabila
complexitatii labirintice a fenomenelor."* Aceastd constatare este perfect
justificatd in cazul basmelor, care ingemdneazd o masa polimorfa de traditii,
credinte, ritualuri magice, realitati cotidiene, fenomene lingvistice si sociale. Ceea
ce astazi ne apare ca profan reprezinta de fapt gesturi, formule, incantatii sacre, a
caror semnificatie s-a pierdut, s-a estompat in timp sau s-a reactualizat ca urmare
a schimbarilor pe plan religios, economic si social. In plus, in basme se regisesc
elemente vechi mitologice si religioase ("resturile hierofaniilor decazute™),
transmise inconstient sau intentionat, laolaltd cu momente onirice, produse pure
ale imaginatiei, influente psihologice individuale si ale subconstientului colectiv,
stereotipii de limbaj si realitdti socio-economice, superstitii, toate aflate intr-o
relatie de simbioza si ca atare dificil de separat. Fata care foloseste apa vie ca
element regenerator este Kore asa cum o vede Jung, martora unui sacerdotiu
disparut, produsul fanteziei povestitorului, Zeita Mama prezentd la toate
civilizatiile, modelul femeii superioare, un reflex al realitatii sociale a vrajitoarelor
satului, o reprezentare alegorica a figurii mamei sau toate acestea la un loc?

Incercand sa dezviluie morfologia schimbatoare a sacrului, Mircea Eliade
cerceta hierofaniile cosmice (Cerul, Apele, Pamantul, Pietrele), pe cele biologice
(vegetatia si agricultura, sexualitatea, soarele, ritmurile lunare), topice (locuri
consacrate, temple), ajungand pand la mituri (mitul cosmogonic, mitul

57

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)



LITERATURA

androginului, mituri de constructie, de initiere si initiere) si simboluri. Toate
acestea evidentiaza atat o modalitate a sacrului, cét si un moment istoric, o situatie
a omului in raport cu sacrul. Atunci cand intr-un basm ca Frumoasa Lumi,
Viteaza Lumii* personajul principal feminin actioneaza ca sacerdot, acest fapt ne
dovedeste ca femeia este consideratd ca mediatoare intre cele doud lumi, la alt
nivel fiind o reprezentare fideld a Zeitei Mame, dar 1n acelasi timp ne dezvaluie
momentul istoric cadnd efectiv femeia putea indeplini rolul de preot. "Sacrul se
manifesti intodeauna intr-o anumitd situatie istorici" spune M. Eliade’. Intr-o
perioadd mai recentd ideea femeii in ipostaza sacerdotald a devenit odioasa, sub
influenta mentalitatii patriarhatului §i a crestinismului. Ca urmare, eroina din
basmul la care facem referire e prezentata ca un monstru, o creaturd in afara firii si
a legilor omenesti, care are nevoie de un personaj masculin pentru a accede la un
statut acceptat social, cel de sotie (de altfel, primul lucru pe care i-1 cere fiul de
imparat este sd nu mai fie viteaza, adicd razboinicd). Daca ar trebui sd alcatuim o
fisa acestei figuri feminine, ar arata astfel:

Nume \ Frumoasa Lumii, Viteaza Lumii
Apelative
Varsta "De-o0 vesnicie"®
Locatie "Taramu Muntilor Vineti"’, intr-o structura corespunzatoare

schemei de mai jos (unde primele trei cercuri desemneaza
incintele exterioare ale primilor gardieni — gradinarii, urmatoarele
trei pe iepure, cocos si cal — a doua echipa de gardieni, iar
patratul camera unde doarme eroina):

Infatisare "O fata care nimeni nu i-a vazut chipul", cu parul de aur "pana jos
in calcaie"; fiul de imparat lesind cand o vede, caci e " prea
frumoasa"®

Comporta- "Ea niciodata nu s-a luptat de fatd cu dugmanul sau sa dea piept.

ment Ea venea nopatea prin puterea calului si a palosului, ea noaptea o

facea zi. Ea omora tot ce gdsea in cale. Nu avea incredere-n
oameni, nu avea incredere-n bérbati decat numai prin vitejie.
Nimini nu putea sa-i stea in fatd ca datorita palosului [...] nu
putea s-o omoare nimeni si totodatd nimeni n-o vedea cand
palosu-1 avea in mana."’

"Daca da din maini si dan picioare, inseamna ca doarme. Daca sta
linigtita [...] e treaza.""’

58

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)



ROMANOSLAVICA 40

Functii ® imparateasa Muntilor Vineti

indeplinite ® profet — "stia tot ce se intampla"

® paznic la hotarul cu imparatia oamenilor, pe care il delimiteaza
tragand o brazda cu varful palosului

® sacerdot: "la capatul patului, la cel patru colturi, avea patru
prescuri, patru lumanari aprinse §i patru pahare cu vin. Cand ea sa
scula din somn, manca prescurile, bea vinul, stingea luméanarile si
pa urma pornea in haiducie""'; "ardea lumanarile pentru sufletele
care le omora""

® sotiea fiului de imparat, dupa ce ii inmaneaza palosul ce o
califica de razboinica

Patrimoniu | Animale: iepure, cocos, cal inaripat si cu potcoave de aur
Obiecte: palos fermecat, bici de foc, trei mere de aur

Ce se poate deduce de aici? Frumoasa Lumii este cu adevarat un personaj
sacru, cdci pe de o parte indeplineste cele trei functii ale divinitatii (sacerdot —
imparat — profet), iar pe de altd parte este clar desemnatid ca apartindnd
domeniului sacrului prin faptul ca este iesitd din comun — si, dupa cum afirma cu
indreptatire M. Eliade, "o hierofanie presupune o alegere, o detasare netd a
obiectului hierofanic, in raport cu restul inconjurator”, si prin urmare "tot ceea ce
este insolit, singular, nou, perfect sau monstruos devine un recipient pentru fortele
magico-religioase"". Este evident ca personajul feminin in discutie iese din sfera
normalului, atdt din punct de vedere al inventarului pe care il posedd si al
infatisdrii in punctul de vedere al pozitiei sale sociale. Casatoria cu fiul
imparatului reprezinta hierogamia care restaureaza pacea si ordinea, timpul mitic
din illo tempore, regenerand lumea (ca dovada, abundenta ospatului din final). lar
din punct de vedere al societatii problema fetei amazoane, statut inacceptabil, si
cea a femeii-preot sunt rezolvate tot prin transformarea fetei in "sotie dreaptd", si
prin gestul fiului de imparat, care mancand prescurile si band vinul 1i preia functia
de preot.

Basmul bulgaresc cel mai apropiat de Frumoasa Lumii, Viteaza Lumii este
Jlamunama wepka yvpnoopexa — Hainenegre, fata lamiei™. In ambele basme,
personajul principal feminin este o fiintd temutd, ce ucide pe toti cei care se
apropie de tardmul ei — cdci persoana divina este inaccesibild celor neinitiati. In
ambele fiul imparatului se apropie de ea cand doarme si o apucd de par — parul
fiind depozitarul puterii omului, simbol solar (caci e de aur) si, atunci cand este
impletit, simbol al ordinii, culturii §i cosmicitatii. Fata "salbatica" este domesticita
de erou si se poate integra ordinii sociale prin adoptarea statutului de sotie. In
ambele fata 1i da eroului o imagine a propriei persoane a carei pierdere atrage
nenorocire — o reprezentare profand, o icoand care mentine permanenta legatura
cu sacrul. La fel, exista o similitudine a locatiei, fiind vorba de aceeasi structura

59

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)



LITERATURA

de sanctuar, de Centru al Lumii. In basmul romanesc se sugera existenta unei
gradini, pe cand in cel bulgaresc spatiul consacrat Frumoasei Lumii este Padurea
Trandafirilor, floare misticd care prin insasi forma ei sugereza concentricitatea si
care, impreund cu simbolul parului, legat de vegetatie si asimilat ploii, o
desemneaza pe eroind drept zeitd a vegetatiei, implicit a fertilitatii. La aceasta se
poate adduga mentiunea povestitorului basmului romanesc ca palatul Frumoasei
Lumii se afla intr-o mlastind si numele eroinei din basmul bulgaresc, care
sugereazd apartenenta acesteia la lumea:subpamanteana, la fortele telurice si o
califica drept Zeitd Mama. Pentru intregirea portretului, a se vedea fisa lui
Hainenegre:

Nume\ Hainenegre, fata lamiei

Apelative

Varsta Neprecizatd, dar si aici imparatul cel batran o cunoaste pe fata de
mult

Locatie Péadurea Trandafirilor, unde are un palat inalt, fara poartd, ambele

reprezentate mai jos de primele doud cercuri; al treilea este
camera lui Hainenegre.

Infatisare Poartd haine negre. Fiul imparatului se minuneaza de frumusetea
ei.

Comporta- |E foarte puternicd si inspaiméntatoare, ucide oamenii care ii

ment incalca teritoriul. Chiar si fratii ei se tem ca ii va méanca.

Functii *Stépana si pazitoarea Padurii Trandafirilor

indeplinite *Sotia fiului de Tmparat

*Prevesteste viitorul
*Fiica a lamiei,

Patrimoniu  |Implicit, trandafirul

Personajul sacru feminin apare in ipostaze foarte asemandtoare in basmele
romanesti si bulgaresti tip "Cenusareasa" si "Fata babei si fata mosneagului"”,
unde indeplineste rolul de pazitoare a esentelor divine, preoteasd a sanctuarului
vetrei, torcatoare a destinului si regeneratoare a Universului. Desfasurarea actiunii
nu este aceeasi, dar eroina iese in afara realitatii in acelasi mod, pe plan social
prin statutul sdu de orfana, pe plan mitico-religios prin faptul cd reuseste
comunicarea Intre cele doua lumi si revigorarea lumii, pe plan simbolic prin aceea
ca este posesoarea cornului abundentei, a vestmintelor ceresti si a puterii de a lega
si dezlega datd de fus sau de boabele ce trebuie alese, pe plan psihologic prin
statutul de aspiranta la statutul de femeie. Toate acestea sunt modalitati de acces
la sacralitate, hierofanii la nivele diferite, dar complementare. Chiar 1in

60

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)



ROMANOSLAVICA 40

eventualitatea unei interpretari psihologizante, individuatia sau recunoasterea si
acceptarea propriei structuri psihice pot fi considerate tot acte divine, caci ele
realizeaza o initiere in conditia umana si o recastigare a unitatii primordiale.

Un nivel diferit de sacralitate e reprezentat de personajele feminine negative
unde de fapt se manifestd ambivalenta sacrului. Dupd cum ardtam in lucrarea
anterioard, 1n cazul acestora existd diferente intre basmele romanesti si cele
bulgéresti. Personajele negative cel mai des intalnite sunt mastera, baba —
vrajitoare iscusitd si femeia ce se substituie eroinei, la care se adauga baba ce o
transformd pe fata cea buna intr-o fiintd solard de aur si pe fata cea rea intr-o
emanatie infernali sau o distruge. In basmele bulgiresti baba aceasta este
asemanatoare Mumei Padurii din basmele romanesti: ,,parul ei gri-verziu era
foarte rar, dar lung si vantul il sufla in toate pértile cd semana a paianjen. Nasul ii
era ascutit, unghiile lungi si ascutite, iar pe umar 1ii statea o bufnitad” (basmul
bulgaresc Fata de aur)”. Asa cum reiese explicit din text sau implicit din actiunea
babei, ea poate fi vrajitoare, poate fi buna si poate fi rea. Ea face bine in masura in
care o rasplateste pe fata cea bund, dar si precipitidnd actiunea (atunci cand o face
pe fatd sa coboare din copac ca sd se marite cu feciorul imparatului). Baba din
basmele de tip Fata de aur este desemnata ca sfanta, textual si prin atributele sale.
Ea corespunde Marii Zeite Mame. Ea locuieste in padure, deci intr-o altd lume,
este stdpana si ,,mama” jivinelor htoniene (serpi, balauri, soparle, broaste,
soareci). Culege ierburi §i apare ca stdpanad a apelor si a cornului abundentei, caci
ea este cea care ii daruieste fetei cele bune toati bogitia pimantului. in basme
este inlocuitd uneori de sarpe, urs, Maica Domnului, Samodivd sau Lamie,
simboluri ale fertilitatii, ale zeitei mame si ale puterii htoniene. Fiind stdpana
serpilor este si stapana regenerarii universului, lucru reliefat si de culorile care 1i
sunt asociate, culori ce corespund fazelor lunii, iar pe alt plan —emotionalului si
rationalului, céci apa aflata in stapanirea ei este albd, rosie sau galbena, neagra sau
albastra. Ca stipana a serpilor este nu numai zeita fertilitatii, dar, intr-un fel,
asemenea marilor zeite ale feminitatii, androgind, céci sarpele este simbol falic.
Ea 1i recomanda fetei sd nu se sperie de ei si sd se imprieteneascd, actiune
echivalentd acceptarii celuilalt, principiului masculin. Fata face chiar mai mult,
caci 1si ofera propriul colier animalelor htoniene. S& ne amintim de traditia
medievala a Sfintei Marta, care 1si oferd braul ei virginal balaurului. Baba
binevoitoare o ucide pe fatd prin scufundarea in apd si prin confruntarea cu
aspectele infernale, dar, in acelasi timp, o purificd si o initiazd in misterele
feminitdtii si ale propriei personalitati. Mastera, desi din punct de vedere moral si
etic este un personaj malefic, provoaca tot o initiere, un proces incircat de
sacralitate, caci ea o forteaza pe fatd sa toarcd, sa giteasca — cerinte indispensabile
fetei de maritat si sa aleagd semintele din gunoi sau sd albeasca lana neagra,
actiune sinonima separdrii propriei fiintei si purificarii, trecerii spre transcendent.
Psihologic se poate spune ca are loc un proces de individuatie, care apare si n

61

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)



LITERATURA

basmele cu fata razboinica, cand ea aduce simbolul masculin al apei vii, iar dupa
transformarea in baiat —simbolul feminin al marului de aur (iar in mod traditional,
tot ceea ce tine de uman este sacru). Afirmam atunci cd personajele uzual
considerate negative, pana si mastera sau tiganca, nu sunt astfel, caci de fapt ele
reprezintd ,,motoarele,, devenirii eroinei. Fiind diforme, strdine sau exceptionale
ele se calificd de la bun inceput pentru categoria de sacru. Addugand rolul jucat de
ele, de precipitare a actiunii cu efecte benefice la nivel cosmic, avem masura
valorii lor. Sacrul nu e nici bun, nici rau, este totul, este unitatea contrariilor.

Exista, desigur, si personaje auxiliare pozitive (donatoarea, ajutoarea, fata
de imparat) — sau mai bine zis personaje auxiliare conventional pozitive, conturate
printr-un singur detaliu si care cel mai adesea se ,,pierd” pe parcursul desfasurarii
actiunii, rolul lor fiind acela de a justifica actiunile personajului principal si de a-i
potenta calitatile, sau de a reprezenta paredrul eroului\eroinei. Si acestea participa
la ideea de sacru, céci se remarca prin insusiri exceptionale, sau sunt posesoarele
obiectelor sacre ori apartin celeilalte lumi. Rezultatul este acelasi, regenerarea
micro- i macrocosmica. Chiar fata babei apartine spatiului sacru. Din punct de
vedere psihologic si mitologic, ea este efectiv latura negativa a fetei celei bune,
partea care trebuie neantificatd sau cel putin redusa la starea de neputinta. “Una
din particularitatile figurilor psihice este aceea de a fi duble, sau, cel putin,
capabile de a se dedubla. In orice caz, sunt bipolare si oscileazi intre semnificatia
lor pozitiva si cea negativa”.

Se poate pune intrebarea “oare toate elementele basmului apartin spatiului
sacru?

Se poate face o delimitare clard intre sacru si profan? Pe de o parte nu,
fiindca la origine personajele ( Frumoasa Lumii, Cenusdreasa, Ileana, Ghiul
Iordana, lamia, mastera), spatiile (padurea, lumea subterand, turnul, palatul,
vatra), obiectele (merele de aur, fusul, cupa), animalele (calul, cocosul, pisica) si
evenimentele (initiere, nuntd, moarte, transformdri in\din specii vegetale sau
animale) din basm sunt modalitati ale sacrului, ca §i — sau cu atat mai mult
limbajul — lucru mai putin evident in basmele bulgaresti, dar bine reliefat de cele
romanesti.

Si totusi, latura profand a basmelor se manifesta simultan cu cea sacra.
Lasand la o parte mentalitatea moderna asupra basmelor — ndscociri pentru copii,
profanul constituie o parte importanta a acestora.

Arhitectura din basme este cea a satului traditional, adesea palatul
imparatului nedeosebindu-se de casa omului obisnuit. La fel se poate spune
despre comportament social si relatii interumane, hrana, imbraciminte, viata
cotidiand. Basmele sunt din acest punct de vedere adevarate documente istorice ce
vorbesc despre mentalitatea si civilizatia unui popor, ca si despre schimbarile
economice, politice i sociale apdrute. Basmul inregistreazd si evolutia limbii,
neologismele de pilda, uneori chiar in mod constient. Dam ca exemplu céteva

62

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)



ROMANOSLAVICA 40

fragmente din culegerea de basme a lui I. Oprisan:

*”’Vine alt luptator care n-a asistat acolo”.

*”’Pe masa la imparat, unde-i cu ministriiacolo”.

*”Ei, pe asta [-a facut satelit, - acuma stim, atuncea nu se stia- l-a facut satelit
pe ala, sa nu se opreasca nicaieri. ”

*”’S-a pornit 1n car cu bivoli, se spune, invelit cu rogojini, c-asa-i la turci”.

*Eroul se duce la oras sd munceasca “’ca sa facd bani ca sa se insoare” si ”de
cate ori se ducea, de la o intreprindere la alta, ” intdlnea un “cetdatean”
care vindea o lada

*”Si-Impératu dsta mare de tard sadea cu ochii pad geam. Sa uita la toati
femeile cari trecea la bisericd cu colivd — cd era de Sambata Mortalor. Si
i-a zis Impardtesei: F'd imparateasi, vez tu, ci la baba aia batrana, oarba de
un ochi, schioapa de un picior s uite ce colivuta urata are. ”

*Eroul primeste “intr-o sticlutd niste medicamenti, ce-o fost acolo, fermecati”

*Eroina ”pa unde mergea ea, pardosa locul, facea numa soseli asfaltati si
numai cismeli da aur”, iar eroul "’face contract” si i se taie capul

*Frunza-Verde are “locuinta”, alt erou se informeaza” iar altul poarta”
maiou”

*A fost doi imparati, doi frati. Acesti imparati era unu-n Bulgaria si unu-n
Romania. Ros Impirat era-n Romania si verde-imparat era-n Bulgaria

*”Spanul a dat telegramd cé vine nepotu-so cu sluga dupa el” etc. (s.n.)

In concluzie, morfologia sacrului si a profanului cuprinde intreg labirintul
umanitatii, diferenta constdnd in punctul de vedere din care dorim sd privim
basmul. Este de condamnat atitudinea masterei sau a femeii invidioase care
devine criminala; este interesant de urmarit evolutia arhitecturii, a costumului etc.,
este important sa intelegem procesul de individuatie prin care trece Cenusareasa.
Dar pe de altad parte, actiunea masterei este justificatd din punct de vedere ritual,
telegramele si contractele nu schimbd semnificatia basmului iar povestea
Cenusaresei se termind prin nuntd — asumarea rolului social — hierogamie —
acceptarea propriului sine masculin , in functie de perspectiva pe care o adoptam.

NOTE

1. Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, Bucuresti, 1992, p. 30.
2. Mircea Eliade, op. cit., p. 16.

3. Mircea Eliade, op. cit., p. 26.

4. 1. Oprisan, Basme fantastice romdnesti, 2003, p. 15-33.

5. M. Eliade, op. cit., p. 22.

6. 1. Oprisan, op. cit., p. 15-33 passim.

63

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)



LITERATURA

7. 1. Oprisan, op. cit., p. 15-33 passim.

8. I. Oprisan, op. cit., p. 15-33 passim.

9. L. Oprisan, op. cit., p. 29.

10. L. Oprisan, op. cit., p. 21.

11. I. Oprisan, op. cit., p. 21.

12. Oprisan, op. cit., p. 30.

13. M. Eliade, op. cit., p. 32.

14. Bvaeapcka napooua noesus u npoza(bHIIII), vol. 6, Sofia, 1982, p.
81-87.

15. Krasimira Bajcinska, Ilcuxonoeuueckama mv0pocm Ha npuxaskama
"Bnamnomo momuue' (Profunzimea psihologica a basmului ,,Fata de aur”), in
"®dunocodeku anreprHaruBu”, Sofia, 2001, p. 155-168.

16. C. G. Jung, Contributie la aspectul psihologic al figurii zeitei Kore, in
Copilul divin. Fecioara divind, Timigoara, 1994, p. 251.

BIBLIOGRAFIE

Bajcinska, Krasimira - [lcuxonoeuueckama mwvopocm Ha npukaskama
"Bnamnomo momuue' (Profunzimea psihologica a basmului ,,Fata de aur”), in
"®unocodeku anrepuatuBu”, nr. 5-6, Sofia, Institute for Philosophical Research,
2001.

bwneapcka napoona noesus u nposa (bHIIID), vol. 6, Sofia, BAH, 1982.

Eliade, Mircea - Tratat de istorie a religiilor, Bucuresti, Humanitas,
1992.

Jung, C. G - Contributie la aspectul psihologic al figurii zeitei Kore, in
Copilul divin. Fecioara divind, Timisoara, Amarcord, 1994.

Oprisan, . - Basme fantastice romdnesti, Saeculum, 2003.

64

BDD-A24329 © 2005 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:42:59 UTC)


http://www.tcpdf.org

