
 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  87 
  
 

  

 
 
 

MODERNISMUL LITERAR RUS: 
DE LA DECADENTISM LA AVANGARDĂ 

 
 
 

Camelia Dinu 
 
 
 

Perioada de la sfârşitul secolului al XIX-lea – începutul secolului al 
XX-lea s-a caracterizat nu numai prin modificări generale ale vieţii sociale, 
ci şi prin transformări estetice fundamentale. În mod firesc, momentul de 
tranziţie dintre cele două secole a delimitat la nivel literar mai multe 
perspective de evoluţie, în funcţie de poziţia artiştilor: estetică (concepţiile 
teoretice, părerile critice, manifestele), social-politică (atitudinea faţă de 
evenimentele istorice ale epocii), etică etc.  

Fenomenele culturale cuprinse în denumirea de modernism au 
însemnat un proces eclectic şi contradictoriu. De altfel, modern – 
modernism – modernitate, ca şi avangardism – avangardă sunt concepte 
destul de neclare şi de discutabile, cu diferite semnificaţii, care uneori se 
suprapun. Modernismul a determinat la un moment dat o adevărată obsesie, 
ca şi avangarda. Sensul său cuprinde încă numeroase confuzii şi ambiguităţi. 
Adrian Marino afirma că „modernismul defineşte o noţiune globală, o 
etichetă generală, aplicată şi aplicabilă tuturor curentelor literare 
postromantice”1 şi că, „aplicat prea multor direcţii estetice, modernismul 
sfârşeşte prin a deveni o noţiune goală de sens”.2  

Mulţi teoreticieni înţeleg prin modernism perioada apariţiei şi a 
dezvoltării civilizaţiei industriale şi a capitalismului (începând chiar cu 
reformele din secolul al XVI-lea); în această situaţie este sinonim cu epoca 

                                                 
1 Adrian  Marino, Modern, modernism, modernitate, Bucureşti, Editura pentru Literatură 
Universală, 1969, p. 104. 
2 Idem, p. 105. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  88 
  
 

  

modernă. În domeniul artelor plastice, termenul este raportat la arta din a 
doua jumătate a secolului al XIX-lea, de la impresionism încoace, marcând 
ruperea de canoanele clasicismului, de arta tradiţionalistă în general şi de 
reprezentările estetice normative despre funcţiile artei. În sens larg, 
modernismul desemnează totalitatea curentelor care s-au manifestat la 
începutul secolului al XX-lea, ca reacţie la valorile culturale din secolele al 
XVIII-lea – al XIX-lea, şi care au anunţat noi repere artistice. În sens 
restrâns, se referă la o mişcare din artă, cuprinzând arhitectura şi artele 
decorative (situaţie în care este folosită şi titulatura modern), din cultura 
europeană şi americană de la sfârşitul secolului al XIX-lea – începutul 
secolului al XX-lea (se pare că în accepţie restrânsă termenul a fost introdus 
de o mişcare poetică spaniolă condusă de Ruben Dario, denumită 
modernismo). J.F. Lyotard considera că modern în sens larg înseamnă 
„conştientizarea unei rupturi de trecut, ceea ce este recent, nou, adecvat 
condiţiilor prezentului”.1  

Pentru culturologul contemporan rus Mihail Epştein modernismul 
înseamnă o revoluţie care doreşte să suprime convenţionalitatea culturală. 
Postmodernismul critică modernismul tocmai pentru această iluzie a 
adevărului ultim, a limbajului absolut, care ar deschide drumul către o 
realitate „pură”. Însăşi denumirea sugerează că postmodernismul s-a format 
ca o nouă paradigmă culturală în procesul diferenţierii de modernism.  

Studiile referitoare la curentele şi la orientările modernismului s-au 
supus multă vreme în Rusia compromisurilor şi au fost incomplete din cauza 
restricţiilor de ordin ideologic. Modernismul rus a fost repus în drepturi, cel 
puţin la nivelul criticii, abia după perestroikă. În ultimii ani au apărut în 
Rusia şi în afara graniţelor acesteia articole valoroase despre problemele 
modernităţii şi ale avangardei2.  

                                                 
1 J.F. Lyotard, Condiţia postmodernă. Raport asupra cunoaşterii, Bucureşti, Editura Babel, 
1993, p. 9. 
2 Istoria studierii tendinţelor şi a curentelor moderniste (secolele al XIX-lea – al XX-lea) în 
Rusia şi în URSS are o durată de cel mult patru decenii. Cele mai reprezentative nume în 
acest sens sunt: Zara Mints, I.P. Smirnov, I.R. Dering-Smirnova, D.R. Schaffer, J.J. Van 
Baak, J. Doherty, Ekaterina Bobrinskaia, Iu.I. Levin, D.M. Segal, R.D. Timencik, V.N. 
Toporov, T.V. Ţîvian, T.A. Belaia, V.I. Tiupa, L.A. Kolobaeva, M.I. Şapir, S.N. Broitman, 
R.D. Kluge etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  89 
  
 

  

Paradigma modernităţii literare ruse este definită de mai multe 
orientări, care au fost privite nu numai ca metode poetice, ci şi ca filosofie 
de viaţă. Ele au avut un pronunţat caracter sincretic, cuprinzând aproape 
toate domeniile artei: pictura, arhitectura, sculptura, teatrul, literatura etc.  

În studiul de faţă ne oprim asupra simbolismului, akmeismului, 
futurismului şi imaginismului, selecţia noastră fiind cât se poate de 
subiectivă. Evident că din discuţiile despre paradigma modernismului rus nu 
pot fi excluse grupări ca Serapionovî bratia, OBERIU, OPOIAZ, iar, dintre 
curentele artistic-literare, constructivismul. Specificul acestora în cadrul 
avangardei ruse va constitui obiectul unui studiu separat, care îl va continua 
şi completa pe cel actual.  

Textele moderniştilor ruşi respectă trăsăturile modernismului european 
prin spiritul negator, prin afirmarea crizei literaturii şi a limbajului, prin 
tentaţia ludică, avînd însă şi trăsături proprii. La început, avangarda din 
Rusia, ca formă extremă a modernismului, a fost dominată de cea 
europeană. Ulterior raportul se va răsturna: avangarda rusă provoacă, de 
exemplu, schimbări de orientare în futurismul italian din faza sa târzie. În 
plus, constructivismul este considerat cea mai mare orientare avangardistă 
care a venit din Rusia în Europa, şi nu invers, deşi în multe privinţe a rămas 
un îndemn boem, un proiect fantastic. Estetica modernismului se bazează în 
Rusia pe aserţiunea lui Hegel, conform căreia în secolul al XIX-lea arta 
trebuie să se orienteze către înţelegerea de sine, către definirea propriilor 
mecanisme.  

Modernismul rus a însemnat înnoirea genurilor şi a cuprins în sine 
note antimoderniste: de exemplu tendinţele neoarhaice, notele obscurantiste, 
impulsul de a nega timpul şi cauzalitatea. Aceste note apar mai ales între 
1900 şi 1910 la unii futurişti ruşi (N. Goncearova, A. Krucionîh,                
M. Larionov, K. Malevici, V. Tatlin etc.). Reacţia se explică tocmai prin 
faptul că ideologia modernismului a fost iniţial împrumutată. După 1905 
intelighenţia rusă a fost cuprinsă de o adevărată criză ideologică. Liderii 
noilor orientări s-au manifestat nu numai împotriva clasicismului, ci şi 
împotriva altor mişcări de orientare modernistă. De exemplu, cubofuturiştii 
declară război simbolismului şi mai ales akmeismului prin de-estetizare 
intensă, deşi mulţi dintre tinerii poeţi au fost influenţaţi de aceste orientări 
sau chiar s-au desprins din ele. Se remarcă dispreţul profund pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  90 
  
 

  

literatura care se scria chiar în acel moment şi pentru creatorii ei: M. Gorki, 
L. Andreev, A. Kuprin, I. Bunin, V. Briusov, A. Blok etc. 

Moderniştii ruşi s-au ocupat de conştientizarea şi de depăşirea 
limitelor raţionale ale comunicării (prin limbajul transmental, de exemplu), 
de definirea atitudinii critice, de ascetismul formei (prin tendinţa către 
sinteză, către abstractizare şi esenţializare).  

 
Există cel puţin doi termeni complecşi care trebuie luaţi în discuţie în 

contextul larg al culturii ruse: Veacul de argint şi postsimbolismul. 
Cu precădere în literatură, Veacul de argint (Serebrjannyj vek) nu 

trebuie ignorat în dezbaterile despre modernismul şi despre avangarda rusă. 
Începutul Veacului de argint a fost corelat cu primii ani ai secolului al XX-
lea, iar sfârşitul său a fost suprapus peste anumite perioade istorice (unii 
cercetători consideră că sfârşitul Veacului de argint va fi consemnat după 
anul 1917, o dată cu începerea Războiului Civil). S-a manifestat 
aproximativ între 1880 şi 1921, cuprinzând prin urmare cele mai importante 
curente şi grupări literare ale perioadei, începând cu simbolismul. Conform 
unor studii recente1, se pare că termenul a fost introdus în uzul literar şi 
critico-literar de către publicistul rus Ivanov-Razumnik (1878-1946) în anul 
1924. Mult timp expresia fusese atribuită filosofului şi publicistului Nikolai 
Berdiaev. 

Cert este că denumirea a fost stabilită prin raportare la sintagma 
Veacul de aur (perioada în care a creat Puşkin) şi s-a suprapus de fapt peste 
modernismul rus. A inclus şi fenomenul emigraţiei ruse, deşi numeroase 
studii tind să analizeze separat acest ultim fenomen. Prima utilizare a 
termenului a avut mai curând caracter peiorativ (veacul de argint, urmând 
celui de aur), ca exprimare a regresului, a decadenţei. De fapt, sintagma a 
fost folosită în sens cronologic, nu calitativ. Veacul de argint a marcat o 
nouă etapă în cultura rusă, diferită de perioada clasică, şi care a urmat 
dezideratele artei noi. 

Postsimbolismul rus, ca fenomen remarcabil al culturii ruse, are ca 
limite simbolismul rus şi neoavangarda. Noţiunea de postsimbolism a intrat 
în uzul teoreticienilor literaturii destul de târziu, în jurul anului 1977, fiind 
                                                 
1 Vezi Omry Ronen, Silver Age of Russian Culture. Intentions and Inventions. Materials 
and Studies in History of Russian Culture, 4/2000, coordonator I.V. Permiakov. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  91 
  
 

  

folosită de I.P. Smirnov în studiul Художественный смысл и эволюция 
поэтических систем (Sensul artistic şi evoluţia sistemelor poetice). Are un 
caracter strict convenţional, se referă la perioada cuprinsă între 1910-1930 şi 
marchează criza simbolismului.  

 
Dintre mişcările modernismului rus, cea mai importantă şi mai 

puternică a fost simbolismul. 
În Rusia, ideile simbolismului au venit din Franţa şi din Germania. 

Anul naşterii simbolismului rus a fost considerat 1892, când a apărut cartea 
poetului, prozatorului şi publicistului rus Dimitri Merejkovski (1866-1941), 
Символы (Simbolurile). După doi ani este editat de Valeri Briusov primul 
volum (dintre cele trei) al culegerii Русские символисты (Simboliştii ruşi).  

În 1893, a fost citit public articolul D. Merejkovski, О причинах 
упадка и новых течениях современной русской литературы (Despre 
cauzele decăderii şi despre noile tendinţe din literatura rusă modernă), în 
care se arată că în Rusia au apărut semnele artei simboliste. Articolul a fost 
considerat declaraţia poetică detaliată a simboliştilor ruşi, manifestul lor 
explicit. D. Merejkovski sublinia trei condiţii fundamentale ale artei noi: 
conţinutul mistic, simbolurile şi extinderea sensibilităţii artistice.  

Alte idei care au conturat estetica simbolistă au fost exprimate de      
K. Balmont, în Элементарные слова о символической поэзии (Cuvinte 
fundamentale despre poezia simbolistă, 1900), de V. Briusov, în Ключи 
тайн (Cheile misterelor, 1904), Творчество (Creaţia), Юному поэ-
ту (Unui tânăr poet), de A. Belîi, în Критицизм и символизм (Criticism şi 
simbolism), Символизм как миропонимание (Simbolismul văzut ca o 
concepţie despre lume), de V. Ivanov, în Две стихии в современном 
символизме (Două stihii ale simbolismului modern), Мысли о символизме 
(Gânduri despre simbolism), Заветы символизма (Preceptele simbo-
lismului) etc. 

Majoritatea cercetătorilor conchid că simbolismul rus nu este nici pe 
departe o pastişă a simbolismului francez, ci o revenire individualizată, din 
perspectiva culturii ruse, la arta arhaică a simbolurilor şi o abordare mistică 
a acesteia. Evident însă că simbolismul rus a urmat linia celui francez prin 
trăsăturile fundamentale: folosirea simbolului pentru a sugera 
corespondenţele dintre elementele universului, sugestia, stările confuze, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  92 
  
 

  

inefabile, vagi, imaginile fluide, sinestezia, muzicalitatea versurilor, 
tematica specifică (spaţiul citadin, nevrozele, spleen-ul, exotismul, 
solitudinea) etc. Ekaterina Bobrinskaia subliniază descendenţa liricii 
moderne din estetica „poeţilor blestemaţi”: „Деформация устойчивых и 
детерминированных внешней ситуацией или предписанных культурой 
контуров собственного Я – постоянная тема у французских проклятых 
поэтов. [...] Именно в их поэзии многие исследователи видят исток 
характерной для искусства XX века установки, согласно которой: 
«Поэтическое становление требует самоувечья, оперативной обезобра-
женности души. Ради того, чтобы достичь неизвестного» (H. Friedrich, 
Die Structur der modern Lirik, Hamburg, 1966)”1.  

Simbolismul rus, manifestat între 1892-1912, a apărut pe un 
fundament mai curând social, decât psihologic. Ideologic, simboliştii s-au 
detaşat în mod ostentativ de modelul social comun, fiind deziluzionaţi de 
programul cultural-politic al narodnicismului. A fost o tentativă de evadare 
din realitate în planul filosofiei idealiste, al receptării individualiste a lumii.  

Ca şi simbolismul francez sau german, cel rus nu a fost o mişcare 
unitară, putând fi împărţit după mai multe criterii: cronologic, geografic sau 
ideologic. Din punct de vedere cronologic, au existat simboliştii vârstnici 
(1890) şi simboliştii tineri (1900-1910). Primii erau numiţi şi decadenţi. 
Geografic, s-au diferenţiat cei care au creat la Moscova de cei care au creat 
la Sankt-Petersburg. Această delimitare geografică a fost mai importantă 
pentru simboliştii vârstnici, dintre care s-au remarcat „misticii 
petersburghezi”. Ideologic, au existat scriitori de orientare individualistă 
(decadenţii), pe de o parte, şi, pe de altă parte discipolii lui Vladimir 
Soloviov, pentru care era esenţială ideea unităţii totale, absolute, a dizolvării 
personalităţii în Dumnezeu, în popor, în natură.  

Decadentismul a reprezentat ansamblul unor fenomene de criză de la 
sfârşitul secolului al XIX-lea – începutul secolului al XX-lea, marcate de 
sentimentul lipsei de speranţă, de inacceptare a existenţei, de accentuare a 
individualismului. Era o denumire generală pentru curentele antirealiste 
(apărute în literatura şi în arta claselor pe cale de dispariţie), caracterizate 
prin involuţie, regres, disoluţie a valorii. Paralel, în Franţa se înţelege prin 
                                                 
1 Ecaterina Bobrinskaia, Концепция нового человека в эстетике футуризма, «Вопросы 
искусствознания», 1-2/1995, p. 494. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  93 
  
 

  

decadentism un curent de la sfârşitul secolului al XIX-lea, apropiat ca 
formulă artistică de simbolism, în care se va dizolva.  

Vorbim despre o estetică a decadentismului în literatura rusă între anii 
1890-1900. Decadentismul rus sintetizează tendinţele unor curente literar-
artistice de la graniţa secolelor al XIX-lea – al XX-lea, care opun realităţii o 
lume a stărilor de spirit subiective, considerată ca singura autentică. 
Decadentismul şi unele şcoli moderniste din Rusia îşi au punctul de plecare 
în estetica romantismului. Cel mai important principiu, preluat de la 
romantici, este că arta reprezintă un prag de trecere spre „altceva”, fiind în 
primul rând transcendenţă. Decadentismul rus a afirmat preeminenţa 
subiectului creator asupra obiectului: subiectul are tendinţa de a reduce 
importanţa obiectului (prin care se înţelege lumea exterioară). S-a vorbit 
astfel despre un panestetism al decadentismului1 care constă în preţuirea 
exclusivă a formei artistice, considerată independent de conţinut, opusă 
realităţii şi vieţii sociale. Pentru decadentişti, subiectul creator este singurul 
purtător al adevărului estetic. Realitatea exterioară (istorică, socială, chiar 
autobiografică) este nesemnificativă, numai cea construită ca emanaţie a 
trăirilor subiectului interesează estetica decadentismului. Toate valorile sunt 
relative, oscilatorii, nu există „sacru” şi „profan”, „superior” şi „inferior”. 
Autorul se autosacralizează şi construieşte imaginea universului după 
propriile canoane estetice, care nu implică eticul. Astfel, dacă în romantism, 
subiectul creator se manifesta în comuniune cu realitatea exterioară, în 
decadentism singura lumea posibilă este cea interioară.  

În literatura rusă, atât autorii decadentişti, cât şi cei avangardişti s-au 
declarat pe sine unica sursă a transcendentului şi unica realitate estetică:    
„Я люблю себя как Бога” (Zinaida Hippius), „Я - Бог таинственного 
мира,/ Весь мир в одних моих мечтах...” (F. Sologub), „Трансцендент-
ное во мне и моё...” (А. Krucionîh). Acest individualism pronunţat a 
determinat două tipuri de erou liric: cel care fuge de societate, care se 
izolează într-o lume iluzorie şi proslăveşte moartea (simbolismul rus 
timpuriu) şi cel care este activ, grandios, viteaz (manifestat în anii primei 
revoluţii ruse – 1905-1907). Decadenţii ruşi au absolutizat frumuseţea, 
exprimându-şi crezul într-o frumuseţe nepământeană care poare revela 
                                                 
1 Vezi Zara G. Mints, Блок и русский символизм, «Литературное наследство», t. 92, 
Моscova, Nauka, 1980, p. 107-171. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  94 
  
 

  

diversitatea şi profunzimea lumii materiale (K. Balmont); din această 
perspectivă au fost destul de aproape de ideea lui F.M. Dostoievski, că 
frumuseţea va salva lumea.  

După cum afirmam anterior, o temă fundamentală a decadenţilor ruşi a 
fost relativismul: în viaţă sunt multe adevăruri, dar nici unul nu este mai bun 
decât celălalt, iar Răul este egal cu Binele. Ideea apare mai ales la              
V. Briusov. În plus, aceşti nihilişti ruşi preferau Răul Binelui, înţelegând 
Răul nu la nivel superficial, ci ca forţă universală, capabilă să cureţe lumea 
de banalitatea cotidiană, de cenuşiul mentalităţii mic-burgheze (concepţia 
lui F. Sologub). Astfel, Răul mărunt, din viaţa de zi cu zi, nu putea fi 
eliminat şi asimilat decât de o forţă superioară, de aceeaşi natură, de un Rău 
universal. Aici transpare şi o veche concepţie despre creţia artistică, şi 
anume că ea este consecinţa cumulării unor forţe negative. Astfel, pentru 
decadenţi, artistul, creatorul, îşi asumă adesea imaginea demonului, a 
diavolului. Pentru Briusov forţa distructivă a revoluţiei era asociată cu 
imaginea lui Lucifer. Diavolul, în lumea decadentismului, nu poate fi 
descris ca o forţă negativă, din moment ce nu există valorile de Bine şi de 
Rău („О, мудрый Соблазнитель,/ Злой Дух, ужели ты –/ Непонятый 
Учитель/ Великой Красоты?”, Zinaida Hippius, Гризельда).  

Într-un studiu despre Eminescu, apărut recent la noi, se sintetizează 
trăsăturile poeziei decadente, valabile şi pentru decadentismul rus: 
„Tipologia artistului decadent se deschide cu groteştile reprezentări 
baudelairiene, – aceea a albatrosului, a lebedei – ce va înregistra alternanţe 
în maniere extrem de diferite a două atitudini: una a celor ce interpretează 
condiţia dezrădăcinatului ca un semn evident al propriei incapacităţi 
patologice de a trăi viaţa reală, şi alta a celor ce opun ostracizării sociale 
avânturile titanice ale unei conştiinţe superioare, care revendică pentru sine 
o funcţie clarvăzătoare. În orice caz, ambele poziţii nu fac altceva decât să 
reconfirme ceea ce am spus mai sus: noile instanţe iraţionaliste, ce îi vor 
determina pe decadenţi să se adape din izvorul lui Schopenhauer, pentru a-şi 
trasa apoi o direcţie proprie de gândire; se nasc din acea disensiune care, în 
ultimele decenii ale secolului al XIX-lea, apare ca un divorţ inevitabil între 
artă şi ştiinţă, între gândirea ştiinţifică şi creativitatea artistică, între logică şi 
fantezie, în care, pe bună dreptate, artiştii, neputincioşi, vedeau o ameninţare 
prevestind triste consecinţe. E important de observat senzaţia de neputinţă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  95 
  
 

  

pe care poetul o are faţă de propria-i operă, până acolo încât ea va deveni nu 
rareori chiar obiect al discursului poetic, constituindu-se, astfel, într-un 
semn distinctiv pentru întreaga poezie decadentă”.1 

După cum se observă, simbolismul rus a fost destul de neomogen; la 
începutul anului 1900 cuprindea trei direcţii bine conturate:  

- Prima direcţie, avându-i în frunte pe D. Merejkovski şi pe Zinaida 
Hippius, corela arta cu ideea căutării lui Dumnezeu. Aceşti scriitori s-au 
desprins de tradiţiile progresiste (în plan politic, social şi economic) ale 
literaturii şi au afirmat noi principii de creaţie. 

- A doua direcţie (reprezentată de V. Briusov şi K. Balmont), a definit 
noua orientare ca fenomen pur literar, prin receptarea impresionistă a 
realităţii.  

Aceste două direcţii au fost constituit aşa-numita etapă a simboliştilor 
vârstnici sau decadenţi. 

- A treia direcţie, a simboliştilor tineri (A. Blok, A. Belîi, Vl. Soloviov), 
a susţinut ideea cunoaşterii lumii prin intermediul divinului, în spiritul 
filosofului religios şi a poetului Vl. Soloviov. 

Conţinutul mistic al simbolismului rus provine din filosofia idealistă, 
de la principiul că spiritul, ideea, conştiinţa sunt factori primordiali, iar 
existenţa, materia, natura sunt factori secundari, de unde rezultă raportul de 
opoziţie dintre terestru şi cosmic, dintre lumea reală şi cea spirituală. În 
concepţia simboliştilor ruşi lumea reală este măruntă, palpabilă, 
cognoscibilă şi raţională. Scopul suprem este atingerea sufletului lumii, o 
entitate ideală, subtilă, desprinsă de raţiune, accesibilă numai sufletului şi 
spiritului. Arta este mijlocul de transformare a lumii terestre rudimentare. 
Rolul poetului simbolist este de a transgresa lumea terestră cu ajutorul 
simbolului, al inuiţiei, al iraţionalului. Simbolul este un şir nesfârşit de 
sensuri, este apogeul polisemiei şi al nuanţelor semnatice.  

Simboliştii tineri, care au debutat la începutul secolului al XX-lea, s-au 
declarat oponenţii decadenţilor pe care-i numeau „magi negri”, ei înşişi 
numindu-se „magi albi”, teurgi. Spre deosebire de simboliştii vârstnici, cei 
tineri îşi asumau rolul de proroci, de intermediari ai voinţei lui Dumnezeu 

                                                 
1 Vezi Sauro Albisani, Geniul morţii. Eminescu între romantism şi decadentism, în Mihai 
Eminescu. Poesie/Poezii, ediţie bilingvă italiano-română, sub îngrijirea lui Marin Mincu, 
Constanţa, Ed. Pontica, 2000, http://www.pontica.ro/alte_eminescu2000_poesie_txt.htm 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  96 
  
 

  

(A. Blok, A. Belîi, V. Ivanov). Ei credeau în existenţa reală a lumii ideilor 
divine, credeau că antiteza dintre lumea materială şi cea ideală, dintre cea a 
armoniei divine şi cea a haosului terestru, nu este definitivă şi veşnică. 
Presimţirea unei noi lumi i-a preocupat şi pe misticii petersburghezi          
(D. Merejkovski, Zinaida Hippius), această presimţire fiind impregnată cu 
note tragice, pesimiste. Conceptele-cheie şi motivele literare specifice 
simbo-lismului rus sunt: eternul feminin, peisajul tainic, umbrele, focul (ca 
purificator universal şi etern), iubirea mistică, eternitatea, imaginea 
preafrumoasei doamne, mitologia etc.  

Simboliştii ruşi au relevat asemănările dintre poezie şi textul 
mitologic: textul mitologic, fiind un text deschis, nu are început şi sfârşit, nu 
are limite între autor şi lector, se manifestă printr-un ritual şi nu se supune 
delimitărilor de tipul adevărat-fals. Aceleaşi legi sunt urmate şi de textul 
poetic. S-a recurs des la mitologia antichităţii (V. Ivanov) sau a fost creată o 
mitologie a contemporaneităţii (A. Blok). Pentru V. Ivanov originile mitului 
erau în trecut, pentru A. Blok în prezent, iar pentru Belîi în viitor. Ultimul 
este, desigur, apropiat de teoriile futurismului, mai ales prin nota utopică.  

Simboliştii ruşi au acordat o importanţă deosebită sonorităţilor 
cuvântului, calităţilor sale ritmice (K. Balmont şi V. Briusov), nu au ignorat 
textul poetic din punct de vedere formal şi au fost preocupaţi de 
reprezentările vizuale ale acestuia. 

Atât decadenţii, cât şi simboliştii tineri au receptat revoluţiile din 
1905-1907 ca pe nişte stihii, comparându-le cu o furtună, cu o inundaţie şi 
au fost cuprinşi rapid de patosul revoluţionar. În general, pentru simboliştii 
ruşi, mai ales pentru cei tineri, revoluţia a avut caracter spiritual, nu politic. 
A avut pentru ei un „caracter misterios”, un act al unei drame de proporţii 
cosmice, cu note apocaliptice (destrămarea ţarismului a coincis cu moartea 
lumii vechi). În anul 1907, simbolismul intră într-o perioada de criză, 
începând să piardă teren. 

 
Ca reacţie la simbolism au apărut celelalte trei orientări importante ale 

modernităţii literare ruse, incluse în denumirea de postsimbolism: 
akmeismul, futurismul şi imaginismul. 

Akmeismul este o direcţie din poezia rusă a anilor 1919-1920 şi s-a 
manifestat în condiţiile crizei culturii burgheze. Numele este preluat de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  97 
  
 

  

grecescul akme (vârf, culme). Akme însemna pentru akmeişti punctul maxim 
de echilibru între cer şi pământ. S-a folosit şi termenul de adamism, în 
manifestele lui S. Gorodeţki şi N. Gumiliov, cu semnificaţia existenţei unui 
nou pământ şi unui nou Adam, nu ceresc, ci terestru. 

Ca nici un alt curent al momentului, akmeismul s-a supus cel mai greu 
caracterizării şi delimitării. Bazele studierii ştiinţifice a curentului au fost 
puse în articolul lui V.M. Jirmunski, din 1916, Преодолевшие символизм 
(Cei care au depăşit simbolismul). Aici s-a dat prima definiţie a 
akmeismului, un reper pentru toţi cercetătorii de mai târziu: în locul 
personalităţii complexe, haotice, izolate se propune diversitatea lumii 
exterioare, în locul lirismului emoţional şi muzical – claritatea şi grafismul 
în îmbinarea cuvintelor (în sensul redării conţinutului în linii fruste, în 
sensul simplităţii şi al simplificării), în locul pătrunderii mistice în tainele 
lumii – empirismul psihologic elementar şi precis.  

Mult timp după acest moment, cam până la începutul anului 1960, nu 
au mai apărut studii importante despre akmeism în Rusia. Noţiunea de 
poetică akmeistă s-a afirmat cu legitimitate în exegezele ruse sau 
occidentale abia prin anii ’70.  

O primă formă de manifestare a akmeismului a fost constituirea unei 
noi şcoli de poezie, Academia poetică. Din 1911 titulatura este Цех поэтов 
(Atelierul poeţilor, 20 octombrie 1911), la iniţiativa lui Nikolai Gumiliov şi 
a lui Serghei Gorodeţki. Denumirea formulează destul de expresiv concepţia 
akmeiştilor despre poezie: tehnica versificaţiei este un meşteşug, el trebuie 
deprins, ca şi simţul estetic, care trebuie educat. De aceea, la întâlniri erau 
citite şi analizate versuri şi orice imputare trebuia argumentată riguros. 
Revista „Apollo” a devenit organul de presă, iar sediul revistei – locul unde  
studiile şi experimentele poetice sunt concepute, discutate şi aplicate.  

La sfârşitul anului 1912, Gumiliov şi Gorodeţki au luat decizia de a 
transforma o şcoală literară într-un curent. Dintre creatorii de la Atelierul 
poeţilor au ales patru (Anna Ahmatova, Osip Mandelştam, Mihail 
Zenkievici, Vladimir Narbut), la care au adăugat propriile nume, în calitate 
de fondatori. În anul 1913, gruparea a devenit oficială. În primul număr al 
revistei petersburgheze „Apollo” au apărut două articole, scrise de iniţiatorii 
mişcării, în care se explicau pricipiile estetice ale akmeismului: Наследие 
символизма и акмеизм (Moştenirea simbolismului şi akmeismul,              

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  98 
  
 

  

N. Gumiliov, 1913), Некоторые течения в современной русской поэзии 
(Câteva curente în poezia rusă modernă, Gorodeţki, 1913). Un al treilea 
articol, Утро акмеизма (Dimineaţa akmeismului), este scris de Osip 
Mandelştam (1919). A existat şi o tendinţă de stânga a akmeiştilor, susţinută 
de V. Narbut şi de M. Zenkievici, care au intenţionat la un moment dat să se 
alăture aripii cubofuturiste Hylea.  

Dintre curentele moderniste care s-au manifestat în Rusia, akmeismul 
rus este cel care a provocat cele mai multe polemici. Componenţa orientării 
era neomogenă, motiv pentru care futuristul Nikolai Burliuk, care participă 
la un moment dat la întâlnirile akmeiştilor, afirmă că Atelierul poeţilor era 
un fel de parlament în care erau reprezentate toate partidele literare. 
Componenţa pestriţă a grupării (simbolişti, futurişti în formare – Nikolai 
Burliuk şi Velimir Hlebnikov – şi alţi artişti „pasageri”) demonstrează că 
gruparea nu a fost o coaliţie antisimbolistă, ci mai curând o adunare 
postsimbolistă a poeţilor. Opoziţia faţă de simbolism s-a menţinut, dar nu 
era negată tehnica de creaţie a poeziei simboliste, ci erau repudiate 
idealismul şi tendinţa utopică a acesteia. Akmeiştii considerau că atitudinea 
faţă de realitate, promovată de simbolişti, a determinat pierderea gustului 
pentru autenticitate. Akmeismul impune concepţia conservării valorilor 
culturale, considerând că întreaga cultură constituie de fapt memoria 
omenirii. De aceea legăturile akmeiştilor cu literatura clasică vor fi destul de 
solide. Sentimentul istorismului a definit permanent creaţia akmeiştilor, în 
sensul transformării cuvântului în fapt. 

În orice caz, obiectivul mişcării nu era nici pe departe conturarea unei 
doctrine estetice, ci formarea unei categorii speciale de poeţii, poeţii-
universali. Temele erau dintre cele mai variate şi cu o recurenţă 
semnificativă la diferiţi scriitori: clădirea Amiralităţii din Petersburg, Edgar 
Allan Poe, barul american, o zi de iarmaroc în Evul Mediu, catastrofele 
cosmice etc. La akmeişti apare frecvent epitetul pământesc, cu o multitudine 
de sensuri (omenesc, fizic, trupesc, băştinaş, autohton, laic, civil, cultivat, 
păgân, precreştin, păcătos, profan, banal, cotidian etc.). 

În manifestele akmeismului domina ideea „echilibrului viu” (живое 
равновесие) între cosmic şi terestru, între raţional şi mistic, între fiziologic 
şi spiritual. Poezia cuprindea tema vieţii, a morţii şi a lui Dumnezeu şi 
trebuia să fie o reflectare a lumii reale într-un limbaj simplu, epurat de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  99 
  
 

  

analogii, de demersuri metafizice. Ironia apare des la akmeişti, de la formele 
blânde (Anna Ahmatova şi O. Mandelştam) la cele groteşti (V. Narbut).  

Astfel, akmeismul a fost socotit o încercare de conciliere şi de 
echilibru între simbolism şi realism. Cuvântul trebuia să reunească atât 
funcţia denominativă şi concretă, cât şi funcţia conotativă şi metaforică. 
Akmeismul a fost considerat şi un neoclasicism (prin ideea echilibrului 
artistic şi a exersării şi a deprinderii tainelor tehnicii poetice), şi un 
neoparnasianism (prin unele trăsături preluate de la parnasianism: expresia 
savantă, impersonală, obiectivă, imagismul rafinat, virtuozitatea formei, 
reprimarea subiectivităţii, sonoritatea cuvintelor, bogăţia şi raritatea 
rimelor). Numele lui Kant este des pomenit de akmeişti, în sensul că ideile 
sale despre categoriile apriorice care sunt postulate obligatorii ale raţiunii 
practice sunt agreate de akmeişti. Din acest punct de vedere, s-a afirmat că 
akmeismul a ilustrat şi un neokantianism. Teoreticianul rus M.L. Gasparov 
consideră că akmeismul a mers pe linia parnasianismului, futurismul pe cea  
a simbolismului, iar simbolismul pe cea  a romantismului. Akmeismul a 
instaurat un echilibru între ironie şi patos metafizic, între modelul noului 
Adam şi Teophile Gautier (pe care N. Gumiliov l-a inclus în rândul 
personalităţilor-reper, alături de W. Shakespeare, F. Rabelais şi F. Villon). 

Atelierul poeţilor a existat, membrii au existat, dar akmeismul ca 
fundament ideatico-estetic pentru cei şase poeţi a fost insuficient. Când se 
vorbeşte despre akmeism, se afirmă uneori ironic că nu se stie despre cine se 
vorbeşte, adică disputele în privinţa componenţei acestei orientări sunt încă 
vii. 

Numeroşi exegeţi au reproşat akmeiştilor că din poezia lor lipseşte 
tragismul, lipseşte trăirea extremă, lipsesc, cu alte cuvinte, elementele 
esenţiale ale unei lirici. Akmeiştii au eliberat detaliul concret de încărcătura 
metafizică. Scopul lor nu a fost să renege misticismul din poezie, ci să 
realizeze un echilibru între mistic şi pământesc. 

Urmele akmeismului s-au păstrat, din păcate, numai în cultura rusă. Ca 
orientare literară şi ca una dintre tendinţele generale de dezvoltare a 
limbajului poetic, akmeismul a avut o importanţă semnificativă asupra 
literaturii emigraţiei ruse.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  100 
  
 

  

Paradigma avangardei literare ruse cuprinde imaginismul, care nu s-a 
manifestat cu aceeaşi vehemenţă ca futurismul. Începutul imaginismului rus 
a fost marcat de Декларация (Declaraţia) din 1919, în care se vorbeşte 
despre caracterul inovator al noii orientări, prin raportare la futurism. Vadim 
Şerşenevici afirma înainte de apariţia Declaraţiei că poezia este arta 
îmbinării cuvintelor autotelice1, a cuvintelor-imagine. A fost organizată 
prima expoziţie a grupului, Выставкa стихов и картин имажинистов 
(Еxpoziţiа de versuri şi tablouri ale imaginiştilor), la Moscova, în Muzeul 
Politehnic. Apoi este înfiinţată, tot la Moscova, la iniţiativa lui Esenin, 
Ассоциация вольнодумцев (Asociaţia liber-cugetătorilor), iar revista 
imaginiştilor a devenit „Гостиница для путешествующих в прекрасном” 
(Hotelul pentru călătórii în Frumos). Imaginiştii s-au împărţit, convenţional, 
în două grupe, una care îi cuprindea pe S. Esenin, I. Gruzinov, R. Ivnev, S. 
Kusikov, şi alta din care făceau parte A. Marienhoff, V. Şerşenevici, G. 
Iakulov. Primii înţelegeau imaginea poetică drept mijloc artistic, ceilalţi, 
drept scop.  

V. Şerşenevici afirma în 1923 că imaginiştii au intrat în literatură 
purtând lozincile romantismului idealist. În anul 1921 în grupare are loc o 
ruptură, determinată de articolul lui Esenin, Быт и искусство (Existenţa şi 
arta), în care autorul polemizează chiar cu unii dintre imaginişti. Ulterior el 
se retrage din grupare, care se destramă în 1927.  

Pentru imaginişti poezia era o cadenţă a imaginilor. Imaginiştii au 
exprimat iminenţa fatală a antagonismului dintre artă şi stat. Au asimilat 
formele extremiste ale futurismului timpuriu şi au protestat împotriva 
orientării politice a acestuia în perioada de după Revoluţia din Octombrie 
(în particular au publicat articole acide la adresa lui V. Maiakovski). Un loc 
important în cadrul mişcării l-a ocupat Serghei Esenin, care a subliniat 
necesitatea legaturii dintre imaginarul poetic, pe de o parte, şi expresivitatea 
limbii ruse şi spiritul creaţiei populare, pe de altă parte. Pentru imaginismul 
rus cuvântul comportă simultan tema poetică şi conţinutul. Unul dintre 
principiile imaginismului a fost exprimarea convenţionalităţii artei, desprin-
derea ei de condiţionările sociale şi etice. Imaginiştii ruşi considerau că arta 
nu reflectă obiectul, ci imaginea lui. Astfel, poezia imaginiştilor se 
îndepărtează de realitate şi consideră că prioritatea este arta.  
                                                 
1 Autotelic: cuvânt care conţine în sine scopul, care are finalitate lăuntrică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  101 
  
 

  

Cu imagismul (curent modernist din poezia engleză şi americană, din 
anii 1910-1920), imaginismul rus prezintă similitudini de denumire şi câteva 
asemănări de concepţie. Teoreticienii imagismului au fost filosoful englez 
T.E. Hulme şi poetul american E. Pound. Ei au reunit filosofia 
intuitivismului şi teoriile formale ale simbolismului francez, au elogiat 
natura, impresiile spontane, imaginea pură, versul liber, ca reacţie la 
decorativismul, la sentimentalismul şi la frumuseţea artificială a epigonilor 
romantismului. Particularităţile imagismului au fost: practicarea limbajului 
colocvial, lipsit de înfrumuseţări inutile, varietatea şi libertatea prozodică şi 
tematică, folosirea liberă a imaginilor, alegerea spontană a subiectului, care 
putea fi preluat din realitatea cotidiană, concizia şi claritatea impresiilor, 
concreteţea imaginilor.  

Părintele imagismului, Ezra Pound, a dat o definiţie a imaginii în 
consens cu practica poeţilor ruşi. El a spus că imaginea este un complex 
intelectual şi emoţional dintr-un moment bine determinat. Cu alte cuvinte, 
imaginea reuneşte cele mai îndepărtate aspecte emoţionale şi raţionale. 

În estetica imaginismului rus este preluat de la futurişti conceptul de 
cuvânt autotelic, numai că poeţii imaginişti atrag atenţia asupra rădăcinii 
cuvântului. Este omis intenţionat aspectul sonor al cuvântului şi se 
subliniază triumful imaginii asupra sensului. Imaginiştii ruşi considerau că 
imaginea se ascunde în rădăcina cuvântului, iar sensul în gramatică, în 
general în desinenţe. Dintre părţile de vorbire este repudiat verbul. Sunt 
negate regulile gramaticale şi orice formă de epicitate. Este încurajată 
abundenţa tropilor, chiar saturaţia de metafore. Se mizează pe imagini 
arhetipale, ale lumii ţărăneşti ca simbol general, fără referire la vreo 
perioadă istorică bine determinată, considerându-se că omul, care trăieşte 
într-un prezent continuu, repetă la infinit nişte gesturi arhetipale cărora nu li 
se poate sustrage.  

Deşi important, nu imaginismul a definit spiritul şi specificul 
avangardei ruse, ci futurismul. 

 
Futurismul rus este cea mai mare orientare literar-artistică a 

avangardei secolului al XX-lea din Rusia. Mult timp a fost vehiculată ideea 
că futurismul a fost o mişcare decadentă şi mic-burgheză, ceea ce a limitat 
sfera cercetărilor asupra curentului.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  102 
  
 

  

Matei Călinescu identifică două direcţii ale avangardei, ambele având 
ca numitor comun ideea de negare: o direcţie care pune accent pe noutate, 
pe modernitate, pe inovaţie stilistică, pe limbaj (futurismul şi 
constructivismul) şi a doua direcţie orientată spre „imaginaţie ca facultatea 
de a crea imagini”1, pe o anumită psihologie a profunzimilor, pe inconştient, 
pe vis. Numeroşi cercetători au arătat că avangarda rusă a fost generată de 
simbolismul rus.  

A. Flaker a realizat o comparaţie între cele două orientări2. Astfel, 
cercetătorul consideră că simbolismul s-a caracterizat prin limbaj poetic 
special, omogen, prin supremaţia lirismului, prin criptarea şi disimularea 
construcţiei şi a procesului de creaţie a textului, prin individualitatea poetică 
bine conturată a autorului, ce reiese din text, prin pasivitatea cititorului, prin 
funcţia estetică a operei, prin distanţa considerabilă dintre artă şi realitate, 
prin personalitatea creatoare valoroasă, de excepţie. În avangardă, limbajul 
este neomogen, cu amestecuri de stiluri funcţionale şi registre ale limbii 
(colocvial, publicistic etc.), este prioritară tendinţa de ştergere a graniţelor 
dintre genuri şi specii, construcţia textului este „la vedere”, opera este 
deschisă, perfectibilă, autorul este demiurg, unic sau colectiv (reprezen-
tativ), cititorul este activ şi-şi poate schimba atitudinea faţă de text, 
aprecierea estetică este o modalitate de apreciere morală şi socială a textului, 
distanţa dintre artă şi realitate este mică, artistul este un făurar, întotdeauna 
autocritic.  

Simboliştii erau teurgi preocupaţi de eternitate, avangardiştii sunt 
poeţi-meşteşugari preocupaţi de istorism. Din proroc poetul se transformă în 
colocutor, în partener de discuţie. El devine un artist „periferic”, în sensul că 
se află la marginea/suburbia mentalităţii sociale şi a culturii oficiale. De 
exemplu, eroul lui S. Esenin este uneori o ipostază a „şarlatanului”, a 
„huliganului”, iar la Maiakovski este „un risipitor”, „o mână-spartă”. Din 
acest moment începe transformarea cititorului în coautor, tendinţă care va fi 
definitivată în postmodernism. 

                                                 
1 Matei Călinescu, Conceptul modern de poezie, Bucureşti, Editura Paralela 45, 2005,        
p. 151. 
2 Vezi A. Flaker, Ruska avangarda, Zagreb, 1984, apud N.V. Krîlova, Медный век. Очерк 
теории и литературной практики русского авангарда (учебное пособие), 
Petrozavodsk, 2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  103 
  
 

  

Componenţa futurismului rus a fost neomogenă din punct de vedere 
social şi al nivelului intelectual al membrilor, nemaivorbind despre calităţile 
lor poetice. Majoritatea au provenit din rândurile intelectualilor progresişti 
(raznocineţi). Pentru că nu aparţineau clasei nobilimii, nu aveau sentimentul 
unui loc stabil, erau veşnic rătăcitori şi frământaţi de sentimente nihiliste.  

Concepţia despre lume a futuriştilor nu a fost unitară. Prin termenul de 
futurism s-a înţeles în Rusia un amalgam de orientări avangardiste. În 
literatura rusă au existat astfel mai multe „futurisme”: grupul budetliane 
(1909-1915) sau al cubofuturiştilor, în frunte cu V. Hlebnikov, D. Burliuk, 
V. Lifşiţ, V. Maiakovski, A. Krucionîh; egofuturismul, apărut la Petersburg 
în 1911, avându-l în centru pe poetul Igor Severianin; grupul Mezanin poezii 
(Mezaninul poeziei), apărut în 1913, considerat corespondentul moscovit al 
egofuturismului, care l-a avut ca animator pe V. Şerşenevici; grupul 
Centrifuga (1914-1922), în frunte cu trioul N. Aseev, S. Bobrov,                
B. Pasternak. 

În 1910 apare, sub auspiciile cubofuturiştilor, volumul Садок судей 
(Heleşteul judecătorilor) redactat de aşa-numiţii poeţi-tapetari sau poeţi-
clovni, catalogaţi de critică drept nihilişti şi pseudopoeţi. Semnificaţia 
programatică pentru mişcare o are manifestul din volumul Пощечина 
общественному вкусу (O palmă dată gustului public, decembrie 1912), 
semnat de David Burliuk, Alexei Krucionîh, Vladimir Maiakovski şi 
Velimir Hlebnikov. A urmat al doilea manifest, din Садок судей II 
(primăvara lui 1913), semnat de fraţii Burliuk, Elena Guro, V. Maiakovski, 
V. Hlebnikov, A. Lifşiţ, A. Krucionîh, Ekaterina Nizen.  

Apogeul futurismului s-a produs până la începutul Primului Război 
Mondial. Volumele colective şi individuale aveau nume ostentative (Дохлая 
луна – Stârvul lunii, Рыкающий парнас – Parnasul mugitor, Танго с 
коровами – Tangou cu vaci). Afirmaţiile futuriştilor sunt provocatoare: 
„Numai noi suntem imaginea timpului nostru [...]. Academia şi Puşkin sunt 
hieroglife indescifrabile. Să-i aruncăm pe Puşkin, pe Dostoievski, pe Tolstoi 
şi pe alţii de pe vaporul modernităţii”.  David Burliuk considera că poezia 
este o fecioară jerpelită sau o cocotă uzată, frumuseţea un fleac profanat, 
sufletul o bodegă, cerul o zdreanţă sau un cadavru, stelele sunt viermi 
îmbătaţi de ceaţă. „Copiii teribili” ai avangardei ruse au şocat publicul prin 
aspectul lor exterior: cubofuturiştii purtau jachete galbene, sacouri roz, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  104 
  
 

  

pelerine violet. Erau renumite în epocă jacheta galbenă a lui Maiakovski, 
vesta peticită şi jobenul lui D. Burliuk, costumul parizian café au lait al lui 
V. Kamenski, cu mănunchiuri de ridichi la butonieră, sau semnele 
misterioase pictate pe faţă. Futuriştii îşi răspândeau volumele şi textele într-
un mod inedit, din mână în mână: de exemplu, fraţii Burliuk s-au dus într-o 
zi la o reuniune „mistico-simbolistă” a lui Viaceslav Ivanov şi, după 
plecarea lor, fiecare membru al societăţii a scos cu uimire din servietă un 
text futurist, iar V. Hlebnikov, cu o figură nevinovată, oferea prin sălile 
restaurantelor, la mese, O palmă dată gustului public (renumitul manifest al 
futuriştilor ruşi) în locul meniului. Spectacolele publice şi lecturile 
futuriştilor începeau cu îndemnul „Plecaţi, e plictisitor!”, iar când vreun 
autor era chemat la bis administratorul sălii anunţa că a fost dus între timp la 
casa de nebuni.  

Editurile ajung adevărate organisme artistice, cu o filosofie proprie, cu 
o poetică proprie, chiar cu o mitologie. Cărţile sunt destinate nu numai 
citirii, ci sunt orientate şi către vizual, către imagine. Antiestetismul 
demonstrativ reiese din faptul că textele erau tipărite pe hârtie ieftină de 
împachetat sau pe dosul hârtiei de tapet.  

Egofuturiştii l-au avut în frunte pe Igor Severianin. El a organizat 
Академия Эгопоэзии (Academia de ego-poezie) în care au fost incluşi: 
Konstantin Olimpov, Gheorghii Ivanov, Graal-Arelski (pseudonimul lui S.S. 
Petrov) etc. Din cauza divergenţelor dintre membri, Academia s-a destrămat 
în 1912, după un an. Apoi, tot în spiritul Academiei, unul dintre cei care o 
frecventase la un moment dat, Ivan Ignatiev, a înfiinţat Интуитивная 
Ассоциация Эго-футуризм (Asociaţia intuitivă a egofuturismului). Aceasta 
şi-a încetat activitatea după sinuciderea lui Ignatiev, în 1914. Teoria 
egofuturismului este destul de lipsită de rezonanţă. Severianin îşi declara 
poziţia prin intermediul versurilor. Spre deosebire de cubofuturişti, care 
puneau accent pe cuvânt în sine (rezultă de aici un oarecare formalism), 
egofuturiştii puneau accent pe conţinut. În 1913, I. Ignatiev afirma în 
manifestul egofuturismului: „Unitatea este egoismul. Divinitatea este 
unitatea. Omul este o fărâmă din divinitate. Naşterea este o fracţiune a 
eternităţii. Viaţa este o fracţiune în afara eternităţii. Moartea este vindecarea. 
Omul este un egoist”. Cea mai importantă contribuţie a egofuturiştilor a fost 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  105 
  
 

  

în domeniul rimei, care trebuia să cuprindă o combinaţie de vocale şi de 
consoane, dar mai ales trebuia să conţină diftongi.  

Mezaninul poeziei şi Centrifuga au fost grupări moderate ale 
futurismului rus. Cea mai importantă figură de la Mezaninul poeziei a fost 
Vadim Şerşenevici. A pledat pentru intonaţia colocvială a versului, pentru 
primatul formei, nu al conţinutului. A fost cel care a intermediat vizita lui 
Marinetti în Rusia, cel care i-a tradus manifestele şi care a militat pentru 
solidaritatea celor două mişcări, solidaritate care nu a existat în fapt. Un 
reper fundamental în concepţia creatorilor de la Mezaninul poeziei era 
cuvântul-imagine (creat cu ajutorul reflectărilor asociative), care va sta la 
baza unora dintre principiile imaginismului.  

Centrifuga s-a format în 1914 şi a rezistat mai mult decât alte grupări, 
până la începutul anilor ’20. Din grupare au făcut parte S. Bobrov,             
N. Aseev, B. Pasternak (ultimul, înainte de a se asocia la mişcarea futuristă, 
a făcut parte din gruparea Lirika, unde se păstrau legături cu simbolismul). 
Membrii grupării posedau o erudiţie serioasă şi erau animaţi de căutări 
culturale profunde, de aceea Centrifuga a fost gruparea futuristă cea mai 
filologică şi mai doctă. Nu a intrat în polemici semnificative. Obiectul de 
interes era lirica, pe care au încercat permanent s-o definească. Pasternak 
caracteriza futurismul în relaţie cu impresionismul şi cu simbolismul. El 
vedea în istorie şi în lirică doi poli ai vieţii care se influenţează constant. 
Pentru poeţii grupării, accentul se mută de la cuvântul ca atare la structurile 
sintactice intonaţionale şi de ritm.  

Din 1915 futurismul începe să decadă, programul lui va continua, dar 
pe alte baze, sub auspiciile LEF (Левый фронт искусства, Frontul de 
stânga al artei), din 1920.  

Ideile futurismului, avansate de V. Maiakovski şi V. Hlebnikov, aveau 
caracter utopic, fantastic, dar nu mistic. Apare obsedant ideea timpului 
istoric, dar nu a spaţiului (de aici opoziţia dintre oamenii unui anumit timp 
şi oamenii unui anumit spaţiu), cea a unirii Occidentului cu Orientul 
(Eurasia) la Hlebnikov. La Maiakovski, omul i se substituie lui Dumnezeu, 
preluând toate responsabilităţile universului (viaţa şi moartea). Deşi în 
ansamblu lirica futuristă este citadină, tema naturii nu lipseşte. În plus, apar 
frecvent aspecte de natură moartă, unele groteşti. Metafora este corelată cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  106 
  
 

  

hiperbola. Se distrug regulile sintaxei, sunt eliminate prepoziţiile, 
conjuncţiile.  

Unul dintre cele mai abordate aspecte este cel al relaţiei dintre 
futurismul italian şi cel rus. Denumirea generică de futurism a fost folosită 
în Rusia prin simpla şi superficiala analogie cu futurismul italian. 
Futurismul a pornit din Italia, dar a avut ecouri în multe state din Europa 
(formismul sau zonismul polonez, vibraţionismul spaniol, vorticismul 
englez, stridentismul mexican). Nu ideile futurismului italian au fost 
originale, ci tonul violent şi limbajul ostentativ. De fapt, toate aceste 
principii îşi aveau originea în ideologia politică, culturală şi filosofică a 
complexului început de secol al XX-lea. 

Ostentativ, Marinetti şi-a publicat manifestele într-unul dintre cele mai 
importante ziare conservatoare din Europa („Le Figaro”). Futurismul italian 
ia accente naţionaliste şi intervenţioniste. În mod exagerat, futurismul italian 
a fost considerat „arta oficială a fascismului”, lucru fals. Nici o doctrină 
totalitară nu a agreat în practică vreo formă a avangardei. Futurismul italian 
face apologia urbanismului (străzile oraşului, cu aglomeraţia continuă, 
luminate ostentativ, cu vitrine strălucitoare), erei maşinii şi a vitezei, este 
impregnat de un spirit agresiv şi antiumanist, de un dinamism exagerat 
(obsesia vitezei); Marinetti avea cultul masculinităţii şi recomanda 
misoginismul („Ce e femeia în comparaţie cu un aeroplan?”). Aceste 
aspecte au fost străine futurismului rus. 

Ideile fundamentale ale futurismului rus au fost mai clare decât cele 
ale futurismului italian. Futurismul rus se împotrivea vehement războiului, 
obiectivele sale erau revoluţionare, antimilitariste, antiimperialiste. Se 
propovăduia întoarcerea la formele primitive ale limbajului care făcea 
odinioară parte din natură (Hlebnikov). Se experimentează grafica 
versurilor, poezia vizuală, cartea autografă. Textele futuriştilor ruşi s-au 
remarcat prin mutaţii compoziţionale, prin contrastele puternice dintre tragic 
şi comic, dintre lirism şi brutalitatea limbajului, dintre fantastic şi banalitate 
gazetărească, ceea ce a dus la un colaj grotesc de stiluri, genuri şi specii. 
Dintre toate tentaţiile şi dezideratele avangardei, pe futuriştii ruşi i-a 
pasionat tema omului nou, futurismul rus fiind preocupat nu numai de 
inovaţiile formale, ci şi de căutările existenţiale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  107 
  
 

  

Şi în privinţa limbajului poetic se evidenţiază deosebiri faţă de 
obiectivele italienilor. Dacă ruşii au acceptat ideea eliberării de regulile 
gramaticale şi pe cea a destructurării sintactice, nu au acceptat în schimb 
ideea limbajului telegrafic, propunând o soluţie cumva opusă, şi anume 
îmbogăţirea limbii prin noi modalităţi de creare a cuvintelor şi prin 
îndepărtarea de livresc.  

Manifestele futurismului rus pun în lumină ideile avangardei ruse, 
dintre care cea mai interesantă este necesitatea inventării unui limbaj propriu 
poeziei, limbajul zaum’ (заумь), transraţional sau transmental, imaginat de 
Krucionîh, şi declinarea rădăcinilor, propusă de Hlebnikov. Limbajul 
transmental al lui Krucionîh, experimentele lui Hlebnikov de formare a 
cuvintelor prin declinarea rădăcinilor (el obţine de la verbul liubit’ 400 de 
cuvinte noi) şi alte experimente lingvistice subliniază caracterul inovator al 
futurismului rus care a folosit şi metode artistice din folclor şi din 
simbolistica mitologică. Zaum’ este considerat creaţia cea mai radicală a 
futurismului rus. El este şi astăzi subiect al unor polemici intense.  

Limbajul transmental porneşte de la ideea că prima consoană a unui 
cuvânt determină sensul întregului cuvânt, iar cuvintele care încep cu 
aceeaşi consoană au acelaşi sens. Principiul lui Hlebnikov este semantic, al 
lui Krucionîh accentuează încărcătura emoţională a cuvântului. Ambii au 
folosit ca punct de plecare cimiliturile pentru copii, ghicitorile, invocaţiile 
magice. Evaluarea limbajului transmental de pe poziţii teoretico-filosofice  
s-a făcut mult mai târziu. Concluzia a fost că susţinătorii limbajului 
transmental au exploatat numai o latură a acestuia, situându-se în cele din 
urmă în opoziţie cu limba însăşi. Au existat analogii între limbajul poetic 
transmental şi pictura nonfigurativă (Krucionîh/ suprematistul Malevici).  

Futurismul literar rus s-a manifestat în strânsă legătură cu artele 
plastice şi a afirmat permanent prioritatea picturii în definirea modernităţii. 
Futuriştii erau fascinaţi de formele artistice ale primitivismului pe care le-au 
resuscitat cu orice prilej. Multe dintre volumele lor erau litografiate. Dintre 
futuriştii ruşi, cel mai legat de pictură a fost Maiakovski. 

O inovaţie a futuriştilor este cuvântul autotelic. Se neagă semnele de 
punctuaţie, ortografia, sintaxa normativă. Maiakovski sintetizează ideile 
futurismului în prezentarea Пришедший сам (Am venit singur, 1913): 
cuvântul împotriva conţinutului, cuvântul împotriva limbii (literare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  108 
  
 

  

academice), cuvântul împotriva rimei (muzicale, convenţionale), cuvântul 
împotriva măsurii, cuvântul împotriva sintaxei, cuvântul împotriva 
etimologiei. Cuvântului i se conferă conţinut în funcţie de caracteristica sa 
fonetică, se consideră că nu ideea naşte cuvântul, ci cuvântul naşte ideea. 
Discuţiile despre atitudinea faţă de cuvânt au fost furtunoase în epocă. Pe 
futurişti nu-i mulţumea cuvântul-simbol care îndeplinise un rol hieratic în 
cadrul simbolismului. Futuriştii au subliniat esenţa materială a cuvântului şi 
nu numai că i-au oferit acestuia concreteţe, dar l-au şi tratat ca pe un lucru 
concret.  

Legăturile futurismului rus cu revoluţia au fost de multe ori exagerate 
de către posteritate. În poezia futuriştilor de până în anul 1917, ideea 
revoluţiei sociale aproape că lipseşte. Futuriştii s-au împotrivit permanent 
intervenţiei artei în politică şi invers. Maiakovski afirma: „Se poate să nu se 
scrie despre război, dar trebuie să se scrie belicos”. Abia în timpul revoluţiei 
bolşevice, în paralel cu revoluţia socială, Maiakovski încearcă să organizeze 
o revoluţie culturală şi morală. Va forma grupul Comfutî (futuriştii 
comunişti) şi va edita revista „Искусство коммуны” (Arta comunei). 

Primele scrieri ale avangardiştilor în general şi ale futuriştilor în 
special au fost privite în Rusia ca o isterie grafomană şi cenzura nu a văzut 
nici un pericol în manifestările excentrice, ostentative ale futuriştilor. După 
victoria Revoluţiei din 1917, cam patru ani au trăit avangardiştii ruşi 
frenezia „comunismului eroic”. Cu timpul, realismul socialist va deveni 
singura cale oficială de urmat în artă. La începutul anilor ‘20 futurismul a 
încetat parctic să mai existe, iar în 1932, în URSS, se interzice oficial orice 
manifestare artistică de avangardă. 

După cum se observă, modernismul rus a avut în general o evoluţie 
paradoxală şi dramatică, determinată de contrastul dintre setea de libertate a 
artiştilor şi orientările pragmatice ale politicii. El a demonstrat relativitatea 
cultural-istorică a formelor şi a mijloacelor de creaţie, a experimentat noi 
modalităţi de creaţie.  

Toate curentele modernismului rus au fost, pentru literatura rusă, o 
poartă deschisă către universalitate şi către sincronizarea cu literatura lumii.  

Rolul semnificativ al modernismului rus în configurarea moder-
nismului european nu poate fi contestat. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  109 
  
 

  

 
 
 
 
 
Bibliografie 
 

Baran, H., Поэтика русской литературы начала XX века, Мoscova, Progress, 
Univers, 1993 

Belaia, G., Авангард как богоборчество, «Вопросы литературы», seria 
III/1992, p. 115-124 

Biriukov, S., Теория и практика русского поэтического авангарда, Tambov, 
1998  

Bobrinskaia, Е.А., Ранний русский авангард в контексте философской и 
художественной культуры рубежа веков. Очерки, Moscova, 1999 

Bobrinskaia, Е.А., Русский авангард: истоки и метаморфозы, Moscova, 2003 
Bogomolov, N.А., В зеркале серебряного века. Русская поэзия нач. ХХ в, 

Moscova, 1990 
Călinescu, Matei, Cinci feţe ale modernităţii. Modernism. Avangardă. Decadenţă. 

Kitsch. Postmodernism, Bucureşti, Ed. Univers, 1995 
Călinescu, Matei, Conceptul modern de poezie (de la romantism la avangardă), 

Bucureşti, Editura Paralela 45, 2005 
De Micheli, Mario, Avangarda artistică a secolului XX, Bucureşti, Ed. Meridiane, 

1968 
Dolgopolov, L.К., На рубеже веков: о русской литературе конца Х1Х – нач. 

ХХ века, Leningrad, 1984  
Gunther, H., Художественный авангард и социалистический реализм, 

«Вопросы литературы», seria III/1992, р.161-175 
Grigorescu, Dan, Dicţionarul avangardelor, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 

2003 
История русской литературы ХХ в, t. II, red. L.P. Kremenţov,  Moscova, 2002  
История русской литературы. ХХ век. Серебряный век, red. G. Nivat,            

I. Serman, V. Strada, E. Etkind, Moscova, 1995  
История русской советской литературы. 1917-1940, red. А. Metcenko,         

S. Petrov, Moscova, 1980 
История русской советской литературы. 40-70-ые гг., red. A. Metcenko,      

S. Petrov, Moscova, 1983 
Кluge, R.-D., О русском авангарде, философии Ницше и социалистическом 

реализме (беседа с Е. Ивaновой), «Вопросы литературы», 9/1990, р.64-77 
Kolobaeva, L.А., Концепция личности в русской литературе рубежа Х1Х-ХХ 

веков, Moscova, 1990.  
Krîlova, N.V., Медный век. Очерк теории и литературной практики русского 

авангарда (учебное пособие), Petrozavodsk, 2002 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  110 
  
 

  

Литературный авангард. Особенности развития, red. L.N. Budagova, 
Институт славяноведения и балканистики, RАN, Moscova, 1993 

Maksimov, D.Е., Русские поэты начала века, Leningrad, 1986  
Marino, Adrian, Dicţionar de idei literare, A-G, vol. I, Bucureşti, Editura 

Eminescu, 1973 
Marino, Adrian, Modern, modernism, modernitate, Bucureşti, Editura pentru 

Literatură Universală, 1969 
Morar, Ovidiu, Avangardismul românesc, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale 

Ideea europeană, 2005 
Neuhauser, R., Авангард и авангардизм (по материалам русской 

литературы), «Вопросы литературы», ediţia III/1992, р.125-139 
Rudnev, V.P., Словарь культуры ХХ века, Moscova, 1999 
Русская литература ХХ века. Школы. Направления. Методы творческой 

работы, Cankt-Petersburg., Logos - Moscova, „Высшая школа”, 2002 
Русский футуризм. Теория. Практика. Критика. Воспоминания, coord.    

V.N. Teriohina, А.P. Zimenkov, Moscova, Nasledie, 1999 
Smirnova, L.А., Русская литература конца Х1Х – нач. ХХ века, Moscova, 

1993 
Современная русская литература. 50-80-ые гг., vol. I-II, red. А. Bocearov,    

G. Belaia, Moscova, 1987 
Sokolov, А.G., История русской литературы конца Х1Х – нач. ХХ века, ediţia 

a IV-a, Мoscova, 1999 
Тiupa, V.I., Постсимволизм. Теоретические очерки русской поэзии XX в., 

Samara, 1998 
 
 
 

Abstract 
 
 
For quite a long time, the possibility of pursuing in-depth studies of modernism was 

compromised in Russia, and the studies that were produced were necessarily incomplete 
due to ideological restrictions.  

Russian modernism tended to evince the features of European modernism, but it also 
had a set of its own features. In the beginning, the avant-garde in Russia, an extreme form 
of modernism, was dominated by the European model. Later, however, the relationship was 
inverted, and the Russian avant-garde triggered changes in, for instance, Italian futurism in 
its later phases. Russian modernism had a paradoxical and dramatic evolution, determined 
by the contrast between the artist’s thirst for freedom and the politicians’ pragmatic 
orientations.  

Russian modernists demonstrated the cultural-historical relativity of forms and means 
of creation and experimented with new modes of creations. All currents of Russian 
modernism resulted in a synchronization of Russian and world literature, which is the 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 
 
 
ROMANOSLAVICA XLI                                                                  111 
  
 

  

reason why the significant role of Russian modernism in the configuration of European 
modernism cannot be contested. 

The current study deals with symbolism, acmeism, futurism and imagism in a corpus 
of texts of our own choice. The discussion of Russian modernism can overlook neither 
groups such as Serapion’s Brothers, OPOIAZ, OBERIU, or artistic and literary trends 
among which we count constructivism. However, their particular relevance for the Russian 
avant-garde will be dealt with in a separate study.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:52 UTC)
BDD-A24312 © 2006 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

