
 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

 

 

 

9 

 
 
 

DECONSTRUCŢIA CANONULUI LITERAR ÎN CRITICA 
ACTUALĂ ROMÂNĂ ŞI SÂRBĂ  

 
 

Mariana DAN 
 

 
 
Both Romanian and Serbian literary critics have recently tried to re-evaluate the literary 
achievements of the past from a nowadays perspective.  
In Romania, Eugen Negrici, tries to “demystify” a whole Romanian cultural background 
envisaging the fact that the specific historical, political and social facts were favourable for the 
process of myth formation. As myth is viewed as ideology and mentality, literature and literary 
critics are presented as its supportive factors. In his multidisciplinary study, Negrici, while not 
believing in the possibility of the diachronic evolution of literature any longer, still believes in 
the evolution of mentality and society – which is a paradox. His deconstruction of the literary 
process, which envisages the reader, the writer, the literary critic and the issue of reception, is, at 
times, mordant and his evaluation is not necessarily followed by a constructive re-evaluation. 
The main idea of the book, which is the need of Romanian literature to synchronize with other 
European literatures, is old, and was already described in Romania in Eugen Lovinescu’s studies, 
prior to World War II. According to Negrici, it is the Romanian mentality in the first place that is 
due to ‘evolve’. 
In Serbia, Gojko Tešić’s study represents an endeavour to re-evaluate and rehabilitate some very 
important writers of the 20th century Serbian literature, in spite of the bios perspective of more 
generations of literary critics and university professors. While presenting, by numerous examples 
and in a convincing way, the evolution of modern Serbian poetry, Tešić discloses the inter-
relation between modernism and avant-guarde, which, only taken together constitute a  paradigm 
in Serbian 20th century literature. The fact is interesting that the poet Vasko Popa, of Romanian 
origin, but who wrote in Serbian, represents, in Tešić’s opinion, a landmark in nowadays poetry, 
and a point of reference from which the literature of the past can be reshaped and ’refreshed’ by a 
new and productive critical outlook.  
The comparison between the Romanian and Serbian critics’ approaches is very interesting, as it 
reveals that while many important Romanian writers are rejected by some Romanian criticists 
from an a priori perspective, the same writers are highly appreciated abroad. It is the case of 
numerous Romanian writers to have had a better reception abroad than in Romania. This leads to 
the conclusion that critics like Negrici, while trying to demistify the canons of Romanian 
literature, involve in a new process of myth-formation, which is not in favour of Romanian 
literature. 
 
Key words: the canons of Romanian literature, avant-guarde, myth-formation, Serbian literature 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

10 

 

 

 

                                                 

 
În critica literară actuală, atât în  România, cât și în Serbia se observă în ultimul 

timp o încercare de reevaluare și reordonare a unor fenomene literare și autori din 
secolul al XX.lea. Scopul acestor demersuri critice are în vedere, pe de o parte, 
detectarea și abolirea unor „mituri” întreținute de critica literară și de ideologii, iar, pe 
de alta, repunerea/scoaterea  din drepturi a unor autori/critici literari, proces prin care se 
încearcă o redefinire, în sensul eliotesc al concepției, a scării axiologice din literatură, 
privită din prezent spre trecut.  

În literatura română, Eugen Negrici, folosind un instrumentar care nu se 
mărginește la domeniul literaturii propriu-zise, ci bazat pe cercetarea „imaginarului 
social” (Negrici 2008: 7)1 (cu toate implicațiile sale la care se referă autorul) – își 
creează discursul critic bazându-se pe criteriile favorizate în ultimul timp ale unei 
ideologii a „democrației”, căci, „cristalizat în jurul ideii de independență, și nu al ideii 
de libertate (cazul Staelor Unite ale Americii), statul național român, înconjurat de 
imperii agresive, a fost de la început perceput, în mentalul colectiv, ca pândit de 
primejdii majore” (Negrici 2008: 8). După Negrici, poporul român este un popor frustrat 
de dificilele situații istorice prin care a trecut, iar „miturile” sale colective (în care intră 
și domeniul literaturii) reprezintă o compensație a spaimelor și decepțiilor „pe care le-au 
generat numeroasele fenomene de criză, dramele provocate de accelerările procesului 
evolutiv, de smulgerea brutală a unor mari categorii de populație din mediul lor natural 
și social, de sfărâmarea – programată sau nu – a solidarității sociale, de prăbușirea 
unora din vechile valori, sau a celor mai multe valori (ca în comunism)” (Negrici 2008: 
9). În această situație, autorul se alătură opiniei scriitorului Mircea Cărtărescu (unul 
dintre scriitorii români actuali cu cel mai bun rating, dar și PR în Vest), încercând să 
demonstreze că literatura din perioada comunistă este, în totalitatea sa, o iluzie, că 
oamenii, de fapt, nici nu au nevoie de literatură atunci când nu au nevoie de nicio 
compensație a frustrărilor: „Iluziile poeților au fost în comunism nu numai întreținute, ci 
și exacerbate de convingerea că poezia e păstrătoarea ’bunului uman cel mai de preț: 
libertatea interioară’. Și întrucât nimeni astăzi nu mai are nevoie de ’presupusa zonă de 
libertate interioară a poeziei’, vocea acesteia nu se mai aude”. Dar Negrici nu 
„demistifică” doar poezia din epoca comunistă (în care intră și Nichita Stănescu: v. 
Negrici 2008: 44), ci și clasicii literaturii române și critica literară, căci imaginea 
clasicilor „ține de o mistică estetică și ne obligă la o necontenită prosternare, la o 
fidelitate oarbă care respinge ca blasfemic exercițiul critic și îl înlocuiește cu exercițiul 
imnic neîntrerupt”. Autorul identifică, prin urmare, nevoia unor repere culturale stabile 
cu nevoia unei compensații psihologice, cu nevoia individului de a se orienta în viață 
după „puncte sigure de reper” și care țin de o „memorie afectivă”. Sociologizarea și 
psihologizarea, uneori furioasă, a literaturii și a fenomenului recepției încearcă să 
identifice pe orizontală și pe verticală o serie de fenomene care, din punctul de vedere al 

 
1 Eugen Negrici, Iluziile literaturii române, București , Cartea românească, 2008.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

 

 

 

11 

expunerii logice, sunt coerente, dar adesea neconvingătoare prin judecata autorului, care 
e dusă la extrem de pasiunea „răfuielii” (un ton care-l fac adesea pe cititor să se întrebe 
care este profilul sociologic și psihologic al însuși autorului care are nevoie să se 
răfuiască în primul rând cu comunismul în anul 2008 și nu imediat după Revoluție, sau, 
mai constructiv, în timp ce comunismul era la putere). Astfel, Negrici își pune, de 
exemplu, întrebarea de ce doar tinerii debutanți de la începutul deceniului al șaptelea al 
secolului trecut au fost identificați în numele publicului cu denumirea de generația ‘60, 
părându-i-se o nedreptate faptul că unii scriitori, care s-au luptat și ei pentru 
„normalitate și pentru literatură” (Ș. Cioculescu, M. Preda, Z. Stancu, G. Bogza etc.) nu 
au fost „încadrați” în aceeaşi generație (Negrici 2008: 115). Autorului, care parcă vrea 
să fie critic cu orice preț față de situația culturală a trecutului (la care a participat el 
însuși ca profesor și critic literar), nu-i trece prin gând faptul că noțiunea de „generație” 
nu are numai conotații politice, ci și de vârstă și prestigiu – și cred că toți ceilalți autori 
amintiți de Negrici, ca nepercepuți în cadrul generației respective, au fost în egală 
măsură receptați ca scriitori importanți și reprezentativi ai literaturii române, și asta nu 
numai pentru perioada amintită, ci mult mai mult decât atât. Mă întreb dacă lui Preda, 
lui Cioculescu, sau lui Gellu Naum (pe care Negrici nu-l amintește, deși a fost unul 
dintre adepții cei mai însemnați ai „normalităţii și literaturii”) le-ar fi plăcut să fie 
considerați niște simpli „șaizeciști”. 

E. Negrici face greșeala de a-și generaliza judecățile, dorind parcă să creeze el 
însuși niște „axiome”, niște puncte de plecare interdisciplinare și general valabile (ce țin 
în special de studiul relației dintre ideologie, mit și recepție) pentru a fi folosite de niște 
demersuri critice ulterioare de reconsiderare a literaturii române. În esență, cartea sa, pe 
alocuri extrem de caustică, se desfăşoară pe ideea lovinesciană a mutației valorilor și 
necesitatea literaturii române de a se sincroniza cu sistemul de creație și percepție a 
valorilor provenit din țările cu limbi și literaturi de circulație. Dar în situația de azi, când 
nu mai există nici în lume și nici în România (cum exista în timpul comunismului) 
„cititorul pervertit” și „scriitorul-paliativ” (Negrici 2008: 32), realitatea, în fond tragică, 
care transpare printre rânduri, este aceea pe care o citează din Pessoa: „Am părăsit 
obiceiul de a citi. Aș putea citi pentru a învăța ceva sau din plăcere. Dar nu am nimic de 
învățat, iar plăcerea pe care ți-o dă o carte e una care poate fi înlocuită cu folos de ceea 
ce îmi oferă direct contactul cu natura și observarea vieții” (Negrici 2008: 34) Oare 
aceasta este „cucerirea democratică” pe care o persoană liberă și neimplicată în 
„miturile” societății individualiste „trebuie” să o adopte numai pentru că este venită din 
țările cu limbi și literaturi de circulație? Dacă e să-l crezi pe cuvânt pe un autor și să 
aplici în viață ce spune el, oare înseamnă să le dăm dreptate celor care s-au identificat cu 
tânărul Werther sau cu unele penseuri negre ale lui Cioran și s-au sinucis? Poate oare 
literatura, în general, și literatura română, în particular, să reprezinte pentru toți cititorii 
doar un „paliativ” și atât? – un „paliativ” de care (după Negrici) nimeni astăzi nici nu 
mai are nevoie. Se poate tot atât de bine pune și întrebarea contrară, în aceeași termeni 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

12 

 

 

 

                                                

 

psiho-sociali invocați de autor, și anume dacă nevoia de a fugi de cultură nu reprezintă și 
ea un sindrom aparte al vieții contemporane. 

Între revizuirea literaturii efectuată în România de E. Negrici și acea a lui Gojko 
Tešić1 în Serbia se întrevede ideea comună a „decanonizării”. În fond, discuţia ambilor 
are la bază, pe de o parte, procedeul eliotesc de reevaluare a literaturii trecutului prin 
prisma prezentului, iar, pe de altă parte, se axează pe motivul Querelle des anciens et 
des modernes în sensul procesului care se repetă la infinit pe parcursul istoriei, fiind o 
stare de fapt sinonimă cu veşnica luptă dintre vechi şi nou, dintre tradiţie şi inovaţie. Dar 
ce este noul? Pentru Negrici, „sub raport artistic, noul este nou numai faţă de un anume 
sistem de aşteptări, iar acesta nu va înceta să-l asimileze treptat, începând de la unele 
componente mai «maleabile» ale sale. În absenţa operelor inovatoare, dăm, de regulă, 
peste texte care, deşi scrise de curând, sunt parţial sau total adecvate sistemului de 
aşteptări ale momentului” (Negrici 2008: 44). Pentru Negrici, Nichita Stănescu din anii 
’70, chiar şi în faza radicalizării lui, corespundea cu sistemului de aşteptări din acea 
perioadă. În alt loc, Negrici, aderă din nou la opinia lui M. Cărtărescu referitoare la 
modernism şi avangardă, care au adus ca noutate „banalizarea noţiunii de criză care, 
’din accident a devenit normă’. Mircea Cărtărescu analizează efectul dramatic pe care îl 
poate avea asupra poeţilor, o dată conştientizată, ideea că arta nu mai are devenire, căci 
numai sentimentul existenţei unei diacronii, a unei succeiuni istorice, era în măsură să le 
ofere acestora siguranţă, hrănindu-le iluziile” (Negrici 2008: 36). 

Pe de altă parte, Negrici, în cadrul studiului său multidisciplinar, în timp ce nu 
mai crede în posibilitatea evoluţiei literaturii dintr-o perspectivă diacronică, el totuşi 
crede în evoluţia mentalităţii şi a societăţii – fapt care reprezintă un paradox. 
Deconstrucţia sa, aplicată la literatură ca proces şi care are în vedere în egală măsură 
cititorul, scriitorul, criticul literar şi problematica recepţiei, este, pe alocuri, extrem de 
caustică, iar evaluările făcute nu sunt urmate de reevaluări constructive şi productive. 

În cartea sa, Gojko Tešić, aplecat asupra literaturii sârbeşti din secolul al XX-
lea, are în vedere tocmai devenirea acesteia. Polemica lui Tešić se plasează în opoziţie 
faţă de critica literară sârbească şi de cercurile universitare, care includ avangarda şi 
modernismul în compartimente separate, diferenţiindu-le. Interesat de noţiunea de „nou“ 
şi de evoluţia ideii de noutate în literatura sârbă a secolului al XX-lea, criticul propune o 
abordare în care, pornind de la „avangarda istorică“, defineşte avangarda drept 
superioritatea unei viziuni şi tehnici  inovatoare, raportată la nişte sisteme canonizate în 
literatură. Canonul literaturii sârbe, întreţinut, după Tešić, de criticii şi profesorii cu o 
gândire obtuză, nu corespunde realităţii. În acest mod el se află de partea creatorilor de 
artă şi în opoziţie faţă de critica literară şi ideologia/ideologiile promovate de 
personalităţi influente iugoslave şi sârbe. 

 
1 Gojko Tešić, Otkrovenje srpske avangadre, Belgrad, Institut za književnost i umetnost, 2005. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

13 

 

 

 

                                                

 

Trebuie aici remarcat faptul că mulţi dintre teoreticienii avangardei, chiar şi 
atunci când constată că aceasta nu se poate reduce la aşa-numita avangardă istorică de la 
începutul secolului al XX-lea, deci intuind prelungirea fenomenului avangardist până în 
zilele noastre, fie aprofundează detailat nuanţele diverselor avangarde, fie analizează 
fenomenul din punct de vedere diacronic, recurgând la diverse clasificări, încercând să 
delimiteze etapele fenomenului. Spre exemplu: avangarda istorică (pâna în anii ’30 când 
în URSS, Germania şi Italia au venit la putere regimurile totalitare: bolşevic, naţional-
socialist şi fascist), neoavangarda (după cel de-al doilea război mondial) şi 
postavangarda (de la sfârşitul anilor ’60 până astăzi)1. Aceste încercări de departajare a 
avangardei pe etape reprezintă o dovadă în plus că fondul fenomenului nu a fost încă 
epuizat şi că se vorbeşte în continuare de avangardă, deci că substanţa ei a rămas 
aceeaşi, indiferent dacă se recurge la prefixe, cum ar fi neo- ori postavangardism etc. Se 
impune întrebarea: se poate vorbi oare de un numitor comun al tuturor acestor 
avangarde şi, mai ales, despre o cercetare semnificativă care să pună în evidenţă 
paradigma avangardei/avangardelor (având în vedere şi faptul că despre viabilitatea ei se 
poate vorbi şi în prezent), ceea ce ar avea ca rezultat definirea avangardei ca formaţiune 
stilistică. Studiul lui Tešić vrea să dovedească tocmai acest lucru şi, mai mult de atât, el 
doreşte să includă în avangardă ca formaţiune stilistică şi modernismul, ambele 
conlucrând în paradigma modernităţii şi/sau paradigma avangardei.  

De aceea Tešić se distanţează de dicţionarele, tratatele de estetică ori istoria 
artelor etc. care explică avangarda făcând, de obicei, apel la „folosirea pitorească a 
imaginii etimologice şi metaforice prezente în acest termen”2, reducând-o la fenomenul 
avangardei istorice. Criticului îi este apropiată viziunea lui Adrian Marino, pe care l-a 
cunoscut personal, şi din care, ca redactor la editura Narodna Knjiga, a publicat două 
studii, pe care le-a tradus în sârbă autorul acestor rânduri3: Avangarda. Teoria şi istoria 
ideii de avangardă şi Modern, modernism, modernitate. Pentru Tešić, ca şi pentru 
Adrian Marino (Marino 1997: 42), modernismul este o realitate sincronică în continuă 
mişcare. Orice fenomen modern e contemporan, în timp ce un fenomen contemporan nu 
e nepărat modern. Aşa se explică faptul că, în cadrul modernismului, se pot observa, pe 
de o parte, creaţii canonice, ia, pe de alta, opere care, deşi nu fac parte din mişcările de 
avangardă propriu-zise, au contribuit substanţial la decanonizarea expresiei artistice, au 
constituit o noutate autentică din punct de vedere substanţial şi axiologic şi rolul acestor 

 
1 Miško Šuvaković, Avangarda, în: Pojmovnik moderne i postmoderne likovne umetnosti i teorije 
posle 1950, SANU, Prometej, Belgrad-Novi Sad, 1999, p. 52. 
2 Renato Pogiolli, Pojam avangarde, în: Avangarda. Teorija i istorija pojma, Belgrad, Narodna 
knjiga, 1997, p. 19. 
3 Adrian Marino, Moderno, modernizam, modernost, traducere de Mariana Dan şi Zoja Tomic,  
Belgrad, Narodna knjiga; 1997; şi Gojko Tešić (ed.), Avangarda. Teorija i istorija pojma, 
traducere de Mariana Dan-Mijovic şi Aleksandar Mijovic, Belgrad, Narodna knjiga, 1997. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

14 

 

 

 

                                                
 

opere trebuie redefinit, ele făcând parte, de fapt, din aceeaşi paradigmă a avangardei ca 
noutate. 

Gojko Tešić constată, în primul rând, că mulţi dintre moderniştii sârbi, 
contemporani cu avangarda istorică, deşi se aflau doar aparent în opoziţe faţă de aceasta, 
au conlucrat la crearea expresiei poetice moderne, opunându-se, alături de avangardiştii  
din această perioadă expresiei de tip „tradiţionalist” de care era bântuită intelectualitatea 
sârbă (inclusiv criticii literari), prin „tradiţionalism” înţelegându-se fie l’art pour l’art-
ismul, fie „misiunea” literaturii de a reflecta idei „nobile” (de obicei politico-istorice şi 
morale), venite din exteriorul discursului artistic ca atare. Atât „avangarda istorică” 
sârbească, cât şi modernismul de atunci se angajaseră, în ciuda aparentei lor opoziţii, 
într-o „luptă” comună şi care ar putea fi definită drept eliberarea expresiei artistice de 
factorii extrinseci literaturii. 

Astfel, spre exemplu, marele critic literar şi poet sârb, Stanislav Vinaver, 
marginalizat pentru ideile lui şi în perioada interbelică, dar şi după 1945, spune: 

 
Smatralo se da književnost (umetnost, pozorište itd) mora da bude na neki način 
prežvakani evropeizam, primeran za naše specijalne prilike. Jedan od najznačajnijih 
književnih ljudi Srbije, Jovan Skerlić, postavio je štaviše princip izvesne moralne 
cenzure u književnosti: književnost mora da bude „zdrava”, socijalna, da podstiće narod 
na otpor protivu zlih socijalnih i političkih pojava, i da ni u kom slučaju ne izgubi iz 
vida propagatorsku svoju nacionalističko-etičku svrhu1 (Tešić 2005: 135). 
 
În acest sens, viziunea discursului artistic, independent de factorii extraliterari, 

pentru care optează Vinaver, reprezintă o viziune paradigmatică, un punct de reper 
atunci când avem în vedere avangarda ca inovaţie esenţială în cadrul  schimbării unei 
viziuni, a unei episteme poetice mult mai largi – şi care cuprinde deopotrivă avangarda 
istorică propriu-zisă şi modernitatea din discursul poetic contemporan cu acesta. Având 
în vedere faptul că viziunea „tradiţionalistă” a lui Skerlić este definită drept 
„raţionalistă”, viziune pe care o împărtăşeau toate cadrele universitare şi academice de 
la vremea respectivă, Stanislav Vinaver defineşte, în 1921, „noutatea” în următorii 
termeni: 

 
Nova jugoslovenska literatura javlja se kao reakcija na taj plitki racionalizam, na 
bljutave fraze staraca i učenja nezvanih proroka. Nova literatura počinje ratom. Ona je 
opšta. Ona iznosi lokalne i sitne detalje, ali im prilaze sa visine jednog širokog 
shvatanja. Ona traži čoveka. Ispod raznobojnih krpa pertikularizma, ona otkriva živog 
stvora, koji živi i stvara (Tešić 2005: 135). 

 

 
1 Stanislav Vinaver, Moderna jugoslovenska književnost, în: Gojko Tešić, Otkrovenje srpske 
avangarde, Institut za književnost i umetnost, Belgrad, 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

 

 

 

15 

În sensul propus de Vinaver, „noua literatură iugoslavă” (ceea ce presupune în 
egală măsură avangarda istorică şi modernismul contemporan cu aceasta) presupune un 
proces de decanonizare a vechilor norme extraliterare, având drept măsură a judecăţii de 
valoare însăşi creaţia artistică al cărei nucleu este existenţa individuală autentică, drept 
opusă „normelor” generale în vigoare.  

Din păcate, această viziune a lui Vinaver nu a juns să fie apreciată la adevărata 
sa valoare nici la vremea respectivă (acest text a fost scris în 1921 /!!!/ în „Hrvatska 
reč”, Split 1/47, nr. 2), dar nici după venirea la putere a comuniştilor, care, în Iugoslavia 
de după cel de-al doilea război mondial, nu erau altcineva decât... foştii suprarealişti! 
Luciditatea viziunii lui Vinaver este extrem de actuală şi astăzi, în contextul inegrării 
europene! Iată care era părerea lui despre „noutate” şi care mi se pare încă valabilă: 

 
Nova literatura ne želi da unosi, u malim dozama, Evropu u Jugoslaviju, kao što je 
ranije bilo. Nova literatura ne uvozi Evropu, već od naše otadžbine čini Evropu. Sve ono 
što uzbuđuje Evropejce, uzbuđuje i naše moderne pisce. Ono čime živi, od čega strepi i 
šta traži Evropa – to tražimo i mi. Tražimo opštečovečanski smisao u stvarima. Mesto 
da postanemo u literaturi kolonija Evrope, mi produžujemo Evropu i na Jugoslaviju. 
Nova literatura je kosmična. Ona ponovo rešava problem čoveka u odnosu na mirne 
zvezde...” (Tešić 2005: 136). 

 
Această formulare a lui Vinaver se poate compara cu teoria lui Eugen Lovinescu 

despre sincronizarea literaturii române cu celelalte literaturi, dovedind că aceşti doi mari 
critici (primul sârb şi celălalt român) se confruntau în cadrul literaturii sud-est europene 
cu probleme asemănătoare. Poeţii modernişti români însă, ca, de exemplu, Bacovia, 
Blaga, Barbu etc., întorseseră deja spatele influenţelor extrinseci literaturii şi, fapt poate 
încă şi mai semnificativ, critica literară românească (în ciuda vocilor care astăzi o 
contestă) şi-a dat seama la momentul respectiv de importanţa acestor poeţi, lucru care 
însă nu s-a petrecut şi în critica literară sârbească, în raport cu mulţi dintre marii poeţi 
sârbi din acea perioadă, legând în continuare valoarea literară de acei factori naţionali, 
politici şi istorici pe care îi contesta Vinaver încă în 1921. 

De aceea noţiunea de „nou” pe care o propune Gojko Tešić, identificând-o cu 
noţiunea de avangardă, este considerată în sensul propus de Vinaver, autor de o primă 
importanţă, pe care acest studiu încearcă să-l reabiliteze. Prin „nou” criticul înţelege 
discursul artistic independent „de tip nou”, ca opus „dezideratelor” liniei influente a 
criticii literare sârbe interbelice, ori, chiar mai târziu, de pe vremea comuniştilor, ca foşti 
suprarealişti. „Paradigma avangardei sârbe”, aşa cum o înţelege Tesić, e creaţia 
artistică a autorului (oricărui domeniu al artei ar aparţine el), ca opusă ideologizării 
artei. Or, această ideologizare a fost prezentă în  Iugoslavia şi înaintea şi după cel de-al 
doilea război mondial. Înaintea războiului ea se putea defini prin prin naţionalism şi 
„raţionalism”, iar, după acesta, prin comunism şi realism socialist. Trebuie spus aici, 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

16 

 

 

 

                                                
 

fie şi în treacăt, că şi clocotrismul1 din anii şaptezeci şi optzeci ai secolului trecut s-a 
fondat chiar pe respingerea oricărei teorii despre artă, ca incompatibilă cu creaţia 
artistică în sine. Şi aceasta este, în fond, şi viziunea lui Gojko Tešić. Şi în cazul 
actualului critic sârb, şi în cazul clocotrismului, acest punct de vedere era, probabil, un 
fel de reflex al omului şi creatorului autentic faţă de „istorie”, expresia dezamăgirii faţă 
de „materia” care se învăţa la şcoală. Cartea lui Tešić, are, ca şi cartea lui Negrici, un 
suport afectiv, fiind construită pe oroarea intelectualului de a accepta definirea artei în 
baza unor teorii care se desfăşurau parcă într-o „lume paralelă”, nelegată de realitatea 
creaţiei artistice propriu-zise. Probabil că, din acelaşi motiv, clocotrismul a refuzat să se 
autodefinească; refuzând orice fel de teorie, clocotrismul nu a acceptat să fie denumit ex 
catedra nici drept „şcoală”, nici „curent”, nici „mişcare”, ci pur şi simplu 
spirit/spiritualitate. Trebuie amintit aici şi faptul că Nichita Stănescu, care nu numai că 
a fost în legătură cu clocotrismul, dar chiar a şi participat la el, avea aceeaşi viziune. În 
literatura română, Gellu Naum, care a venit şi el în contact cu clocotriştii, a avut un 
orizont de păreri similare: 

 
Cultura (adică culthura!) o vedea ca pe unul din „obstacolele transparente” – nu-l vezi, 
dar te izolează de adevărata viaţă, pentru că „tot ce ştii te împiedică să ştii”. Se ferea de 
„aluzii culturale”, de sistemul cultural – ca de orice sistem care te asimilşează („Ştiu că 
aluziile acestea necesare ar putea sugera un sistem de referinţe culthurale, dar eu 
încerc să exprim altceva.” Nu dispreţuia cultura, ci pe manipulatorii şi profitorii ei 
(Popescu 2000: 224). 

 
Dacă se consideră doar literatura de pe teritoriul fostei Iugoslavii, în general, şi 

cea din Serbia, în particular, se constată că numai între anii 1919 şi 1926, în care au 
apărut două cărţi fundamentale ale expresiei moderniste sârbeşti: Lirika Itake (Lirica 
Itacăi) a lui Milos Crnjanski şi, respectiv, Javna ptica (Pasărea publică) a lui Milan 
Dedinac, nucleul avangardei sârbeşti s-a constituit, în mod coerent, în paralel şi 
împreună cu modernismul, prezentând o diversitate de -isme: expresionismul, 
dinamismul, cosmismul, sumatraismul, eterismul, intercosmismul, svetocretismul, 
zenitismul, dadaismul, antidadaismul, constructivismul, hipnismul, futurismul, 
neoromantismul, negativismul, suprarealismul. Numitorul comun al tuturor acestor         
-isme era era tocmai întreruperea radicală cu tradiţia artistică şi culturală ideologizantă, 
spiritul polemic şi atitudinea provocatoare, care era special menită „feed back”-ului 
public, scandalului, ripostei, luării de atitudine din partea criticilor mai mult sau mai 
puţin cunoscuţi, din partea acelor apărători ai „literaturii adevărate”, şi ai „valorilor 
consacrate”. Astăzi pare şocant că un Miloš Crnjanski a fost considerat de criticul literar 
Ratko Parežanin „un adevărat şarlatan”, „o paiaţă literară”, în timp ce, pentru alt critic, 
Sima Pandurović, Lirika Itake era „un amalgam ciudat /.../ între o retorică pretenţioasă, 

 
1 Vezi Mariana Dan, Clocotrismul şi „mina de aur” sârbo-română, în: „Caiete critice”, nr 8-9 
(226-227)/2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

 

 

 

17 

noutăţi neizbutite, glume de prost gust”, iar poetului i se reproşa faptul că nu a reuşit 
„sa-şi plivească poeziile de buruienile nonsensurilor futuriste, ale verbalismului brutal şi 
ale retoricii nestăvilite”. Alţi critici (Branko Lazarević) nu reproşau doar nerespectarea 
normelor poeziei, dar şi mai gravă era anularea valorilor miturilor tradiţionale (Tesić 
2005: 22-23). Cazul lui Crnjanski este doar un model particular al luptei care se ducea la 
vremea respectivă pentru noile intenţii, metode, noile mijloace de expresie, noile valori, 
încercarea de eliberare de sub tutela acelor „tutori academici ai catedrelor”.  
 Ceea ce îl interesează însă pe Tesić este faptul că Crnjanski nu a fost un 
avangardist propriu-zis, care făcea parte dintr-o mişcare anume – aşa cum a fost, spe 
exemplu poetul Marko Ristić, afiliat şi chiar lider de opinie în suprarealismul sârbesc,  şi 
care a trecut, după cel de-al doilea război mondial, la propagarea ideologică a 
realismului socialist! – şi, cu toate acestea, critica literară îl percepea ca pe un fel de 
„duşman” al tradiţiei poetice, şi asta din motive multiple: de expresie, ideologie, sau 
poate chiar din invidie. 

Nici alţi modernişti, de la vremea respectivă, cum ar fi marele poet Rastko 
Petrović, nu s-a putut afilia la un anume curent avangardist, repudiat fiind din sânul 
suprarealismului (Tešić 2005: 236). Prin astfel de exemplificări, Gojko Tesić, negând 
punerea „oficială” în opoziţie a conceptelor de avangardă şi modernism, are curajul, în 
timp ce priveşte literatura sârbă din prezent spre trecut, să sublinieze faptul că, în 
literatura sârbă (lucru care se poate întrezări şi în cadrul altor literaturi – de ce nu şi cea 
română?), există o filiaţie şi deci o tradiţie a modernismului, care trece prin avangardă 
şi de care se poate greu despărţi, ori această diferenţiere reprezintă un „post factum” 
forţat şi artificial.  

Cercetând de câteva decenii documentele referitoare la avangarda şi 
modernismul sârbesc, Tešić a descoperit că Vinaver (voit marginalizat de criticii 
influenţi) avusese intenţia să se răfuiască pe faţă, în numele valorii artei, atât cu poeticile 
l’art pour l’art-iste ale lui Bogdan Popović, cât şi cu concepţia pragmatică, bazată pe 
ideologia poeziei „sănătoase” a lui Jovan Skerlić (Tešić 2005: 239). De aceea, în afară 
de textele sale critice la adresa acestor influenţi deţinători ai opiniei academice, Vinaver 
a pregătit pentru tipar şi Antologia celei mai noi lirici sârbe (Antologija najnovije srpske 
lirike) care, trebuia să includă toate „noutăţile” de expresie poetică şi probabil trebuia să 
apară în ediţia Albatros, dar, din păcate, datorită conjuncturilor neprielnice, această 
antologie nu a apărut niciodată. 

Cel de-al doilea aspect al discuţiei despre poezia sârbească din secolul al XX-
lea, ţine de metamorfoza ori chiar de distorsionarea concepţiei despre artă sub influenţa 
politicii de după cel de-al doilea război mondial şi ea se referă în primul rând la 
mişcarea suprarealistă.  

Pentru români, acest fapt e mai greu de înţeles deoarece, pe de o parte, 
suprarealiştii români (Gherasim Luca, Paul Păun, Gellu Naum, Virgil Teodorescu şi 
Trost) au avut o activitate de scurtă durată, iar, pe de alta, ei nu s-au angajat în politică. 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

18 

 

 

 

                                                

 

După instalarea comunismului ca regim politic, grupul suprarealist a mai funcţionat 
scurt timp, definit fiind acum drept „neo-avangardă“, dar substanţa acestei formulări 
înnoitoare nu aduce noutăţi esenţiale şi nu produce o reverberaţie istorico-literară 
importantă în a doua jumătate a secolului al XX-lea. Datorită condiţiilor circumstanţelor 
politice cunoscute, unii dintre ei au emigrat (Luca, Păun, Trost), iar Virgil Teodorescu, 
după cel de-al doilea război mondial, s-a descalificat ca suprarealist. Singurul 
supravieţuitor consecvent, un poet autentic şi care a trăit retras, Gellu Naum, a rămas un 
suprarealist fără grup şi care a trăit zeci de ani izolat într-o atmosferă de constrângere, 
într-o lume ale cărei mentalităţi literare le-a dispreţuit, simţindu-se, pe bună dreptate un 
indezirabil1 (Popescu 200: 125). 

Dar dacă titlul acestei lucrări e (şi) revizuirea  literaturii române, trebuie scoasă 
în evidenţă şi opinia (atât de actuală) de la revista unu, semnată de André Far, în care se 
făcea următorul rechizitoriu:  

 
Alecsandri Vasile este ’un poet cu momente şi monumentul confortului poetic’; Arghezi 
Tudor ’îşi permite de la un timp compromisuri şi împotmoliri din care nimeni de la noi 
nu s-ar mai putea smulge’, Bacovia George este privit cu ’multă simpatie, dar ca pe un 
şcolar întârziat’, Barbu Ion ar fi ’victima lui Eugen Lovinescu şi a unei catedre 
universitare la care aspiră’ (cu concluzia: ’aşa se nasc şi mor marii poeţi’!); Caragiale 
Ion e considerat ’singurul forte în literatura noastră; Eminescu e ’victima profesorilor 
universitari care îl comentează’ (Popescu 2005: 123). 
 
Aceste „interpretări“ ale literaturii române nu au fost luate în seamă, după cum 

criticii români au neglijat multă vreme, după cum bine observă Negrici, opiniile lui 
Eugen Ionescu, expuse în Nu. De asemeni, suprarealismul românesc era foarte fragil 
constituit ca mişcare, în comparaţie cu cel sârbesc. În alte ţări, cum ar fi chiar Franţa, 
ori Serbia, suprarealiştii au aderat în mare măsură la politica de stânga. Cum se poate 
explica că acest curent, care avea la bază psihanaliza de tip freudian, să adere la 
mişcarea de clasă? Atât freudismul, cât şi angajarea activă în circumstanţele concrete, 
aveau ca scop libertatea, mai bine zis „eliberarea” omului. Acest lucru se explică, într-o 
primă fază, prin căutarea libertăţii individuale totale, prin respingerea constrângerilor de 
orice natură; or, constrângerile veneau din sfera moralului şi a socialului. Cel mai 
simplu act suprarealist, ca „act gratuit“, ilustrat de Breton în cel de-al doilea manifest 
suprarealist era să ieşi pe stradă cu revolverul în mână şi să tragi la întâmplare în 
mulţime. Aceasta era o reacţie la retragerea pasivă, suprarealistă, în lumea subiectivă 
individuală. Libertatea individuală, care se transformase în sentimentul „greţei“ (la 
nausée), avea ca revers nemulţumirea faţă de „condiţionarea existenţei“ în cele mai 
multe părţi ale lumii2 (Novaković 2002: 71). De aceea, o fracţiune a suprarealismului 

 
1 Simona Popescu, Salvarea speciei. Despre suprarealism şi Gellu Naum, Bucureşti, Editura 
Fundaţiei Culturale Române, 2000. 
2 Jelena Novaković, Tipologija nadrealizma, Belgrad, Narodna knjiga, 2002, p. 71. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

 

 

 

19 

sârbesc (Matić, Davičo, Kostić şi Jovanović) încep să vorbească despre moral ca despre 
o stare de permanentă revoltă împotriva acestei condiţionări, în timp ce K. Popović şi M. 
Ristić în Nacrt za jednu fenomenologiju iracionalnog, vorbesc despre moral folosind 
argumente de natură materialist-dialectică şi leagă, în lumina materialismului istoric, 
psihoanaliza de marxism. Suprarealiştii sârbi nu au dorit, de fapt, „să facă abstracţie de 
freudism, pe care propăvăduitorii ideologiei comuniste îl considerau drept o teorije 
idealistă, considerând conflictele interioare ale omului drept probleme false, care doar 
muşamalizează necesitatea acţiunii sociale“ (Novaković 2002: 73). Dacă, la francezi, 
noţiunea de libertate a rămas drept o stare a spiritului, iar aderarea la un nou grup 
reprezenta o constrângere, la sârbi, Marko Ristić vedea poezia ca pe „o metodă de 
cunoaştere şi un act moral. Şi astfel „fluviul suprarealismului francez doar a trecut prin 
albia comunismului, pentru a ieşi din ea şi curge mai departe pe drumul său, în timp ce 
suprarealismul belgrădean s-a revărsat în marele fluviu al comunismului, care l-a diluat 
şi l-a înecat“... (Novaković 2002: 80). 

Când va vorbi despre „tradiţia avangardei“, G. Tešić va scoate în evidenţă faptul 
că suprarealismul sârbesc nu e „singura producţie a avangardei sârbeşti care este 
relevantă din punct de vedere european“ (Tešić 2005: 30). Această atitudine falsă, şi 
anume că suprarealismul ar fi cea mai „inovatoare“ mişcare avangardistă sârbească, 
persistă datorită influenţei de opinie a suprarealiştilor deveniţi comunişti şi care s-au 
etichetat singuri în acest mod. Tešić arată că suprarealismul sârbesc a apărut târziu, când 
nucleul avangardist fusese deja format. Preluând clişeul formal şi tematic al 
suprarealismului francez şi, în ciuda faptului că nu au recunoscut influenţele din cadrul 
avangardei sârbeşti, Dedinac, Ristić, Matić şi Vučo au fost, de fapt, mai aproape de 
predecesorii lor sârbi din orientările nucleului avangardist sârbesc, creat între anii 1919-
1926, decât de suprarealismul francez. Cu toate noutăţile de tip formal aduse de ei 
(scrierea automată, introducerea iraţionalismului şi a psihanalizei), ei au fost în mod 
decisiv influenţaţi de înaintaşii lor: M. Crnjanski, R. Petrović, D. Aleksić, Moni de Buli, 
R. Ratković, pe care însă nu-i recunoşteau drept predecesori. „Experimentul lingvistic 
suprarealist seamănă pe alocuri cu incifrările poetice ale lui lui Koder (Vučo, Davičo), 
apstracţiunile dicteului automat, parodiile îşi au şi ele ca model pe Vinaver (Ristić, Koča 
Popović, Vučo); iar faptul că nu sunt străine de contextul lor naţional se vede din 
neobişnuita antologie a lui Ristić Pesme moje mladosti (Poeziile din tinereţea mea) şi 
din eseul lui Dedić Ce ce e viu şi ce e mort – variaţii pe o temă a lui Branko Radičević” 
(Tešić 2005: 33). 

Toate aceste lucruri, reflectând o continuitate a expresiei poetice, sub forma 
preluării, ori a metamorfozei acesteia, impun regândirea avangardei din punctul de 
vedere, expus de Tesić, al „tradiţiei avangardei”, în care intră în egală măsură şi 
expresia artistică a modernismului prin acei creatori care nu au făcut parte din nici una 
din multiplele grupări avangardiste, fiind consideraţi doar drept modernişti, dar care, 
în fond, au conlucrat în mod semnificativ şi esenţial la cristalizarea viziunii şi a 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

20 

 

 

 

                                                

 

expresiei poetice în limba sârbă din secolul al XX-lea.  
Pentru critica literară din România, cartea lui Gojko Tešić e importantă şi dintr-

un alt punct de vedere, poate surprinzător. Gojko Tešić a fost încurajat şi îndrumat, cel 
puţin iniţial, în redefinirea modernismului şi a avangardei sârbeşti, de un român. E vorba 
de poetul Vasco (Vasile) Popa, născut ca minoritar român în Banatul sârbesc şi care e 
unanim recunoscut drept unul dintre cei mai mari poeţi de limbă sârbă din secolul al 
XX-lea, fiind tradus şi publicat în numeroase limbi străine. În română l-a tradus poetul 
Ioan Flora, născut tot în Voivodina (Banatul sârbesc). Nu ştiu cât de cunoscuţi sunt în 
România aceşti poeţi însemnaţi, cum nu este suficient cunoscut nici Slavco Almăjan 
(între generaţia lui V. Popa şi cea a lui Ioan Flora), poet din aceeaşi regiune şi care a 
revoluţionat limbajul poetic de expresie românească din Voivodina, având curajul ca, în 
acele vremuri politice „incerte“ să scrie în limba sa maternă o literatură de tip 
profesionist (curaj pe care, Vasko-Vasile Popa nu l-a avut, căci, în vremea sa, 
conjuncturile politice erau şi mai dificile). Gojko Tešić, prin cartea sa, explică şi faptul 
că, deşi scria în limba „centrului puterii“, deci în „sârbo-croată“ (cum se numea atunci 
limba oficială), V. Popa se confrunta cu mari dificultăţi, aflându-se şi el pe lista 
„indezirabililor“ pe care o creau profesorii universitari: 

 
Polaznik Univerziteta književnosti na kome je Vaska Popa bio profesor i starih i novih 
književnosti bio sam još od daleke 1969. godine – kao maturant koji je želeo da otkrije 
zagonetke Kore, Nepočin-polja, Sporednog neba i da o svemu tome ispiše priču u 
diplomskom radu. Za tu pustolovinu nisam dobio dozvolu od predmetnog nastavnika 
koji je bio dobar učenik onih koji su srpskoj nauci podarili najviše priučenih tumača 
književne i jezičke umetnosti – istih onih koji godinama nisu dozvoljavali da se na 
Filološkom fakultetu u Beogradu, pa čak ni u Novom Sadu odbrani doktorat o 
pesničkom delu Vaska Pope... (Tešić: 2005, 293).  
 
Cartea lui Tešić se încheie, poate în mod paradoxal – dacă privim lucrurile din 

perspectiva criticii literare din România de azi1 – cu Vasco Popa, ultimul capitol fiind 
intitulat chiar Universitatea Vasco Popa2 şi sugerând faptul că Tešić a avut de învăţat 
mult mai mult de la acest poet de origine română, fost redactor la revista „Lumina”, 
decât de la profesorii universitari. Titlul lui Tešić este vădit ironic, dar ironia nu se 
referă la Vasko Popa, ci la neputinţa cadrelor universitare de a înţelege poezia (Gellu 
Naum, care era prieten şi aproximativ de aceeaşi generaţie cu Vasko, ar fi spus 
„pohezia”). Fondul imagistic şi conceptual al lui Vasko Popa, structura lapidară a 

 
1 Cartea lui E. Negrici, Iluziile literaturii române, apărută în cadrul colecţiei „Teorie, istorie si 
critică literară”, a obţinut premiul anului 2008, ceea ce înseamnă că e considerată drept o 
contribuţie fundamentală adusă în domeniu.  
2 Înainte de Gojko Tesić, renumitul poet american de origine sârbă, Charles Simić, a spus la 
Washington, într-un interviu, că centrul poeziei moderne din lume se află la Belgrad, pe Bulevar 
Revolucije (dând astfel adresa lui Vasko Popa). Tot Simić a ţinut un curs de poezie despre Vasko 
Popa la universitae, în SUA.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

   

21 

 

 

 

                                                

 

formulelor sale poetice aduce prea mult cu moderniştii români, luaţi astăzi cu asalt. 
Substratul e evident pentru un cunoscător al literaturii române dar, după reabilitare, el 
reprezintă o inovaţie absolută din punctul de vedere al expresiei poetice în limba sârbă. 
Mai mult de atât, el este astăzi un fel de guru din umbră al poeziei contemporane sârbe, 
un nume care se află pe „primul raft”: 

 
Nema u srpskoj poeziji tako čudesnog spoja modernog duha sa onim ăto je živo meso u 
tradiciji srpske kulture. I nema u našoj kulturi mislioca koji je na izrazito moderan način 
iščitao tradiciju/baštinu kojoj je pripadao. Vasko Popa je postao simbol moderne 
tradicije. Najveći mitograf srpskog pesništva ovog veka.” „Vasko Popa je tako, kao 
retko koji srpski pesnik, postao najstamenitiji segment evropske i svetske moderne 
pesničke umetnosti XX veka (Tešić 2005: 295). 
 
 Ce s-ar fi întâmplat dacă Vasko Popa ar fi scris în limba română? Aşa cum stau 

lucrurile azi, el ar fi fost probabil „decanonizat”, aşa cum s-a întâmplat cu mulţi scriitori 
români, care reprezintă în Serbia, în continuare (de exemplu, Nichita Stănescu şi Marin 
Sorescu, traduşi de Adam Puslojić), adevărate modele de poetică modernă şi 
contemporană. Motivul pentru care cred că decanonizarea este adesea efectuată de 
critica literară românească de azi fără un discernământ bine aplicat e şi exemplul 
poetului Ioan Flora, un caz „invers” decât cel al lui Vasko Popa („invers”, pentru că, 
spre deosebire de Vasko, el a scris în română). Născut tot în Voivodina, Ioan Flora – 
poet descoperit şi foarte apreciat în paginile „Luceafărului” de către Geo Bogza1 încă de 
prin anii ’70 – este insuficient prezent în critica literară din România din motive, 
probabil, de ordin extra literar (aşa cum se întâmplă adesea), deşi în lumea literară şi 
artistică din ambele ţări (România şi Serbia), textele lui I. Flora sunt în continuare foarte 
apreciate şi citate. Cu alte cuvinte, poeţii români V. Popa, N. Stănescu, M. Sorescu şi 
Ioan Flora sunt evaluaţi mai bine în afara României (I. Flora chiar a primit în 2004, în 
Iatlia, la Arpino, lângă Roma, locul natal al lui Cicero, importantul premiu Cartea de 
piatră, aflat la a 25-a ediţie, care i-a fost tot atunci decernat şi lui Papei Ioan Paul al II-
lea. Premiile au fot decernate în 7 mai 2005, când cei doi laureaţi deja muriseră2). Am 
convingerea că, dacă textul lui Tešić este un text constructiv şi recuperator al valorilor 
din literatura sârbească a secolului al XX-lea, multe dintre textele criticilor literari 
români au un efect destructiv din punct de vedere axiologic, căci, în loc să reaşeze 
valorile literare ale trecutului dintr-o perspectivă actuală, ele, înainte de a cerceta mai 

 
1 Pe Ioan Flora Bogza l-a identificat, încă de la debut, drept un mare poet: „Treapta de la care 
Ioan Flora porneşte la 21 ani e foarte înaltă. Chiar influenţele ce se vor fi găsind în scrisul său îi 
fac cinste, reamintind pe seniorii simţirii şi ai expresiei, din marea poezie modernă a lumii“.  
2 Pentru această festivitate, I. Flora a pregătit, încă din mai 2004, un poem, care, în 2005, va 
rămâne înscris pe o lespede de piatră în limba română şi în limba italiană (poemul a fost citit, cu 
ocazia decernării premiului familiei poetului, în italiană de Alessandro Quasimodo, fiul 
cunoscutului poet italian, Salvatore Quasimodo, laureat al Premiului Nobel). 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

 

 

 

22 

amănunţit perspectivele culturale româneşti, sunt dispuse să ia o atitudine de blazare, 
întoarse fiind în mod excesiv uneori către unele teorii şi ideologii străine de o realitate 
concretă. Demersul „ştiinţific“ al criticii literare româneşti, şi care face bine că vrea să 
reaşeze valorile trecutului, apare adesea, prin excisivitatea sa, drept un demers 
„ştiinţifico-fantastic“, adaptat la presupusa necesitate actuală de a compensa nişte 
traume psihice şi sociale ale trecutului, prin „raderea“ sa de pe faţa pământului şi a 
culturii. Deşi se plânge că în România, în critica trecutului, multe valori literare nu au 
fost corect percepute de critica literară, Negrici, prin analiza sa excesivă, generalizatoare 
şi în care, în urma deconstrucţiei, nu propune o reconstrucţie, pare să cadă acum în 
acelaşi păcat. 

Prin comparaţia ideii de „noutate“, la români şi la sârbi se poate constata că, în 
timp ce critica literară sârbă mai crede încă în procesul evolutiv al literaturii, în critica 
română, literatura ca atare, ca activitate umană, este marginalizată, fiind o creatoare de 
mituri inutile. Personal prefer să mă alătur demersului lui Gojko Tešić şi să cred, ca şi 
Vasko (Vasile) Popa, Gellu Naum, ca şi clocotrismul sârbesc (spre exemplu) în faptul că 
noutatea şi înnoirea sunt încă posibile, acestea reprezentând metamorfoza veşnică a 
spiritului creativ care se opune clişeelor teoretice care judecă viabilitatea fenomenelor 
spirituale pe masa de disecţie, pe cadavrele teoriilor.  

Comparaţia între demersurile criticii actuale române şi sârbe este interesant şi 
pentru că scoate în evidenţă faptul că, în timp ce unii critici din România resping, dintr-o 
perspectivă apriorică, pe mulţi dintre scriitorii români, aceeaşi scriitori sunt foarte 
apreciaţi, având o recepţie extrem de favorabilă, în străinătate. Acest lucru impune 
concluzia că mulţi dintre criticii actuali şi care se înscriu în aceeaşi perspectivă ca şi 
Negrici, în timp ce încearcă să „demistifice” canoanele literaturii române, crează, prin 
intermediul unor critici literari influenţi, un nou proces de mistificare, şi care nu este în 
favoarea literaturii române.  

 
 
 

Referinţe bibliografice: 
 

Dan, Mariana, Clocotrismul şi „mina de aur” sârbo-română, în: „Caiete critice”, nr 8-9 
(226-227)/2006 

Marino, Adrian, Moderno, modernizam, modernost, Belgrad, Narodna knjiga, 1997 
Negrici, Eugen, Iluziile literaturii române, Bucureşti, Cartea românească, 2008 
Novaković, Jelena, Tipologija nadrealizma, Belgrad, Narodna knjiga, 2002 
Popescu, Simona, Salvarea speciei. Despre suprarealism şi Gellu Naum, Bucureşti, 

Editura Fundaţiei Culturale Române, 2000 
Šuvaković, Miško, Avangarda, în: Pojmovnik moderne i postmoderne likovne umetnosti 

i teorije posle 1950. SANU, Belgrad-Novi Sad, Prometej, 1999 
Tešić, Gojko, Otkrovenje srpske avangadre, Belgrad, Institut za književnost i umetnost, 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 2 
 
 

 

 

 

23 

2005 
Tešić, Gojko (ed.), Avangarda. Teorija i istorija pojma, Belgrad, Narodna knjiga, 1997 
Vinaver, Stanislav, Moderna jugoslovenska književnost, în Gojko Tešić, Otkrovenje 

srpske avangarde, Institut za književnost i umetnost, Belgrad, 2005 
 

 
 
 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A24168 © 2010 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

