IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR
DI ANA BLANDIANA

GIOVANNI MAGLIOCCO!
Universita degli Studi di Bari «Aldo Moro»

Résumé

L'article est centré sur I'étude d'un recueil d’/Ana Blandiana, Refluxul sensurilor (2004). Par
l'analyse des textes, il se propose d'éclairer les sédimentations thématiques, symboliques et
mythiques de I'ccuvre. Dans la premicre partie, il examine les poémes aimantés par une réflexion
crépusculaire et apocalyptiques, afin de montrer que I'écriture d'Ana Blandiana révele une
prédilection pour des images qui expriment, d'un coté, le vieillissement et la dégradation (Tngeri
batrdni, Plaja), et, de l'autre, I'hybridisme et la confusion choquante des « royaumes » différents
qui constituent le réel (Amestec, O catedrala de lana). Dans la deuxiéme partie, il s'arréte sur la
poétique de la réintégration et de la régénération et, en particulier, sur ces textes ou elles semblent
s'achever (In memoriam, Mandala). L'article se termine par une comparaison entre Refluxul
sensurilor et la derniére phase de la poésie de Lucian Blaga, en définissant ainsi les convergences
et les divergences entre les deux poétes.

Mots-clés: dégradation, vieillissement, hybridisme, eau, réintégration, régénération,
mandala.

1. Introduzione

In un frammento in prosa, che coniuga riflessione metapoetica e
linguaggio lirico, Ana Blandiana paragona la poesia alla distesa degli oceani «
la cui superficie ¢ infinita ed infinitamente diversa, [...] attraversata da correnti

1 Giovanni Magliocco é Ricercatore presso la Facolta di Lingue e Letterature Straniere
dell'Universita degli Studi di Bari Aldo Moro, dove insegna la lingua e la letteratura romena. Si e
laureato in Lingue e Letterature Straniere presso I'Universita degli Studi della Calabria,
successivamente ha conseguito il dottorato di ricerca in Romenistica presso la Facolta di Lingue e
Letterature straniere dell'Universita degli Studi di Torino discutendo una tesi dal titolo
Manierismo e poetica del mito nel Circolo Letterario di Sibiu. L'esempio di Radu Stanca. Ha
frequentato corsi di lingua e civilta romena presso 1'Universita Babeg-Bolyiai di Cluj-Napoca.
Nell'anno accademico 2005/2006 ¢ stato lettore presso la cattedra di Lingua e Letteratura italiana
della Facolta di Lettere dell'Universita di Oradea. Dall'anno accademico 2006/2007 é stato cultore
della materia per Lingua e Letteratura romena e Letterature comparate presso la Facolta di Lettere
e Filosofia dell'Universita degli Studi della Calabria. Nella stessa Universita, a partire dall'anno
accademico 2008/2009, e stato professore a contratto di Lingua e Letteratura romena. Dal 2004
ha partecipato, come componente, ai gruppi di ricerca coordinati dalla Prof.ssa Giséle Vanhese
presso I'Universita degli studi della Calabria, le ricerche si sono dirette verso tre direzioni:
Mitocritica e strutture antropologiche dell'immaginario, Retorica del fantastico,
Multiculturalismo e scrittura nomade. Dal 2006 & membro ordinario dell'A.l.R. (Associazione
[taliana di Romenistica). Dal 2010 ¢ membro associato del C.C.L.E. (Centrul de cercetari
stiintifice si enciclopedice) dell'Universita Babes-Bolyiai di Cluj-Napoca. Ha pubblicato
numerosi studi su Mihai Eminescu, Lucian Blaga, Mateiu |. Caragiale, Panait Istrati, Radu
Stanca, Ana Blandiana, Ruxandra Cesereanu. Contatti: g.magliocco@lingue.uniba.it.

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 41

fredde o bollenti, fatta di mari dotati di diversi colori e di opposti
temperamenti, con spiagge pianeggianti o scoscese, desolate o affollate di citta
— ma le cui profondita sono sempre simili, immobili, immutabili, oscure,
assolute »2. La raccolta di poesie Refluxul sensurilor, pubblicata nel 2004,
rappresenta senza dubbio l'incarnazione piu flagrante di questo suggestivo
paragone. Siamo di fronte ad un « oceano » la cui essenza piu profonda
permane sostanzialmente immutata rispetto alle esperienze poetiche passate, al
di la del flusso e del riflusso di tutti quei significati molteplici che lo agitano in
superficie, rendendolo, in apparenza, continuamente mutevole. In questa
raccolta € possibile reperire una stratificazione tematica in cui convergono
immagini e riflessioni da sempre presenti all'interno dell'opera dell'autrice,
rappresentando, dunque, agli inizi del nuovo secolo, un grande riepilogo di tutta
la poesia di Ana Blandiana.

Nelle nostre analisi, individueremo almeno due grandi sezioni, all'interno
delle quali possono essere raggruppate quasi tutte le poesie contenute in
Refluxul sensurilor. Nella prima sezione rientrano quei testi dominati da una
riflessione «crepuscolare», che é spesso veicolata da un immaginario di matrice
espressionista. Si tratta di poesie che sembrano discendere direttamente dalla
poetica stridente e convulsa di Stea de prada (1985) e Arhitectura valurilor
(1990), anche se declinata attraverso un tono piu austero e distaccato, dunque,
ancor piu misurato rispetto al passato. La seconda sezione, che & in parte legata
alla prima, comprende testi caratterizzati da una sorta di reintegrazione
all'interno di un cosmo primordiale e dall'idea della rigenerazione. Tuttavia
guesto cosmo, nel momento in cui si configura come uno spazio in cui prevale
I'elemento acquatico, sembra assumere un carattere aggressivo e violento,
pertanto, la reintegrazione in esso € a volte sofferta e mai definitivamente
pacificatrice. In entrambe queste sezioni, si pud poi discernere, in modo
obliquo, anche un consistente gruppo di poesie che, attraverso un linguaggio
sillogistico e quasi povero, privilegia le grandi riflessioni sulla vita e la morte,
sull'eternita e la sacralita.

2. 1l crepuscolo degli angeli

In un nostro precedente studio, dal titolo «Cand si ingerii apun. Aspecte
ale imaginarului Anei Blandiana », abbiamo gia dimostrato che i temi e i motivi
presenti nella poesia dell'autrice, soprattutto quella pubblicata nel corso degli
anni '80 (da Ochiul de greier ad Arhitectura valurilor), manifestano, in parte,

2 A. Blandiana, Fragmentarium, per questo volume abbiamo consultato la versione
online: www.editura.liternet.ro [03/04/2011]. Tutte le traduzioni in italiano delle
citazioni tratte da testi di critica in lingua romena sono nostre..

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



42 GIOVANNI MAGLIOCCO

un'intima adesione alle categorie estetiche dell'espressionismo, cosi come
avevano osservato prima di noi gia altri accorti commentatori, pur senza
poggiare, pero, i loro postulati su analisi testuali sistematiche (Micu, 1986: 253-
269; Simion, 2002: 197-221). Tra questi temi e motivi analizzati nel nostro
studio pubblicato nel 2007, vorremmo qui ricordare: il tema del disfacimento
organico che attraversa il mondo naturale ed il vitalismo che tuttavia ne
consegue in un vertiginoso e frastornante avvicendamento di vita e morte; i
motivi dell’urlo, del silenzio e dell’occhio; le metamorfosi, i capovolgimenti
subiti dalla fauna, dalla flora e dal mondo minerale che accoppiano esseri e
cose in modo innaturale risentendo della tecnica della iunctura absurda; le
visioni di future apocalissi, il tramonto degli angeli e lo scontro tra il mito e la
civilta con una conseguente regressione all’arcaico.

Nelle poesie di Refluxul sensurilor appartenenti alla prima sezione
tematica, quella dominata da una riflessione « crepuscolare » che sembra
fissarsi in una dimensione quasi apocalittica, sono ancora presenti alcuni di
guesti temi e motivi, in particolare quelli legati alla tecnica della iunctura
absurda, mentre altri sono in buona parte assenti. Pensiamo soprattutto al
motivo dell'urlo e a quello dell'occhio, che non sembrano essere pit produttivi
all'interno della poetica di Ana Blandiana. In realta, le poesie che inseriamo
idealmente in questo primo gruppo, dove riemergono ancora « relitti »
espressionisti, sembrano prediligere esclusivamente o immagini che esprimono
Iidea dell'invecchiamento e della degradazione, o quelle in cui si manifestano
l'ibridismo e la confusione scioccante dei vari «regni» su cui € strutturato il
reale. Relativamente all'invecchiamento e alla degradazione ci sembrano
esemplari soprattutto le poesie Ingeri batrdni e Plaja. In Ingeri bétrani, il tema
della degenerazione si coniuga con quello, tipicamente blandiano, degli angeli:

Ingeri batrani urat mirositori

Cu iz statut in penele jilave,

in parul rar,

in pielea scimosati de insule de psoriazis,
Harti scrijelate adanc

Ale unor inspaimantdtoare

Taramuri necunoscute.

Prea tristi pentru bunevestiri,

Prea slabi pentru sabia de foc,

Se lasa-ngropati dormitand

Ca niste seminte pe care le sameni,

Cu dureri reumatice la incheieturile aripelor
Tot mai ascunse-n pamant,

Tot mai mosnegi, tot mai oameni...
(Blandiana, 2004a: 11)

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 43

Ana Blandiana propone qui un ennesimo « tramonto degli angeli »,
crepuscolo suggestivo in cui si riverberano echi provenienti da versi piu lontani
nel tempo, quali, ad esempio, quelli di La cules ingeri (Stea de prada, 1985):

...Din cénd n cénd

Un pocnet infundat

Ca la caderea

Unui fruct 1n iarba.

Cum trece timpul!

S-au copt si-au inceput sa cada
Tngerii:

S-a facut toamna si-n cer...
(Blandiana, 2004b: 245)

Ma anche quelli piu recenti di Agatati in crengi (Soarele de apoi, 2000):

Agatati 1n crengi,

Unii pe jumatate uscati,

Altii abia dand in parg,

Dar toti cu hainele vestejite,
Fibroase,

Cu aripile incélcite de vanturi,
De mult nemaiincercand sa se desprinda
Si sa cada,

Ca si cum ar sti

Ca mai jos sunt alte crengi,
Pe care se vestejesc

Alti ingeri.

(Blandiana, 2004b: 308)

Siamo, dunque, in presenza di un motivo che continua ad ossessionare
l'autrice. 1l parallelismo tra gli ultimi due testi citati e /ngeri bdtrani ci permette
anche di osservare l'intima evoluzione del motivo stesso all'interno della
poetica di Ana Blandiana. Nelle due poesie meno recenti, l'autrice si sofferma
soprattutto sulla maturazione degli angeli. In La cules ingeri essa € suggerita,
oltre che dal titolo, anche dalla presenza del verbo « a coace » e da quel «
pocnet infundat » provocato non gia dalla caduta di un frutto, ma piuttosto da
quella degli stessi angeli. In realta tutta la poesia si regge su un paragone tra gli
angeli che cadono e i frutti che maturano. In Agdfati in crengi, l'idea della
maturazione ¢ compresa interamente all'interno del terzo verso « altii abia dand
in parg ». Tuttavia, le maturazioni « angeliche » rappresentate da Ana
Blandiana, non hanno nulla di «estivo», non si tratta, infatti, di esplosioni
vitalistiche e solari, percepite come punto di arrivo di un'evoluzione naturale,

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



44 GIOVANNI MAGLIOCCO

ma siamo piuttosto di fronte a delle maturazioni quasi « autunnali » che
prefigurano l'inizio dell'invecchiamento, portando con sé gia i germi della
decomposizione. Per questa ragione, l'autrice piu che focalizzarsi sulla
maturazione in sé, sposta l'attenzione sul processo di degradazione che si
innesca ineluttabilmente a partire dal momento stesso in cui essa comincia. Se
in La cules Tngeri cio é suggerito in modo pit discreto dal verso che chiude la
poesia — « S-a facut toamna si-n cer... » — in Agatati in crengi l'autrice parla
apertamente di appassimento: alcuni degli angeli appesi ai rami sono gia «
awvizziti », altri invece stanno appena maturando, tuttavia sia i primi che i
secondi indossano tutti delle vesti « appassite » e « fibrose ».

In Ingeri batrani il tono si fa pit mesto e le immagini sembrano trarre
linfa vitale da una materialita quasi sordida e malata, acquistando un sovrappiu
di realismo, ma anche di alienazione rispetto agli altri due testi che abbiamo
preso in considerazione. Questi angeli, sempre piu vecchi e sempre pit uomini,
talmente umanizzati da soffrire di banali dolori reumatici, emanano anche un
cattivo odore — «cu iz stitut 1in penele jilave, / in parul rar, / In piclea
scamosata de insule de psoriazis» — come se il passare del tempo non ne avesse
provocato soltanto l'inesorabile invecchiamento, ma anche la degenerazione
fisica. Si tratta di anatomie quasi teratologiche che indicano tutta la limitatezza
di esseri, un tempo ontologicamente superiore, ora decaduti in una condizione
che & tipicamente umana; creature che, in una suggestiva metafora in
praesentia, sono raffigurate come « mappe » di carne scalfite e che descrivono
territori ignoti e spaventosi. Gli « angeli vecchi » e malati di psoriasi, attraverso
I'insolito attributo « spaventosi », perdono il loro valore solare e uranico di
esseri celesti, assumendo un carattere ambiguamente terreno, ma anche
terrificante, caricandosi, pertanto, di una sotterranea negativita, estranea alle
creature angeliche. A causa della loro tristezza, che non ha nulla di metafisico,
ma & fortemente umana, essi perdono sia il loro valore teofanico che quello
ontofanico. Si tratta, infatti, di angeli che non annunciano piu nulla, né la
divinita, né l'essere e che, dunque, non sono piu capaci di rivelare, essendo «
prea tristi pentru bunevestiri ». La debolezza della loro nuova condizione li
priva persino del loro valore soteriologico: essendo « prea slabi pentru sabia de
foc », essi non sono piu in grado di combattere contro il male. Nessun sogno di
mistica rigenerazione sembra elevarsi da questa fredda apocalisse degli angeli,
anche se forse un vago segno di rinascita puo essere colto nel paragone
contenuto nei versi « Se lasd-ngropati dormitand / Ca niste seminte pe care le
sameni », semi dai quali forse risorgeranno gli angeli futuri.

In una poesia rappresentativa come Ingeri batrdni, quella degradazione
temporale che la poetessa percepisce in ogni aspetto della realta che la circonda
e che é uno degli elementi fondanti di Refluxul sensurilor, colpisce non solo il
piano materiale e cosmico (come costateremo ad esempio in Plajd), ma anche

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 45

la sfera spirituale, simboleggiata dagli angeli stessi. A questo proposito,
bisogna perd osservare che il motivo della degenerazione degli angeli come
metafora di un'apocalisse ontologica, di una lenta degradazione dell'essere, non
e del tutto originale. All'interno della poesia romena del XX secolo esiste un
illustre antecedente: ci riferiamo alla poesia Paradis in destramare (Lauda
somnului, 1929) di Lucian Blaga®. Pur non rappresentando un ipotesto diretto di
Ingeri batrani, la poesia di Blaga ha sicuramente influenzato sotterraneamente
anche il testo di Ana Blandiana. Ci sembra, dunque, rilevante evidenziare da un
lato gli isomorfismi che legano Ingeri batrdni a Paradis in destramare,
dall'altro le differenze e le inevitabili divergenze che costituiscono l'originalita
del testo di Ana Blandiana, rendendolo, dal nostro punto di vista, piu
innovativo e moderno rispetto a quello di Lucian Blaga.

Paradis in destramare (Blaga, 1974: 194-195) ha come ipotesto un
episodio specifico della Genesi: la cacciata di Adamo ed Eva dal Paradiso
terrestre. Secondo lon Pop, l'innovazione del poeta romeno consiste nell'aver
esteso « questa visione allo stesso spazio edenico, all'interno del quale proprio
quelle creature per eccellenza spirituali che sono gli angeli (nella poesia,
serafini, arcangeli, angeli), conoscono una condizione di “caduta”e di
stanchezza » (Pop, 2007, 732). Paradis in destramare, come ha affermato il
critico, incarna « il concetto del disfacimento e della rovina di un mondo ideale,
pienamente armonioso, sottoposto ora alla degradazione e, in termini biblici,
alla “caduta” dalla condizione originaria » (Pop, 2007, 732). Il motivo della
caduta da una condizione di armonia primigenia e I'entrata nel « grande
passaggio », che significa soprattutto degradazione inesorabile, & presente,
come abbiamo potuto constatare finora, anche nella poesia di Ana Blandiana
Ingeri batrani. Oltre a questo motivo, che incarna il nucleo mitico irradiante
intorno al quale si sedimentano gli strati simbolici su cui si strutturano le due
poesie, esistono corrispondenze esplicite persino a livello delle immagini.

In primo luogo é possibile ipotizzare un parallelismo tra il nono verso di
Ingeri batrani, « prea slabi pentru sabia de foc » e i primi quattro versi di
Paradis in destramare « Portarul inaripat mai tine intins / un cotor de spada
fara de flacari. / Nu se luptd cu nimeni / dar se simte invins » (Blaga, 1974:
194). Agli angeli biblici armati di spade fiammeggianti si oppongono, nelle due
poesie, angeli ormai privi del loro potere. Se in Blaga il simbolo diairetico della
«spada di fuoco» subisce anch'esso un decadimento divenendo un «cotor de
spada fara flacari», nella poesia di Ana Blandiana sono gli angeli stessi ad

3 L'isomorfismo tra Ingeri bétrdani € Paradis in destramare, & stato gia osservato da
Marius Chivu. Il giovane commentatore, nel caso della poesia di Ana Blandiana, parla
superficialmente di una « poesia corrispondente a Paradis in destramare che sorprende
fedelmente I'atmosfera oppressiva e desolata del nuovo volume», non poggiando queste
sue affermazioni su analisi approfondite e davvero convincenti (M. Chivu, 2004, 5).

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



46 GIOVANNI MAGLIOCCO

essere ormai troppo deboli per portare la spada di fuoco. Entrambi i poeti
rappresentano, pertanto, degli angeli « detronizzati » e che non lottano piu.
Un'altra similitudine é offerta dal motivo dell'invecchiamento, presente anche
nella poesia di Blaga. Difatti, come nota giustamente lon Pop, « i serafini dai
“capelli innevati” rimandano ugualmente alla luminosita della loro natura
spirituale e, forse soprattutto, all'invecchiamento di coloro che si affannano
nella ricerca della “verita” » (Pop, 2007: 732). Infine, un ulteriore parallelismo
si instaura tra i versi finali delle due poesie: «Noaptea Tngeri goi / zgribulind se
culcd in fin / [...] odata vor putrezi i Ingeri sub glie, / tarind va seca povestile /
din trupul trist» (Blaga, 1974: 195) e «Se lasa-ngropati dormitand / Ca niste
seminte pe care le sameni, / Cu dureri reumatice la incheieturile aripelor / Tot
mai ascunse-n pamant, / Tot mai mosnegi, tot mai oameni...» (Blandiana 2004a:
11). Entrambi i poeti si riferiscono al motivo del sonno e del seppellimento
attraverso il quale gli angeli degradati si umanizzano definitivamente. Ma
mentre in Blaga osserviamo un aspetto profetico, poiché il seppellimento e il
successivo imputridimento sono collocati nel futuro, come segnala anche il
tempo verbale, in Ana Blandiana il motivo é attualizzato, poiché il
seppellimento appartiene gia al presente. Accanto a questa prima sostanziale
differenza, osserviamo, nel testo di Ana Blandiana, una maggiore gravita,
conferita anche da elementi semi-teratologici — gli angeli vecchi puzzano, le
loro piume umide emanano un odore stantio, hanno i capelli radi e la pelle
sfilacciata da « isole di psoriasi » — assenti in Paradis in destramare.
L'apocalisse « fisica » e « ontologica » descritta dalla poetessa sembra essere
priva di rivelazione, é solo una deriva che conduce verso lo spegnimento.

Il disfacimento rappresentato da Ana Blandiana in Ingeri bdtrdni, non
coinvolge solo la sfera spirituale, ma anche il piano materiale e cosmico. Come
ha affermato Gheorghe Grigurcu, in un‘analisi di Refluxul sensurilor, «
I'immagine dell'uvomo internamente “mutilato” si estende sopra gli elementi
cosmici, perturbati dal suo lento decadimento » (Grigurcu, 2005: 9). Un
esempio rilevante e costituito da Plaja, in cui la degradazione materiale segue
un percorso rapido e discendente verso l'annientamento, configurandosi come
un processo ineluttabile in cui si susseguono uno dopo l'altro quattro diversi
stadi degenerativi del paesaggio marino: la putrefazione, la contaminazione,
Iinaridimento e la pietrificazione. In questa lenta metamorfosi, il biologico
decade vorticosamente verso il minerale. La schiuma marina € paragonata in
modo scioccante allo  « sperma », nonostante ci0 essa non assume un valore
fertilizzante e rigenerativo, e lontana dall'essere il principio di una creazione,
poiché, come afferma l'autrice in uno dei versi, essa proviene « Din burta
intratd in putrefactie / A oceanului » (Blandiana, 2004a: 71). Sulla spiaggia
evocata dalla poetessa le piume degli uccelli sono contaminate dalla nafta; le
uova Si sono seccate in pesci morti da tanto tempo; mentre piante «

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 47

insospettabili » non sono mai nate, poiché si sono pietrificate tramutandosi in
sabbia (Blandiana, 2004a: 71).

Quanto irrimediabilmente diverso ci appare questo paesaggio marino
stravolto, da quello evocato in Iti aduci aminte plaja?, la poesia che apre la
raccolta del 1972, Octombrie, Noiembrie, Decembrie, in cui la spiaggia, seppur
coperta da « schegge amare », non era ancora colpita dalla contaminazione e
sopra la quale i gabbiani ruotavano « in dangatul / Clopotelor unor nevazute
biserici / Cu hramuri de pesti » (Blandiana, 2004b: 69). Nel cosmo degradato di
Plaja, il movimento ciclomorfo di degenerazione / rigenerazione &
definitivamente spezzato: « Totul e sterp, intrerupt, / Doar razele sorilor stingi /
Continua sa ne mai ajunga / Cu tandra putere a mortii » (Blandiana, 2004a: 71).
La luce dei soli di lontane galassie, ormai spenti anch'essi, riporta alla mente i
versi emineschiani di La steaua. Il grande poeta romeno del XI1X secolo dava,
perd, un significato tutto interiore alla luce « fossile » della stella morta,
paragonandola alla luce di quell'amore ormai spento che, tuttavia, continua
ancora a seguirci. In Plaja la luce « fossile » dei soli morti da tanto tempo non
incarna, come in Mihai Eminescu, un'epifania erotica, ma piuttosto un'epifania
apocalittica e tanatica, poiché questi soli non sono che messaggeri della morte e
del suo tenero potere.

Nella poesia di Ana Blandiana, in modo del tutto originale, la
degenerazione, oltre che configurarsi come « spegnimento » definitivo, si
connota anche come un « amestec », come una « confusione », innesto
inquietante di regni diversi che si manifesta attraverso forme ibride. In una
poesia dal titolo significativo come Amestec, l'autrice coglie dappertutto: «
Savante confuzii / Intre criterii, / Specii, / Stari de agregare »:

Gaturi superbe

ca niste serpi lunecosi

impletindu-se,

Rozete de trupuri cu piele de piatra,
Coloane sau trunchiuri,

Pasari cu patru, sase sau chiar opt labe,
Fiare Tnaripate cu pene de metal.
(Blandiana, 2004a: 6)

Questi strani innesti, quasi mostruosi e grotteschi, si allargano « ca o pata
de petrol / Pe suprafata limpede a eternitatii » (Blandiana, 2004a: 6). La
macchia di petrolio, cosi come la psoriasi degli angeli vecchi e le tracce di nafta
nelle piume degli uccelli, & metafora di una degenerazione costantemente in
atto, capace di infettare, contaminandola, la stessa eternitd. Anche in altre
poesie di Refluxul sensurilor & possibile cogliere l'ibridismo insito nella
degradazione. In O catedrala de lana, I'autrice proclama gravemente che « Nu

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



48 GIOVANNI MAGLIOCCO

mai exista regnuri, / Nici stari de agregare, / Nici orizont intre mare si cer, /
Nici mal intre padmant si mare »; cosi gli spettri sono dotati di rami, i tronchi di
ali e e le ali di foglie; gli alberi perdono le piume mentre le farfalle remano
nella terra e vi si radicano (Blandiana, 2004a: 31). Questo eteromorfismo si
configura soprattutto come disordine cosmico, in questa prospettiva esso é stato
messo in valore anche da altri commentatori, in particolare da Gheorghe
Grigurcu che, considerandolo come una vera e propria proiezione nel paesaggio
dell'« uomo apocalittico » e « mutilato dalla caduta », ha affermato che:

la poetessa non indugia in modo conformista sulla polarita del bene, non si
rinchiude in un'innografia dedicata ad esso. Il suo ethos [...] risulta pervaso da
un sentimento del declino, espressione dell'uomo « apocalittico », dell'uomo dei
nostri tempi, per il quale la trascendenza € sempre piu « indebolita », piu «
shiadita », piu « depotenziata », proiettato in modo compensatorio nel passato,
segnato dalla coscienza di un'imminente scomparsa [...]. Questa creatura
toccata dalla crisi [...] si proietta allora nel disordine universale, in paesaggi
che, insieme con la cacciata dell'uomo dal Paradiso, sembrano sostenere anche
essi la maledizione di un analogo esilio. (Grigurcu, 2005: 9)

In realta, all'interno della sua raccolta pit recente, Ana Blandiana
radicalizza una tendenza gia in atto da tempo, poiché, come constatavamo gia
nel nostro studio pubblicato nel 2007, assurde metamorfosi popolano da sempre
I'immaginario dell'autrice, in cui a volte ogni cosa sembra collocata fuori dal
suo ordine usuale. Se percorriamo rapidamente tutta la sua opera potremo
ritrovare facilmente numerosi esempi, che dimostrano anche la grande coerenza
di una poesia in cui, come affermavamo all'inizio, I'essenza piu profonda
rimane immutata. In Trecere (Arhitectura valurilor, 1990) i pesci cantano sui
rami, alle pietre crescono radici e cominciano a muoversi, le piante sono armate
di artigli e di ali per salvare i propri semi; 1’occhio della poetessa immobilizza
cosi un « intertimp », un « regn de trecere », momento di transizione in cui gli
esseri e le cose imparano « sa treacd / dintr-0 lege intr-alta » (Blandiana, 2004b:
258). Nella poesia Intr-o suava disperare (Octombrie, Noiembrie, Decembrie,
1972), i monti « se fac inalti pana dispar, / Se trag in sus in cochilie, / Isi
dezlipesc de pe pamant / Burtile lor de melci, furis » (Blandiana, 2004b: 82);
mentre in un altro testo, dal titolo Bisericile n-au acoperisuri (Somnul din
somn, 1977), le chiese non hanno piu tetti ma « aripi de sindrila » ed in una
stupenda fine del mondo volano come uno stormo di uccelli verso il tramonto
(Blandiana, 2004b: 126). E se in Metamorfoze (Ochiul de greier, 1981) gli
angeli indossano vesti di uccelli e gli uccelli quelle dei pesci per volare sotto i
mari (Blandiana, 2004b: 159), in Viermi calatori (Arhitectura valurilor 1990) i
pesci, sempre piu immobili nel lago futuro, impareranno ad essere vermi
(Blandiana, 2004b: 266). In queste metamorfosi il mondo sembra a momenti

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 49

vittima di un bizarro capovolgimento ontologico; gli animali, le piante, gli
oggetti sono come animati da forze irrazionali, vivono di una vita propria
secondo nuove leggi, sembrano esistere “in sé¢” e non piu per I’uomo.

In Refluxul sensurilor l'autrice sembra riaffermare in modo grave che «
orice miscare e o degradare» (Blandiana, 2004b: 256) e che ogni degenerazione
e segnata dall'ibridismo, racchiudendo in sé « mescolanze confuse ». In alcuni
casi, queste « mescolanze », danno luogo a vere e proprie permutazioni. Nella
poesia In absenta sunetelor, I'etere diventa compatto tramutandosi in una «
piatra moale / Prin care se vede / Din cand in cadnd / O pasare vaslind / Ca si
cum si-ar pipdi / Drumul cu aripa / Intre peretii capitonati / Ai universului»
(Blandiana, 2004b: 48). Il rovesciamento ontologico tra aria e terra, in cui il
primo elemento assume la consistenza solida del secondo, & sicuramente
un'immagine ossessiva nell'universo di Ana Blandiana, poiché era gia presente
in almeno due poesie della raccolta Stea de prada (1985). In Chihlimbar
l'autrice proclama che « vazduhul intreg pare / un bulgire de chihlimbar / in
care / Zei fosilizati / $i proiecte neterminate de ingeri / Se Intrevad / Uimitor de
exact / Si aproape se misca » (Blandiana 2004b: 228), mentre in Cer sau
pamadant, il cielo sceso sulla terra diventa materiale, consistente « Incercand sa
semene taranei / Si aproape reusind », un cielo in cui si potrebbero ritrovare, se
forassimo verso l'alto, « sfinti si zei / Ingropati strict ierarhic, / Asemena
scheletelor / Cronologic depuse / Tn straturile arheologilor » (Blandiana 2004b:
231). Si tratta di un effetto ottenuto attraverso vere e proprie metafore fondate
sul mutamento di consistenza della materia. All'interno della poesia romena,
guesto procedimento € stato particolarmente utilizzato dai simbolisti e anche
alla poesia di Blandiana potremmo applicare l'osservazione di Rodica Zafiu,
secondo la quale « questo tipo di gioco immaginoso ha un significato piu
profondo, presupponendo la confusione tra la realta e I'immaginario e finanche
la natura spirituale della realta» (Zafiu, 1996: 50).

3. Metamorfosi acquatiche, reintegrazione e poetica della rigenerazione

Il mondo rappresentato in Refluxul sensurilor, come abbiamo constatato
finora, fissa solo una tappa ulteriore di quella deriva verso l'annientamento, che
I'occhio dell'autrice sembra percepire da decenni. Nell'unica monografia
dedicata all'opera di Ana Blandiana pubblicata finora in Romania, lulian
Boldea, soffermandosi sugli aspetti apocalittici di Arhitectura valurilor,
raccolta pubblicata nel 1990, ma che contiene poesie scritte negli anni '80,
scrive:

Il volume Arhitectura valurilor €, come mostra la poetessa in una nota
preliminare « lo specchio di una condizione spirituale in cui I'esasperazione e

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



50 GIOVANNI MAGLIOCCO

I'umiliazione, la rabbia e la disperazione, la vergogna e la rivolta si fondevano
nel sentimento della fine imminente come un‘alternativa alla tanto improbabile
salvezza ». Nei versi di questo libro l'intransigenza morale ridiviene norma che
presiede le visioni liriche, I'atmosfera delle poesie, di tipo apocalittico, & da
crollo dei mondi, da annientamento dell'essere e da alienazione della coscienza
che non intravede piu nessuna speranza nel presente o nel futuro. (Boldea,
2000: 34)

Alcune di queste riflessioni possono essere applicate anche a Refluxul
sensurilor, che si configura non solo come un volume « gemello » di
Arhitectura valurilor, ma anche come la terza tappa di un ideale « trittico
apocalittico » in cui rientra anche la raccolta del 2000, Soarele de apoi. Le
convergenze con Arhitectura valurilor sono plurime anche a livello
dell'immaginario, poiché entrambi i volumi si fondano su una poetica degli
elementi dominata in particolare da immagini acquatiche violente. Se, come
abbiamo dimostrato finora, l'intero universo (materiale e spirituale)
rappresentato da Ana Blandiana in Refluxul sensurilor, precipita in una deriva
discendente e degenerativa, che € a volte spegnimento ineluttabile, altre volte
caotico « amestec », anche l'acqua, come parte integrante di quel cosmo, non
pud che subire una progressiva degenerazione. Questa degradazione acquatica
@ rappresentata attraverso due modalita differenti: la violenza e
I'invecchiamento. L'acqua violenta & sostanzialmente ibrida, poiché quando
l'autrice raffigura nei suoi versi I'elemento femminile nella sua ipostasi collerica
e apocalittica, tende in realta a virilizzarlo, tramutandolo in un « caos liquido »
che distrugge. Due esempi rilevanti sono offerti dalle poesie Curriculum vitae e
O fiara che riportiamo qui integralmente:

Marea se lupta cu ea insasi

Se azvarle, se ciocneste de tarm

Se sparge, se Intoarce asupra-si,

Se loveste de sine pulverizandu-se.
Ce-si reproseaza? Ce urla? Ce spumega?
Rupta 1n valuri aruncandu-se

Unul asupra altuia cu inversunare

Ce urmareste cu méania ei alba si verde
Zdrentuind orizontul,

Fara sa intrebe macar

De ce se uragste?

De ce nu se iarta?

(Blandiana, 2004a: 27)

Este o fiara.
Cine s-ar putea indoi?

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 51

Ca este o fiara?

E destul s-o urmaresti

Cum se zbhate-ntre tairmuri

Ca o fiara-ntr-o cusca

Pe care numai ea o vede;

E destul sa-i privesti —

O data furia trecuta —

Spuma murdara curgand

Ca balele nebuniei

Din botul obosit de racnete;

E destul sa incerci sa-i mangai
Magnifica blana lichida

De fiard a apocalipsei
Nemaiavand rabdare

Si, totusi, nepermis de frumoasa
Pentru un adevarat sfarsit al lumii...
(Blandiana, 2004a: 77).

Se nella prima poesia l'aspetto collerico del mare si rivolge verso se
stesso, caricandosi di un evidente masochismo in cui, guidati dalla riflessione
bachelardiana sulle réveries delle sostanze, potremmo scorgere facilmente un
vero e proprio « complesso di Swinburne » (Bachelard, 1942: 180-208), nella
seconda poesia la distesa equorea subisce un processo di animalizzazione — che
risente decisamente delle deformazioni tipiche di una rappresentazione «
espressionista » del reale — tramutandosi nella « pelliccia liquida » della bestia
dell’Apocalisse, la cui schiuma sporca é paragonata in modo scioccante alle «
bave della pazzia » che colano dal suo muso stanco di urlare. Nonostante le
similitudini con l'immaginario che dominava in Arhitectura valurilor,
dobbiamo segnalare che, rispetto a Refluxul sensurilor, nella raccolta del 1990
l'autrice testimoniava in modo ancor piu evidente e radicale la repulsione per un
dinamismo, rappresentato tramite 1’elemento acquatico, che nella sua
convulsione febbrile poteva divenire anche distruttivo:

Cine si ce ar putea sa opreasca vreodata
Aceasta arhitecturd-n miscare

Mereu renascand si murind

Aceastd manastire ce vine spre mine
Se-aproprie, se umfla, si creste iata,

Cu bolti si cupole de spuma

Ca niste scufe-coroane atarnand,

Se arunca in aer, se-mprastie lent, se pravale,
Se destrama-ntr-un nor de meduze,

Si alge, si crabi,

Si se scurge in pamant?

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



52 GIOVANNI MAGLIOCCO

Cine ar putea sa incremeneasca odata
Miscarea aceasta prea vie pentru a nu mai muri
Si a nu mai renaste prea muritoare,

Cine ar putea sa strige valurilor “Stati!”

Si apelor sa nu mai fie mare...

(Blandiana, 2004b: 255)

Chi puo fermare I'« architettura » del mare perennemente in movimento,
si interrogava l'autrice. Come intuiva Gaston Bachelard, fermare con lo sguardo
il mare tumultuoso € un'immagine appartenente all'immaginazione dinamica
che esprime un sogno di volonta di potenza, ma si tratta di una volonta in cui
c'e anche infantile ingenuita, poiché comandare al mare & un sogno sovrumano
in cui si incrociano la volonta del genio e quella del bambino (Bachelard, 1942:
201-202). In Refluxul sensurilor, la poetica di Ana Blandiana sembra, invece,
ormai priva di questa volonta di potenza. L'autrice si limita ad osservare il
tumulto delle acque senza piu esprimere un desiderio evidente di arrestarne la
violenza. Se il destino della volonta di potenza €, in effetti, quello di sognare
una potenza che vada aldila dei suoi stessi limiti, senza questo sogno la volonta
di potenza perde la sua essenza pitl profonda e diventa essa stessa impotente. E
cio che ci sembra appunto evidente in molti momenti di Refluxul sensurilor.

La seconda modalita attraverso la quale l'autrice rappresenta la
degradazione dell'elemento acquatico & quella dell'invecchiamento. In Plaja il
ventre dell'oceano & ormai in putrefazione; in Sonet degradat i mari si sono «
prosciugati » (Blandiana, 2004a: 117); in Lumina si vorbele sono desolati, «
fara alge, / fara pesti, / fara pescarusi » (Blandiana, 2004a: 95), fino a giungere
all'oceano « batran » della poesia Ocean:

Ocean batran ca o clepsidra
Nemaiintoarsa de milenii [...]
Ocean batran de-o oboseala
Numita simplu nemurire,
Cine

Te misca pe acelasi loc,

Te blestema sa fugi de-a pururi
De tine nsuti intru tine

Cand clatinat din viata-n viata
Pendulul mortii-i un noroc?
(Blandiana, 2004a: 47)

Persino gli specchi, che condividono ben note analogie simboliche con le
acque (Bachelard, 1942: 31-35), si degradano divenendo « prigioni del tempo »
0 « paludi di argento » (Blandiana, 2004a: 79). Anche nelle raccolte precedenti,
il divenire dell'acqua era spesso illustrato dalla putrefazione e

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 53

dall’invecchiamento, come avevamo gia dimostrato nel nostro studio pubblicato
nel 2007. Riferendoci ad una poesia contenuta in Somnul din somn (1979), Pe
lacul morii, postulavamo l'esistenza di un isomorfismo tra « le acque blandiane
» e « le acque verdi » rappresentate da Blaga nella poesia Heraclit ldnga lac,
poiché presso i due poeti romeni le acque muoiono in ogni istante e sono capaci
d’invecchiare e di deformare anche cio che riflettono. A questo eracliteismo di
acque votate ad una perenne morte quotidiana ed « orizzontale » si sostituisce,
nelle poesie piu recenti, un invecchiamento dovuto alla stanchezza insita nella
stessa immortalita dell'acqua. Siamo in presenza di un elemento in cui il «
passaggio » e il « divenire » sono, in realta, un « ondeggiamento» continuo,
dinamismo maledetto poiché condanna l'acqua ad essere eterna.

E noto che I'acqua pud rappresentare archetipicamente uno spazio della
reintegrazione e della rigenerazione, essendo un'immagine simbolica materna.
Alcuni testi di Refluxul sensurilor fanno riferimento proprio all'idea della
reintegrazione nel tutto. Tuttavia, poiché l'acqua si configura spesso — lo si &
visto — come un elemento in cui prevale la violenza, la reintegrazione in essa &
spesso sofferta, tanto che l'autrice sembra opporsi e addirittura resistere ad essa,
come si puo intuire dal monologo che pronuncia a se stessa in Sa fii stdnca in
mare :

Sa fii stanca in mare,

Sa te izbeasca fara incetare
Valurile fluxului si ale refluxului,
Sa te modeleze,

Sa-ti rotunjeasca muchiile,
Sa te micsoreze,

Sa te faca nisip.

Sa fii stanca in mare,
Nesfarsirii timpan,

Sa rezisti neclintita

in tacere

Si-n van.

(Blandiana, 2004a: 15)

La reintegrazione nell'acqua e soprattutto « dissoluzione » ontica, ma in
guesto processo Ana Blandiana si auto-rappresenta quasi come un baluardo
contro la stessa reintegrazione, & una « roccia nel mare » che deve resistere alle
onde del flusso e del riflusso. In Ocean, la reintegrazione sembra prendere
addirittura un aspetto postumo ed avere esclusivamente la funzione di
testimoniare I'eterna indecisione dell'oceano: « O, lasa-mi lesu-ntins pe plaja /
Sfarsitului, ca sd raman / Martor de-apoi nehotararii-{i, / Leagan etern, ocean
batran! » (Blandiana, 2004a: 47). Esistono pero, in Refluxul sensurilor, alcuni

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



54 GIOVANNI MAGLIOCCO

momenti, come Mandala e In memoriam, in cui la reintegrazione del sé nel
tutto e la stessa rigenerazione sembrano non solo essere possibili, ma anche
capaci di condurre ad uno stato spirituale superiore e pienamente armonico.
Questi testi, invero pochi e posti significativamente quasi a conclusione
dell'intero volume, sono gli unici momenti in cui é infranta la parabola
discendente descritta sinora e in cui il « linguaggio del crepuscolo » si fissa
nella diffusa luminosita di una realta finalmente pacificata. In Mandala la
reintegrazione del sé nel tutto é concessa dalla contemplazione quasi estatica di
un diamante:

Imaginea intensa a diamantului ajutdndu-ma
Sa trec din confuza stare de veghe

Tn brusca iluminare a somnului,

Stralucire interioara,

Forma de lumina desenata

Cu lumina pe lumina,

Tncat nu se mai distinge

Decit o misterioasa combustie

Care semnifica totul.

(Blandiana, 2004a: 131)

Qui il mandala, che si delinea come una manifestazione del mondo, una
rappresentazione delle forze divine e un'immagine psicagogica atta a condurre
colui che la contempla all'illuminazione (Chevalier, Gheerbrant, 1982: 607), &
assimilato dall'autrice al diamante. Il cristallo dei cristalli si carica, dunque,
delle funzioni benefiche del mandala e conduce il sé dal « confuso » stato di
veglia, ad uno stato di grazia, ad un ordine supremo, che si materializza nell'«
illuminazione » del sonno. Osserviamo che Ana Blandiana sembra collocare la
contemplazione del diamante e la partecipazione all'epifania della luce, proprio
all'interno dell'attivita onirica, poiché la fruizione dell'illuminazione interiore
awviene nel sonno, mentre la veglia & caratterizzata negativamente
dall'aggettivo che indica uno stato di confusione. Reintegrato in questo
splendore che, nelle parole dell'autrice, € « forma di luce disegnata con la luce
sulla stessa luce », il sé puo finalmente percepire quella misteriosa combustione
che é il tutto.

In questa prospettiva, le valorizzazioni positive e solari del mandala
polarizzano e potenziano quelle del diamante, simbolo di completezza e
perfezione spirituale e, alchemicamente, metafora della pietra filosofale. Ana
Blandiana ha qui le medesime intuizioni che animarono le riflessioni di Hegel e
di Bachelard; il diamante si fa primogenito della luce, esso appartiene
interamente al mondo dello sguardo, & una forza cosmica che ipnotizza,
concedendo l'accesso alla totalita (Bachelard, 1947: 307). La réverie minerale

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 55

dell'autrice conferma che il diamante si fa davvero, come affermano Chevalier e
Gheerbrant nel loro studio sulla pietra preziosa, « le symbole de I’inaltérable,
de P’invincible puissance spirituelle », poiché « il symbolise la clarté, le
rayonnement, le tranchant de I’[llumination...» (Chevalier, Gheerbrant, 1982:
353-354). La riflessione sui significati profondi della poesia Mandala e sul
simbolismo del diamante, ci permette anche di chiarire il senso di alcuni versi,
contenuti nella poesia lluzie, che ad una prima lettura ci erano sembrati criptici,
ma che dal nostro punto di vista, si inseriscono pienamente all'interno di questa
costellazione tematica:

De nescos, de nespus,

Cele doua triunghiuri

Cu varful in jos

Cu varful Tn sus

inléntuite, intrepatrunse,

Raze de sex contrar

Tntr-un singur animal
Devorandu-se pe sine insusi cu dor.
Lumina placuta zeului incitator
Care naste realitatile rostindu-le
Rar

Réand pe réand:

Femeie, barbat, floare, nor.
(Blandiana, 2004a: 9)

Crediamo che anche questa poesia sia costruita sul simbolismo
sotterraneo di specifiche figurazioni meditative orientali, che come il mandala
hanno spesso catalizzato le riflessioni di Jung e dei suoi discepoli. In questo
caso si tratta di una di quelle figurazioni che prendono il nome di yantra. Ci
sembra evidente l'isomorfismo che si instaura tra I'immagine evocata dalla
Blandiana — due triangoli che si compenetrano, uno con il vertice in alto e
I'altro con il vertice in basso, e che attraverso delle metafore in praesentia sono
raffigurati di volta in volta come raggi di sesso contrario riunificati in un solo
animale e come una luce che da vita a differenti realta — e uno dei motivi yantra
piu noti, descritti e analizzati dalla studiosa junghiana Aniela Jaffé:

un motivo yantra molto comune € costituito da due triangoli che si
compenetrano, uno con il vertice rivolto verso l'alto, I'altro verso il basso.
Tradizionalmente questo motivo simboleggia I'unione di Siva e di Shakti, le
due divinita, maschile e femminile [...]. In termini di simbolismo psicologico,
esso esprime l'unione dei contrari — I'unione del mondo personale, temporale
dell'ego, con il mondo impersonale, atemporale del non-ego. [...] 1 due
triangoli compenetrantisi hanno un significato simbolico analogo a quello del

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



56 GIOVANNI MAGLIOCCO

comune mandala circolare. Essi rappresentato la globalita della psiche o sé, di
cui la coscienza €, proprio come l'inconscio, parte costitutiva. (Jaffé 2004:
226-227)

Anche nella poesia di Ana Blandiana, grazie alla compresenza, in
un'unica creatura, dei « sessi contrari », all'immagine dell'auto-divorazione e al
sostantivo « dor » ricco di stratificazioni polisemiche, il motivo yantrico non
rappresenta solo l'integrazione del sé nella propria totalita, ma si fa metafora
drammatica e spettacolare della coincidentia oppositorum, acquistando anche
una potente valenza erotica, cosi come avveniva gia nelle rappresentazioni
scultoree dell'unione di Siva e Shakti evocate dalla Jaffé all'interno del suo
studio. Di reintegrazione nel cosmo e di possibile rinascita oltre la
degenerazione temporale, ci parla anche la poesia In memoriam, inizialmente
dedicata a Stefan Aug. Doinas, definito dall'autrice « domn al castelului divin
de cuvinte » e pubblicata per la prima volta in un numero monografico della
rivista Secolul 21 dedicato al grande poeta del Circolo Letterario di Sibiu:

Eternitatea rotunjita cu greu a sarpelui
Care-si inghite coada si se hraneste cu sine,
Fluviul etern suindu-si apele spre izvoare
Ca sa curga din nou de cealalta parte,
Tntuneric rotund dincolo de drumul
Zilnic al soarelui
Care 1ntra si iese din moarte.

Nimeni nu intra-n mormant decéat s invie
De la simanta la zeu...
(Blandiana, 2004a: 133)

Qui ad essere rievocato € il grande simbolo del ciclo temporale,
I'uroboros, presente tra l'altro anche negli ultimi versi di Mandala: « Asa cum
sarpele isi inghite coada si devine inel, / In adancul radacinilor fara sfarsit /
Popoarele lumii delireaza la fel » (Blandiana, 2004a: 131). I riferimenti
all'eternita « circolare » e al divenire, al fiume che lascia risalire le proprie
acque verso le sorgenti per farle scorrere poi dall'altro lato e al quotidiano
tragitto di morte e rinascita del sole, creano una poderosa costellazione
appartenente al regime notturno dell'immaginario, al centro della quale riluce il
simbolismo ofidico. Ana Blandiana sembra restituirci attraverso la parola
poetica un‘immagine che aveva particolarmente ossessionato Gaston Bachelard,
all'interno delle sue riflessioni dedicate all'animale ctonio per eccellenza:

Le serpent qui se mord la queue n'est pas un fil replié, un simple anneau de
chair, c'est la dialectique matérielle de la vie et de la mort, la mort qui sort de

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 57

la vie et la vie qui sort de la mort, non pas comme les contraires de la logique
platonicienne, mais comme une inversion sans fin de la matiére de mort et de la
matiére de vie. (Bachelard, 1948: 280).

Come hanno poi dimostrato piu approfonditamente gli studi di Gilbert
Durand e di Mircea Eliade, questa inversione senza fine di morte e vita,
incarnata dall'uroboros, & diffusa in molte culture, riemergendo da
sedimentazioni psichiche particolarmente arcaiche. Eliade ha collocato il
serpente nel bestiario lunare e lo ha collegato al divenire temporale, poiché esso
e caratterizzato da una dinamica metamorfica fatta di continui occultamenti e
ricomparse (Eliade, 1949: 139-164). Ma proprio per questa ragione, esso non
rappresenta solo un'epifania lunare, ma puo divenire anche la manifestazione
del ciclo solare, Gilbert Durand riporta, infatti, che « I'itinéraire du soleil était
primitivement représenté par un serpent portant sur les écailles de son dos les
signes du zodiaque » (Durand, 1992 : 365). Il tragitto solare €, infatti, rievocato
anche dalla stessa Blandiana. Osserviamo, pero, che l'autrice inserisce anche
una certa ambiguita all'interno di questo vasto complesso fondato sulla ciclicita
del tempo e sulla sequenza vita-morte-rinascita. Il serpente che si morde la coda
« arrotonda » l'eternita « cu greu », quindi con difficolta, come se alla
reintegrazione in una ciclicita temporale che presuppone la rinascita, si
contrapponessero ostacoli ignoti. Gli ultimi versi da noi citati « Nimeni nu
intra-n mormant decat sa invie / De la sdmantd la zeu...» ci confermano,
tuttavia, che anche nell'universo in disfacimento di Refluxul sensurilor, la morte
pud non rappresentare l'ultima tappa e lo spegnimento definitivo, poiché, come
proclama l'autrice, tutto muore, in realta, per poi risorgere. In questa
prospettiva, Ana Blandiana sembra recuperare, chiarificandolo e potenziandolo,
guel vago sogno di mistica rigenerazione gia espresso in una suggestiva poesia
di gioventu, dal titolo Vulcanii

Va fi o varsta a pamantului in care
si carnea pietrelor se va usca si va muri.
Tn toamna-aceea a planetei, ca-n oricare
Toamna, padurile se vor ingalbeni,

Dar galbenul va fi definitiv si lent
Ca sa decada inspre gri culoarea

Si fara indoiala se va slei si marea,
Si cerul o s fie aproape de ciment.

Va fi o spaima-n lucruri diavoleasca
Sub gheata miliardelor de ani

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



58 GIOVANNI MAGLIOCCO

Si ultimele ierburi or sa creasca
In gurile racitilor vulcanii.
(Blandiana, 2004b: 29)

In questa poesia di Calcdiul vulnerabil (1966), l'autrice, in un modo del
tutto originale, proietta visioni preistoriche verso ere future, con un’idea
grandiosa di ciclicita cosmica. In Vulcanii, Ana Blandiana profetizza
un’apocalisse geologica fatta di pietrificazione, aridita, gelo, che ha come
colori dominanti il giallo dell’autunno ed il grigio del cemento; ma nonostante
sia all’opera una glaciale mineralizzazione, crescono ancora erbe nelle bocche
dei vulcani, ultimi e labili segni di vita, i quali attestano che forse la rinascita
sara possibile. In Mandala e In memoriam queste vaghe e deboli luci di
rigenerazione futura diventano invece — lo abbiamo visto — epifania luminosa
del mandala, fulgori intensi del diamante, tragitto quotidiano del sole, molto
prossime alle boreali luci di resurrezione cantate da Blaga nella poesia
Apoteoza (Blaga, 1974b: 136-137).

Conclusioni

Costantemente sospesa tra la vita e la morte, persa tra le onde del flusso e
del riflusso, in mezzo ad un oceano di sensi molteplici spesso difficili da
decifrare, fra la sacralita dell'eternita e le asperita di una degradazione materiale
sempre in agguato e sempre cantata in modo grave, la poesia di Refluxul
sensurilor rappresenta un ulteriore passo in avanti su quel cammino che,
attraverso 1’albedo calcinante del Logos e le folgorazioni della parola poetica,
permette il passaggio dalla nigredo, caos indifferenziato della materia, alla
rubedo del senso, maturazione e successiva rigenerazione del mondo e, allo
stesso tempo, generazione e nascita di un’opera. Maturazione e rigenerazione
che stavolta sono, pero, espresse in modo fortemente ambiguo e frammentario,
attraverso un « linguaggio del crepuscolo ». In questa prospettiva la poesia di
Refluxul sensurilor, se da un lato sembra acquistare nella creazione della
Blandiana, soprattutto per cid che concerne il motivo della rigenerazione e le
meditazioni relative all'atto poetico, lo stesso statuto rivestito da molte raccolte
postume di Lucian Blaga — pensiamo in particolare al bel ciclo che porta il
suggestivo titolo di Corabii cu cenusa — dall'altro lato sembra allontanarsene,
dirigendosi verso altri territori. Quanto inevitabilmente lontano ci appare,
infatti, il Dio cantore di Lucian Blaga, da quello rappresentato da Ana
Blandiana. Se nel Blaga di Corabii cu cenusa, il Dio che offriva il canto,
facendosi luce epifanica della parola, per poter creare distruggeva il suo essere
attraverso una perdita di sé divina e dolce (Blaga, 1974b: 104) in cui non era
difficile scorgere un’intertestualita con il tema folklorico tipicamente balcanico

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)



IL LINGUAGGIO DEL CREPUSCOLO. SU REFLUXUL SENSURILOR DI A.BLANDIANA 59

del sacrificio di fondazione, nella poesia di Refluxul sensurilor dal significativo
titolo lluzii, il Dio cantore sembra essere anch'esso l'incarnazione di un'illusione
e, con mesta gravita, Ana Blandiana pud solo proclamare: « In limbajul

crepuscular, / In centrul neantului sfant / Existd un zeu care se crede cuvant »
(Blandiana 2004a: 9).

Bibliografia

Bachelard, Gaston, (1942). L'eau et les réves. Paris, José Corti.

Bachelard, Gaston, (1947). La terre et les réveries de la volonté. Paris, José Corti.

Bachelard, Gaston, (1948). La terre et les réveries du repos. Paris, José Corti.

Blaga, Lucian (1974). Opere |, Poezii, Cuvint inainte de S. Cioculescu, Editie ingrijitd de D.
Blaga, Bucuresti, Editura Minerva.

Blaga, Lucian (1974). Opere Il, Poezii, Cuvint inainte de S. Cioculescu, Editie ingrijita de D.
Blaga, Bucuresti, Editura Minerva.

Blandiana, Ana (2004). Refluxul sensurilor, Bucuresti, Humanitas.

Blandiana, Ana (2004). Poeme 1964-2004, Bucuresti, Humanitas.

Boldea, lulian (2000). Ana Blandiana. Monografie, antologie comentatd, receptare criticd,
Brasov, Editura Aula.

Chevalier, Jean; Gheerbrant, Alain (1982) Dictionnaire des symboles. Edition revue et
augmentée, Paris, Laffont.

Chivu, Marius (2004). « Sensurile in deriva », in Romania literara, 42, p. 5.

Durand, Gilbert (1992). Les structures anthropologiques de I'imaginaire. Introduction a
I'archétypologie générale, Paris, Dunod.

Eliade, Mircea (1949). Traité d'histoire des religions. Paris, Payot.

Grigurcu, Gheorghe (2005). « Ethosul Anei Blandiana », in Romdnia literara, 3, p. 9.

Jaffé, Aniela (2004). « Il simbolismo nelle arti figurative », in Carl Gustav Jung; Marie-Louise
Von Franz; Joseph L. Henderson; Jolande Jacobi; Aniela Jaffé, L'uomo e i suoi simboli,
coord. Da John Freeman, traduzione italiana di Roberto Tettucci, Milano, Tea, ed. orig.
(1964), Man and his symbols.

Magliocco, Giovanni (2007). « Cand si ingerii apun. Aspecte ale imaginarului Anei Blandiana »,
in Viata Romdneasca, 3-4, pp. 15-30.

Micu, Dumitru (1986). « Lirism eutanasic », in Limbaje moderne in poezia romdneascd de azi,
Bucuresti, Editura Minerva, pp. 253-269.

Pop, Ion (2007). « Paradis in destramare », in lon Pop (coord.), Dictionar analitic de opere
literare romanesti, vol. 1I, Editie definitiva, Cluj-Napoca, Casa Cartii de Stiinta, pp.
731-732.

Simion, Eugen (2002). « Ana Blandiana », in Scriitori roméani de azi, vol. Ill, Bucuresti —
Chisinau, Editura Litera, pp. 197-221.

Zafiu, Rodica (1996). Poezia simbolistd romdneascd, Bucuresti, Humanitas.

BDD-A2397 © 2011 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

