
 222

ARHITECTURA DISCURSIVĂ  

ÎN ESEURILE LUI NICHITA STĂNESCU 
 

Luminiţa CHIOREAN 

Universitatea „Petru Maior” din Târgu-Mureş, România 

 

 

Abstract 

 

The approach puts forward a systematic perspective on the essay-like discourse, a meeting place over 

the years. As an example of the essay discourse's "architecture", I chose the essays of Nichita Stănescu: 

pattern, palimpsest, poetic! 

 

 

0. În ce constă discursul eseistic, acest „microcosmos”[cf Goldmann] ... ghiftuit cu fragmente de 

lucruri, evenimente, istorii, subiecte şi obiecte, un puzzle estetic? Poate fi considerat un „cosmoid” 

[cf Blaga]? Este traversat de un „perspectivism concentric” [cf Balzac], deci înlănţuire de 

concordanţe şi cauzalităţi succesive ori „o viziune sintetică panoptică şi atemporală a lumii” [Biberi, 

1971: 207]? E cert imprevizibilul: construct aleatoriu. De aici, imposibilitatea autotelică a 

discursului eseistic, ce respiră aerul celorlalte eseuri. Cartea de eseuri este un „muzeu imaginar”[cf 

Mallarmé], în care îşi dau întâlnire toate artele şi stilurile tuturor timpurilor!    

1. Ca primă etapă a declanşării discursului eseistic, se impune documentarea, cu amendamentul că: 

„Nu [s.n.] există o tehnică a înregistrării ideilor în momentul lor culminant!” [Stănescu,1990:94] 

Aşadar documentarea se realizează prin contemplarea lumii ... din afara ei de către neamul artist al 

dedalizilor! 

Competenţa de lectură a eseului are în vedere două categorii de repere: [1] informaţiile 

relevate de sursă, ceea ce presupune recunoaşterea documentului şi lectura critică a acestuia, 

selectarea elementelor conjuncte conţinutului eseului în cauză; [2] receptarea rezultatului artistic al 

prelucrării. Doar cititorul-model surprinde agitaţia ideilor din substratul erudit al sursei şi virtuţile 

semantice create de eseist, fiind capabil să coroboreze datele receptate din lectura eseului cu 

informaţiile tangenţiale ce premerg semnificantului.  

Citatul eseistic, fie cuvânt, sintagmă, propoziţie, enunţ ori replică, inserat în discurs, se 

impune, de cele mai multe ori, ca izotopie. Aura semantică şi valoarea estetică îi aparţin deopotrivă. 

Mai greu de recunoscut este când citatul estetic îşi pierde paternitatea, primind o nouă pletoră 

semantică, alte semnificaţii adaptate noului context. În situaţia excesului de „volatilizare” semantică 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 223

a sensului prim, caz întâlnit şi în eseurile stănesciene, se apelează la hermeneutica recuperării prin 

montaj.  

Simultan cu documentarea se întrevede titlul ce influenţează tehnica redactării discursului 

ori oferă informaţii despre ideea eseistică, despre conţinut. Multe titluri poartă amprenta stilului 

„telegrafic”[Grupul µ, 1974: 125], asemănător articolelor din presă. Titlurile prozei literare au 

misiunea de a indica, sugera sau  desemna, preferându-se o complementaritate cu conţinutul 

eseistic. Titlurile operelor ştiinţifice se subordonează legilor interne ale stilului ştiinţific; spre 

exemplu, conform calităţilor obiectuală (Istoria matematicii) şi argumentativă (Procedee pentru 

extragerea rădăcinii). Operaţia de clasificare a eseurilor poetice după titlu devine dificilă, fiind 

„ajustate” în principiu pe unităţi retorice (metonimie, metaforă, paradox).  

Din clasificarea celor 202 eseuri stănesciene după „tipologia” titlurilor consemnate de teoria 

literară [apud Tiutiuca, 1979: 196-204], se observă vioiciunea spiritului eseistic.  

Astfel, frecvente sunt titlurile tematice, argumentate prin iniţiativa dezbaterii eseistice, dar şi 

prin etica implicită genului (evidentă e raţiunea ordinii, a expunerii virtuţilor artistice ale textului 

poetic, perspectiva prin deschiderea câmpurilor semantice ale artelor - trăire artistică, receptare, 

instrumentar: emoţie, frumuseţe, plăcere, cuvânt, culoare, sunet, dans, muzică poezie etc.[ex: 

Despre corpul alergic al ideilor; „Force de frappe” etc.]  

Titlul adnotativ surprinde prin disimularea modestiei auctoriale consemnate prin termeni ca: 

glose, marginalii, note, adnotări la ... [ex. Glose; Note asupra căldurii şi ideii de căldură etc.]. 

Eseistul cere permisiunea în completarea subiectului, apreciat de o categorie de cititori ca déja-vu, 

„clasat”.  

Titlul interogativ incită curiozitatea cititorului-implicit. Titlul se prezintă sub forma 

interogaţiei retorice, titlu posibil a fi interpretat ca provocare la un dialog cu cititorul iniţiat în 

subiectul adus în discuţie de autor [ex: De fapt, ce este limba română? Ce este omul pentru 

marţieni? etc.] Apare, sporadic, titlul stimulativ, ce păstrează atmosfera eseului moralist al lui 

Montaigne [ex: Meditaţie asupra cinstei;  Să-i iubim pe visători! etc.]  

Înrudit cu titlul stimulativ în sensul participării la etic, se instituie ca formă aparte titlurile 

sentenţioase, care au fragmente dintr-o maximă ori construcţie frazeologică paremiologică, 

deconspirând atitudinea eseistului către concizia şi vigoarea maximei, fie conţinând reflecţii [ex.: 

Orfeu sau scurt tratat de geometrie a cuvintelor; Alte învăţături ale cuiva, către fiul său etc.] 

Generos reprezentat este titlul amănuntului semnificativ ce propune pricina sau sistemul de 

referinţă din al cărui punct de vedere urmează a se desfăşura discursul. Detaliul impus prin titlu 

devine centru de interes şi pentru cititorul care este prins în decodarea semnificaţiilor; este cheia 

lecturii eseului [ex.: Ştiinţa fizicii reinventată de un om care nu ştie fizică; Timpul ca lumină; 

Sandaua lui Marc-Aureliu etc.]  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 224

Titlurile interferente, prezentând ca expresie relaţia de coordonare copulativă, pledează de 

fapt pentru raportul disjunctiv, favorabil reaşezării semnificaţiilor comune. Falsa construcţie 

sintactică copulativă declanşează mecanismul ce pune în mişcare jocul de analogii şi disocieri. Mai 

conţine de asemenea şi „reţeta” ineditului interpretării unor subiecte aparent comune prin 

posibilitatea înrudirii lor, fie că fac parte din acelaşi câmp semantic, fie că dezvoltă o semantică a 

omonimiei [ex: Lapte de mamă şi laptele Căii Lactee; Adevărul şi realul etc.]  

Titlul-paradox se identifică prin replica lui Albert Einstein: „Toată lumea ştie că anumite 

lucruri sunt irealizabile, până când vine cineva care nu ştie acest lucru şi le realizează”. Prin 

urmare, se susţine opinia inedită a eseistului asupra unui subiect considerat soluţionat, golit de 

semnificaţii sau desuet sau care stă în agonie [exemple: Soclu pentru punct; Adunarea prin 

îndepărtare etc.] 

 Mai adăugăm acestei clasificări [apud Tiutiuca] şi observaţia (pertinentă) dinspre codul 

retoric al titlului: tropul din construcţia titlului orientează interpretarea. Astfel se detaşează titlurile 

metaforice [Scrierea inului etc.] şi metonimice [O aripă locuită; Hemografia lui Tom etc.] 

Alteori poate fi întâlnit ca titlu un vers sau frază, fragment dintr-un discurs idiomatic aflat în 

cartea culturii:  sunt titluri „intertextuale” [Uite, ce albastru tragic!; Tulburătorul „nu ştiu ce” etc.] 

 Considerăm importantă lectura eseurilor stănesciene în funcţie de relaţia stabilită între titlu 

şi conţinut. Respectând grila dificultăţii lectoriale, cititorul se poate afla în preajma eseistului. 

Cartea are doi autori – unul o scrie, celălalt o citeşte!  

2. O altă etapă a demersului nostru e redactarea discursului eseistic. Fiind un hibrid [cf Tiutiuca] 

între epic şi liric, compoziţia eseistică propune un eterogen al genurilor-sursă. Literatura secolului 

XX reformulează concepţia clasică a conceptului de compoziţie [Vlad, 1970], care menţine 

coerenţa, fluenţa ideilor, expresivitatea operei.  

 La nivelul compoziţiei, fabulaţia este mecanismul căruia i se datorează aspectul ordonării 

momentelor pe o linie evolutivă cauzală. Mecanism epic, fabulaţia corespunde, în structura eseului, 

contemplaţiei care generează sensul eseistic şi impune momente comune cu subiectul epic.  

Astfel: expoziţiunii îi corespunde redundanţa, ductul sau sistemul de referinţă (din punctul 

de vedere al ...), enunţare prin care se testează unghiul, punctele de vedere1, criteriul2, posibile 

                                                 
1 „Din însuşi punctul de vedere semantic al realului despre sine însuşi, fenomenologia este aceea a dragostei[...], iar 

ductul este cel al corporalizării sângelui într-o singură inimă.” [1985: 191] 
2 „Luăm drept criteriu viteza luminii (didactic, bineînţeles) sau mai precis degradarea vitezei luminii, pentru a putea 

înţelege rolul organelor (discontinui) în alcătuirea mai generală a cunoaşterii. Şi, şi a conştiinţei.”[1990: 95] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 225

repere în dezbaterea subiectului eseistic. Pretextul3 va substitui intriga, conţinut fie în definirea unei 

teoreme sau axiome, a unui concept, termen, fie în declanşarea primelor ipoteze ce urmează a fi 

demonstrate: tensiunea estetică dintre imagine şi noţiune, spre cuantificarea emoţiei estetice! 

Desfăşurarea subiectului corespunde experimentului, demonstraţiei eseistice făcute pe idei eseistice 

esenţiale (coerente şi vagi), disociate în ipoteze asemănătoare construcţiilor înrudite cu secvenţele 

lirice, înlănţuite în silogisme, argumente şi contraargumente. Punctul culminant constă în validarea 

pretextului ca adevăr sau noţiune. Este concluzia, care, deseori, poate deveni teoremă ce urmează a 

fi demonstrată de-a lungul unui traiect contemplativ, deja descris, asupra căruia cititorul a fost 

avertizat. În fine, deznodământul va incita cititorul spre un nou subiect eseistic prin opţiunea la real 

sau spre un alt ... sistem de referinţă, eveniment pe care-l vom numi epilog, segment provocator 

spre o nouă contemplaţie.  

Exemplificăm teoria expusă pe eseul Logica ideilor vagi [1990: 90-100]. 

2.0. Respectând proprietatea termenilor tehnici, optăm pentru contemplaţie ca mecanism specific 

construcţiei eseistice, fiindcă: „[a] nu există o tehnică a înregistrării ideilor în momentul lor 

culminant. Ideile sunt un mod de acţiune; [b] contemplaţia este o formă postumă ideilor; [c] actul 

scrisului este un act de rememorare[...]; [d] ideile care vin în timpul scrisului sunt idei[...] 

detestabile.”[p 94] Fiind un  act de rememorare, redactarea discursului eseistic este dificilă, 

presupunând (re)facerea „experienţei infernului” având ca destinaţie paradisul -  mundus imginalis:  

[a] a avea senzaţia că înţelegi ceva şi a trăi acest lucru pe care-l înţelegi; [b] a uita în mod spontan 

ceea ce ai înţeles în secunda în care timpul înţelesului s-a consumat prin el însuşi;[c]a încerca să-ţi 

aduci aminte ceea ce ai înţeles – iată calvarul; [d] a reconstitui noţional ceea ce nu ţine de noţiune; 

[e] Comunicarea[n.n. trăită] nu are o natură noţională[...]” [p95] 

 Contemplaţia este o luare la cunoştinţă a realului, informaţie ce ne parvine prin medierea 

organelor de cunoaştere apreciate prin calificativul discontinuităţii – vizual, olfactiv, gustativ, 

auditiv, tactil, o „clasificare” senzorială şi perceptivă propusă de spiritul stănescian având ca sistem 

de referinţă degradarea luminii în funcţie de viteză, de la maximum spre minimum. Informaţia 

obţinută de analizatori e prelucrată „în planul conştiinţei, adică în planul rupt de informaţia 

directă,[...] în tendinţa unei cunoaşteri sferice anti-discontinui”[ p97] prin reprezentări în imagini 

sau reprezentări în noţiuni. 

 Hiatusurile cauzate de o cunoaştere discontinuă sunt umplute de sens printr-o cunoaştere 

sferică datorată sentimentelor:„[X] Sentimentele pot fi interpretate ca forme vagi ale ideii sferice. 

[XI] Ideea este[...] ca o structură [...] [XII] Organele structurate şi informaţiile care sunt 

                                                 
3 În volumul dat ca referinţă critică [Tiutiuca, 1979: 216-221], pretextul este preferat analizei şi, în acest sens, se face 

corespondenţa cu tensiunea estetică. Pledând pentru statutul aparte al discursului eseistic, am simţit nevoia 

sistematizării şi denumirii actelor contemplative ale discursului eseistic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 226

propulsate în conştiinţă dau naştere unei forme abstracte, structurate, şi anume noţiunii.” [p 97] 

Aşadar, contemplaţia este traiectul de la imagine la sentiment, dinspre ideea ... eseistică spre 

noţiune. E o cunoaştere sferică, reversibilă, autotelică, doar într-o primă etapă. „Din acest punct de 

vedere, metafora, cuvântul nu au rolul comunicării, cât rolul de a complini discontinuitatea de 

percepţie a structurii umane.”[p96] Aceeaşi arhitectură îi este atribuită cuvântului: „Cuvântul e 

sfera care se contemplă pe sine.” 

2.1. Duct. În exemplificarea ductului, propunem spre analiză citatele: [I] „Despre modul în care 

este scris acest eseu[..] [II] „A-ţi exprima în mod coherent o idee sau un sistem de idei, înseamnă a 

face întrucâtva experienţa infernului; [III] „Luăm drept criteriu viteza luminii (didactic, 

bineînţeles) sau mai precis degradarea vitezei luminii, pentru a înţelege rolul organelor 

(discontinui) în alcătuirea mai generală a cunoaşterii. Şi, şi a conştiinţei.”[IV] „Din punctul de 

vedere [simbolist], metafora, cuvântul nu au rolul comunicării, cât rolul de a complini 

discontinuitatea de percepţie a structurii umane.”[pp94-95] 

Observăm că sunt stabilite patru redundanţe: două,  generoase - scrierea şi exprimarea, 

respectiv alte două, particularizate - viteza luminii şi corespondenţele simboliste. Care ar fi scopul 

lor? Ele sunt indispensabile stabilirii pretextelor generatoare de discurs eseistic construit pe 

termenii: eseu - comunicare – literatură - cunoaştere - conştiinţă - idee - noţiuni [coerente vs. vagi] -  

sentiment - sferă - idei [coerente vs. vagi] - conştiinţă - estetică.  

Interesantă şi specială, în acelaşi timp, este corespondenţa făcută între termen şi criteriul 

stabilit. Spre exemplu: viteza luminii! Ruperea Cuvântului – semn al tragediei limbajului, postulat 

ontic - în „vorbirea în limbi”, poliglossia, este expresia verbală a spectrului de semnificaţii ivite 

între lumină [cf tradiţiei biblice: asocierea cuvântului cu lumina: Logos şi Lux] şi întuneric, 

circumscrierea sferei situate între diurn şi nocturn. O dată cu creşterea vitezei unui corp, creşte şi 

potenţialul individualizării acestuia. Prin ieşirea din clasa comună apare diferenţa specifică! 

2.2. Pretext. Opera eseistică înlocuieşte intriga cu pretextul, numit şi eseistic [Tiutiuca, 1979: 216]. 

În construcţia eseului stănescian, se observă preferinţa pentru elemente raţionaliste, ce pleacă de la 

idei înnăscute sau evidente, încifrate în axiome, postulate, ori dezvoltate prin teoreme sau elemente 

empiriste, senzaţii, percepţii, un sumum de informaţii ce înlesnesc cunoaşterea. Eseul se defineşte 

astfel printr-o dialectică a ideilor: „.Drumul cunoaşterii apare astfel ca o oscilare perpetuă între 

părţi şi întreg, care trebuie să se lămurească reciproc.” [Goldmann, 1972: 227] 

Ca atitudine estetică neomodernistă ce dinamizează discursul eseistic stănescian, 

recunoaştem neoatomismul4, din care derivă fragmentarismul, principiu  conform căruia tot ce 

există este materie, iar materia e compusă din atomi şi din vid. Trăirile ca însemne reale, dinamice 
                                                 
4 Amintim că neoatomismul are în vedere ductul exprimat la nivelul ecuaţiei: trăire – reprezentare sau imagine artistică 

– alter ego -urile poetului! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 227

sunt puse în balanţă cu reprezentările, respectiv imaginile reflectate în conştiinţa artistului, 

participând la o arhitectură complexă a operei, un tot, un întreg!  

Pretextul este dat de gradul de abatere de la firesc, de tensiunea semantică cumulată prin 

raportarea obiectului real la obiectul creator. Deseori se confundă cu abaterea tensională, este 

condiţia metaforicului. Pretextul are valoare stimulativă ca resonneur tematic al ideii eseistice şi 

este specific unei aşa-zise „gândiri stimulate”[Eliade, 1934 : 48], provenind de la surse livreşti. 

Dacă ideile eseistice respectă o ordine funcţionând ca abatere de la principiile accesibilităţii şi 

gradualităţii -  de la simplu la complex, de la cunoscut la necunoscut -,  pretextul se caracterizează 

prin complexitate tensională pasibilă a declanşa demersul eseistic, secvenţă contemplativă de 

maximă intensitate semantică numită de Nichita Stănescu „force de frappe” – moment al 

„dislocării” sensului eseistic!  

 Fiind permanent o prezenţă, pretextul se distinge de celelalte componente eseistice şi prin 

topică. Este clar formulat în debutul eseului, fie printr-un citat, enunţ hieratic ori generos,fie printr-o 

trimitere livrescă ori printr-un nume propriu, cu valenţe apte a fi complinite într-o combinatorie 

semantică, frazală şi de conţinut, particularizându-se într-o arhitectură de subordonare şi coordonare 

specifice stilului scriitoricesc. Apogeul pretextului va fi aflat în finalitatea textului ca sens eseistic. 

Pretextul e cumpăna ce probează balansul ideilor. În eseurile lui Nichita Stănescu, se poate vorbi, de 

altfel, de o maieutică a ideilor eseistice. 

2.3. Demonstraţie eseistică sau experiment. Ideile eseistice angajate în discurs cunosc o 

succesiune logică, mecanism impus de structura raţională a gândirii autorului. Este lizibilă 

înlănţuirea de raţionamente antrenate în discurs! Orice pledoarie eseistică are ca fundament 

confruntarea între viaţă şi artă – relaţie metaforică5, de substituire între două realităţi care au în 

comun date, informaţii identitare. Pretextul va constitui atât provocarea, cât şi referinţa, pragul de 

validare ideatică. Pe parcursul scrierii, discursul va fi confruntat permanent cu sursa. Se impun 

astfel (cel puţin) două principii al bunului (de)mers eseistic, şi anume: principiul confruntării sau al 

opoziţiei şi, respectiv, principiul simultaneităţii.  

 Simultaneitatea înscrie lumea în sincronie, într-o dinamică ce refuză percepţia: „Faţă de un 

sistem de referinţă, în mişcare, existândul modifică uluitor, până la simultaneitatea cu sine, 

infinitele existentului”.[Stănescu, 1985 : 191]. Apoi: „Cuvântul este simultan cu orice, oricând”. 

Ideea-sursă este redundantă cu ideile eseistice demonstrate, manifestare posibilă în funcţie de o 

invizibilă axă de simetrie...  

[Paranteză tehnică...] Note la poetica (re)lecturii. În oferta teoretică pentru structura 

compoziţională a discursului eseistic, Dumitru Tiutiuca[1979] argumentează opţiunea pentru 

modelul stratostructurii operei literare propus de R. Ingarden prin definiţia evident supusă 
                                                 
5 Componentele compusului metaforă, meta- şi -fero, desemnează transferul, transportul semantic între două realităţi.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 228

modificărilor, ca ţinând de perceperea mai ales estetică a operei, a acelor legături subiective, 

complicate şi relaţionate între ele într-o serie de faze succesive şi conexate sintetic. Grila de lectură 

a lui Ingarden este incompatibilă cu lectura eseistică al cărei discurs trebuie să răspundă cerinţelor 

unei lecturi plurale [cf. Barthes] de tip hermeneutic [cf. Rifaterre].  

În consecinţă, vom expune câteva aspecte de interes în competenţa de lectură. Lectura 

eseistică presupune o recitire a textelor-sursă, infuzate în discursul eseistic. Ritmul lecturii se vrea 

circular, reflexiv, mereu în revenire la date, informaţii, conexiuni, departe de a fi o mişcare lineară. 

Eseul solicită un „cititor implicit” [cf. Iser] sau „cititor model” [cf.Eco], cerinţă motivată de natura 

discursului secund ce-şi manifestă preferinţa pentru o lectură „retroactivă” sau hermeneutică a cărei 

funcţie semiotică (sau nivel de semioză) dezvoltă ipoteze intratextuale, intertextuale, liber-

metafizice. J.L.Borges [1999 : 119] deosebea trei tipuri de texte: unul jurnalistic, „simple relatări ale 

faptelor”, „propoziţii efemere”, în care atât sensurile, cât şi expresia paragrafelor sunt pur 

contingente sau accidentale; textul poetic, alcătuit din versuri care „supun sensul unor necesităţi de 

eufonie” şi, în fine, textul produs de „al treilea scriitor, intelectualul”. De aici, necesitatea metodei 

hermetice în lectura de tip intensiv discursului eseistic [J. Kristeva, R. Barthes, G. Genette, M. 

Riffaterre], mai puţin „mimetic” sau fenomenologic (de tip extensiv).  

În concluzie, eseul pledează pentru o lectură plurală, în care recitirea are un statut estetic 

normativ [cf. Barthes: paradigma recitirii sau modelul circularităţii temporale]. Reţinem ca subiecte 

eseistice producţiile „scriptibles”[cf Barthes], care acceptă lectura plurală, ignorând limitele de 

interpretare. Instituindu-se ca nivel secund, discursul eseistic propune îndeosebi un sens textual ce 

constă în acţiunea a două operaţii: reconstruirea sensului (interpretare) şi de conştientizarea 

semnificaţiilor (appllicare). Pentru definirea lecturii iniţiale, H. R. Jauss adaugă nivelul de 

comprehensiune estetică (intelligere), reclamat de eseu, situaţie respectată şi de noi. 

[Revenire la demonstraţia eseistică...] Discursul eseistic poate fi analizat ca o lectură 

semiologică în funcţie de cinci coduri [cf .Barthes]: epic, hermeneutic, cultural sau de referinţă, al 

semnelor sau semnificaţiilor conotaţiei, codul simbolic. Exceptând  codul epic, substituit printr-un 

contemplativ, toate sunt validate şi de eseu.  

În urma observaţiilor făcute pe marginea lecturii, optăm pentru compoziţia în constelaţie a 

discursului eseistic, în care fragmentele au o topică bine definită, semnificând la nivelul 

ansamblului astral. De altfel, structura astrală se generează şi la nivelul operei eseistice, ca întreg. 

Dacă urmăm calea lecturii propuse de J.L.Borges în Aleph, respectiv dacă luăm Scripturile drept 

produsul unei „inteligenţe stelare” sau al cuvântului dictat de Dumnezeu, ele devin „ un text 

absolut”. Or, ne-o certifică şi eseul stănescian: „Contemplarea prin semn este o formă sublimă a 

tuturor simţurilor.” [Stănescu, 1985: 191] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 229

În analiza componentei demonstrative a discursului eseistic stănescian, revenim la 

confruntarea dintre viaţă şi artă, idee artistică esenţială pentru tematică, manifestată pe baza relaţiei 

metaforice (de transfer a semnificaţiilor). Eseistul prezintă simultan înlănţuirea cauzală a 

raţionamentelor care decurg unele din altele, la infinit. Nu-i decât acţiunea prin care autorul ne 

convinge de simultaneitatea evenimentelor definitorii pentru viaţă şi artă.  

Astfel devine limpede opţiunea noastră pentru eseul poetic discursiv: poetic, în sensul 

abordării temei generoase a „naşterii şi devenirii artei poetice” [Antimetafizica], iar discursivitatea 

fiind dată de maniera redactării discursului, şi anume eseistul, deducând prin raţionamente o idee 

din alta, ajunge la o concluzie trecând prin mai multe etape sau operaţii preliminarii, făcând o 

expunere explicită.6. În opera eseistică a lui Stănescu se regăsesc următoarele tipuri compoziţionale 

de demonstraţii eseistice: tipul discursiv, cel  sistematic şi tema cu variaţiuni, prima fiind preferata 

autorului.  

Dar să exemplificăm prin mecanismul ideilor generate de eseul-cheie în acest capitol ce şi-a 

propus descrierea structurii eseistice: Logica ideilor vagi! 

2.1. +  2.2a. După stabilirea ductului referitor la modalitatea scrierii eseului şi a pretextului 

de refacere a „experienţei infernului”, în exprimarea coerenţei, urmează expunerea argumentelor 

care susţin valabilitatea acestor idei. Trebuie făcută remarca avertizării asupra tipului discursiv al 

compoziţiei eseistice: mod, coerenţă sunt elemente carteziene şi funcţionează ca raţionamente 

înscrise în teorema(1), ce urmează a se derula ca temă a comunicării – se va stabili şi domeniul: 

arta ! - sub două aspecte: trăire şi comprehensiune (concepte pentru viaţă şi artă).Comunicarea va 

vehicula astfel o dialectică între reprezentarea în imagini şi reprezentarea în noţiuni.  

2.3a. Demonstraţia eseistică debutează cu un interludiu(1): viteza luminii este criteriu activ 

într-o dinamică a participării, implicării „organelor (discontinui) de simţ în alcătuirea mai generală 

a cunoaşterii. Şi, şi a conştiinţei.” Faptul demonstrat disociază rolul organelor de simţ de conştiinţă, 

printr-o sugestivă metaforă: „[Organele de simţ] nu sunt decât nişte coarne de cerb care împung 

aerul”[p95] 

Retorismul interogaţiei ce urmează are rolul distincţiei naturii organelor de simţ faţă de 

conştiinţă: „Dar aerul dintre coarnele cerbului, ce este el? Poate fi cunoscut, poate fi împuns? Cu 

alte cuvinte, poate fi dedus şi simţit?”[p95] 

2.3b. Urmează secvenţa argumentativă(1) adusă în sprijinul „cercetării”. Aplicând grila 

„degenerescenţei vitezei luminii”, se stabileşte o ierarhie descendentă a rolului cognitiv al organelor 

de simţ - de la vizual spre olfactiv, gustativ, sonor, tactil - cu înregistrarea unor hiatusuri între aceste 

trepte cognitive, ajungându-se la concluzia unei cunoaşteri discontinui. Discursul rememorează 
                                                 
6 Formula discursivă a compoziţiei operei eseistice presupune o sistematizare,  astfel încât discursul se prezintă şi sub 

formula sistematică. Lui Nichita Stănescu îi mai este la îndemână şi o altă formulă compozistică: tema cu variaţiuni 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 230

secvenţe din 11 elegii, amintind de Omul-fantă, a cărui putere de cunoaştere se disipează, peste 

fantele ce probează discontinuitatea cunoaşterii umane, ignorându-le prin umplerea cu ontos, pe 

cale metaforică sau simbolică, cum procedau simboliştii! „[...]Metafora, cuvântul nu au rolul 

comunicării, cât rolul de a complini discontinuitatea de percepţie a structurii umane.” [p 96] 

2.3c. Concluzie (1): coerenţa se defineşte în cazul cunoaşterii umane prin discontinuitate: un 

concept vehiculat în ansamblul logicii, ce duce la abstracţiune: „Ideile  coherente au un caracter 

discontinuu. Logica în sensul ei aristotelic, dar şi logica matematică modernă au un caracter 

coherent, dar discontinuu.[...] Este ceea ce numim abstracţie. ”[p 98] 

2.3d.+ 2.2b. Interludiu (2): se formulează o nouă teoremă(2) particularizată pentru artă, cu 

rol de pretext(2)  în următoarea demonstraţie eseistică: „Înclinăm să credem că literatura îşi are la 

origine: [a] încercarea de a acoperi zonele neînregistrate senzorial ale naturii; [b] dorinţa de a 

supravieţui prin cuvinte[...]; [c] toate acestea, bineînţeles, în planul conştiinţei, adică [...] în 

tendinţa unei cunoaşteri sferice anti-discontinui.”[p98]Arta, aici literatura, prin modelul „sferei 

hiperdense”, este modalitatea de cunoaştere continuă, suplinind carenţele fiziologiei rudimentare 

umane! Sfera ca reprezentare gnoseologică propune o arhitectură, nu închisă, ci rotundă, monadică: 

cercul se strânge sau se dilată fără a deteriora întregul!  

2.3e. Demonstraţia estetică(2) a literaturii, respectiv poeziei, ca organ al cunoaşterii aduce în 

prim-plan un nou „element”: sentimentele, din care se vor naşte ... ideile vagi! Ele vor fi analizate 

simultan cu noţiunile (ideile coerente). Astfel: „[XI]Sentimentele pot fi interpretate ca forme vagi 

ale ideii sferice. [XII]Ideea este[...] ca o structură dedusă din informaţiile organelor structurate. 

[XIII]Organele structurate şi informaţiile care sunt propulsate în conştiinţă dau naştere unei forme 

abstracte, structurate, şi anume noţiunii.” 

2.3f. Concluzie(2): rolul sentimentului este acela a ductului de natură gnoseologică, o 

reprezentare sferică: „[XVI] Complinirea hiatusurilor[...] se traduce prin sentiment. [XVII] 

Sentimentele nu au coerenţă şi nici structură. În schimb, pe parcursul lor, ele sunt continui. Ele 

sunt anti-noţionale iar, în schimb, în planul ideii ele reprezintă ideile vagi”[p97] 

Dacă refacem ductul eseistic, observăm relaţia sentimente – idei ... vagi – imagine receptată 

în simultaneitate cu relaţia deja demonstrată: senzaţii – idei coerente – noţiune! Prima relaţionare 

are ca sistem de referinţă literatura, arta, a doua relaţionare este dinamizată de trăire, de viaţă! 

Notă. „Ideile vagi sunt predominate de spaţiu, iar timpul lor este de natură interioară, este un 

semitimp”.[p98] Ajustarea cu spaţiu şi ancorarea la timp a ideilor vagi va fi un subiect reluat în 

Ultimele răzgândiri. 

2.3g. + 2.2c. Interludiu(3) echivalent al pretextului (3) ce propune teorema(3), şi anume: 

ideile vagi se exprimă prin metaforă, faţă de ideile coerente, prin număr! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 231

2.3h. Şi urmează demonstraţia(3): „Numărul reprezintă coerenţa absolută, generalizată sau 

cu putinţa de a fi generalizată în idee. Metafora de esenţă metalingvistică sau antimetalingvistică 

nu poate reprezenta nici un fel de număr, nu are caracterul numărului, iar prezenţa ei în conştiinţă 

este numai aceea a unei idei vagi.” [p99] 

2.4. Concluzia sau între „logos” şi „lux”. Concluzia (3, item sumativ), element contemplativ, ce 

corespunde în epic punctului culminant, nu întârzie să apară sub forma unei chintesenţe ce 

cumulează şi concluziile anterioare cu privire la comunicare şi cunoaştere, trăire şi înţelegere, viaţă 

şi ... literatură:  „cunoaşterea nu poate fi decât sferică; structura umană nu are posibilitatea unei 

cunoaşteri sferice; sensul cunoaşterii este ideea absolută; structura umană nu îngăduie decât idei 

structurate[...][p99]  

Câtă meticulozitate la un poet! Detalii, argumente în susţinerea „mesajului” estetic al artei! 

Iată posibila reprezentare a cunoaşterii prin adaptarea modelului cognitiv: tripartiţia sferică! 

Selectăm din teza realistă procesul cognitiv ce constă în cunoaşterea reflectată prin imaginea 

obiectului în conştiinţa subiectului; sfera obiectivităţii nu se confundă cu sfera obiectelor cunoaşterii 

[planul ontic nu-i egal cu planul gnoseologic]; „conştiinţa problemei”[relaţia real-adevăr]. Teoria 

existenţei adaugă acestor elemente cognitive: ontos-ul (ca Philosophia prima); atitudinea realistă: 

realul este transcendent conştiinţei. „Urme” estetice din ambele teze se găsesc în opera stănesciană, 

eseistică şi / sau poetică.    

2. 5. Epilog ... la sentimente > idei vagi > reprezentări în imagini ... sau tendinţa spre „sferă” a 

sensului poetic: „Cele două tipuri de idei – ideile coherente şi ideile vagi – se suprapun în mod 

simultan, contradicţia dintre cele două logici este o contradicţie în mişcare: tendinţa spre 

sferă.”[p100] Dacă interceptăm carenţa cunoaşterii umane discontinue, atunci rămâne deschisă 

posibilitatea acţiunii altui „organ” de cunoaştere: e vorba despre organul poeziei, care explorează 

intermundiile!  

Poezia este organul cunoaşterii! Concluzia surprinde detaşarea mesajelor estetice ale celor 

trei „teoreme”, adevăruri demonstrate, faţă de postulatele, axiomele exemplificate prin ultimele 

două „remarci” esenţiale pentru arta poetică, idei de referinţă pentru obiectul estetic: „[XXVI]. 

Conştiinţa este un postulat. Ea nu este demonstrată în planul ideilor coherente, dar este sensibilă în 

planul ideilor vagi. [XXVII.] Estetica este expresia de vârf a conştiinţei.”[p 100] 

 Dintre cele trei formule – discursivă, sistematică şi temă cu variaţiuni – posibile casete 

stilistice implicate într-o sistematică a eseului stănescian, reţinem preferinţa pentru tipul eseului  

discursiv.7 Textul eseistic este matrice sau pattern, palimpsest poetic! 

                                                 
7 Eseul „sistematizat” are în vedere epuizarea descriptivă a unu fapt, într-un gest de detaşare a eseistului – ca în eseurile-

medalion literar sau portret. Tema cu variaţiuni compromisă prin fenomenul omogeneităţii,  „unitate în varietate”, riscă 

repetarea aceloraşi elemente până la epuizarea spirituală! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 232

3. În concluzie, Nichita Stănescu a beneficiat de o luciditate arhitecturală a operei şi poetice, şi 

eseistice: fantasia a fost temperată de dianoia [cf Cesereanu: sistem diairetic]. Se poate vorbi de o 

sistematică a eseului stănescian!  

 Apreciem existenţa unui cod etic al discursului eseistic, individualizat prin exerciţiul 

„hemografic”(specific pentru langue), corespunzând în vorbire (parole) „hemolexiei”: „pata de 

sânge / care vorbeşte”.  

 Hemografia va impune paradigma stilistică eseului poetic, devenind tehnică naratologică 

fundamentală. Doar „scrierea cu tine însuţi” poate certifica autenticul trăirii emoţiei estetice, care, 

deopotrivă, îi încearcă pe cititor ca şi pe creator ... 

 

 

Bibliografia operei 

 

Nichita Stănescu, Logica ideilor vagi în volumul Fiziologia poeziei. Proză şi versuri, [ediţie 

îngrijită de Alexandru Condeescu], Eminescu, Bucureşti, 1990 

Nichita Stănescu, Răzgândiri. Eseuri inedite scrise în ultimele 12 zile, între 28 noiembrie - 9 

decembrie 1983, în Secolul XX, nr. 289-290-291, Buc., 1985 

 

Bibliografie critică 

 

Ion Biberi.- Eseuri, Minerva, 1971 

J.L.Borges, Aleph în Opere[2], Univers, 1999, pp.110-123 

Luminiţa Chiorean, „Respirări” din(spre) eseul poetic, în ARA Proceedings, Central Publishing  

    House, Chişinău, ISBN 9975-313-2, p. 817-820  

Mircea Eliade, Oceanografie, Cultura poporului, Bucureşti, 1934 

Lucien Goldmann., Sociologia literaturii, EP, Bucureşti, 1972 

Grupul µ, Rhétorique de la poésie. Lecture linéaire, lecture tabulaire, PUF, Paris, 1977 

Dumitru Tiutiuca,  Eseul. Personalitatea unui gen[...], Junimea, Iaşi, 1979 

Ion Vlad, Între analiză şi sinteză, Dacia, Cluj, 1970  

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:53 UTC)
BDD-A23813 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

